PRIMOR TORUMO USTRALO





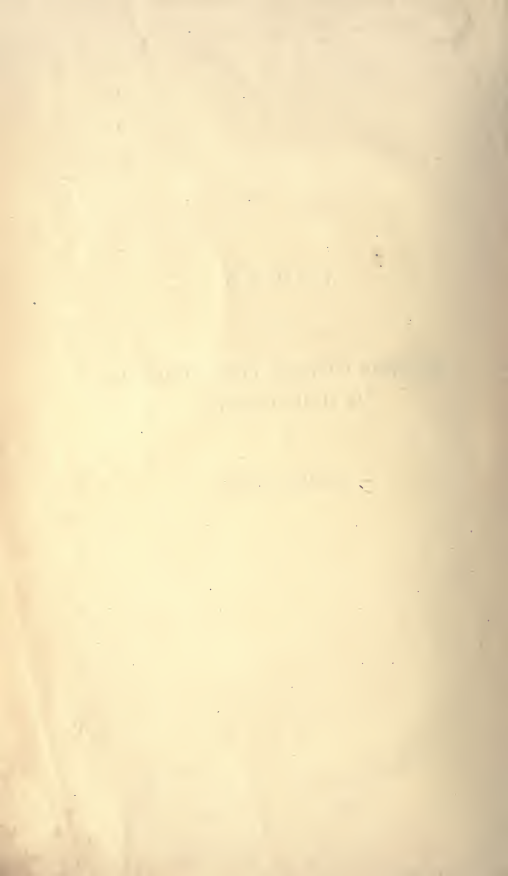
Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation

#### ACTES

DU

# HUITIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES.

DEUXIÈME PARTIE.



ACTES Stochholm & Proceedings United to Stochholm & Proceedings 1889

# HUITIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES,

TENU EN 1889 À STOCKHOLM ET À CHRISTIANIA.

DEUXIÈME PARTIE.

SECTION I: SÉMITIQUE ET DE L'ISLÂM.

(SOUS-SECTIONS: A ET B.)

AVEC DEUX PLANCHES ET UNE PIÈCE AUTOGRAPHIÉE.

511391 16.9.50

LEIDE, E. J. BRILL. 1893.

PJ 20 A73 1889 V.2

14/

I.

SECTION SÉMITIQUE (A).

LANGUES ET LITTÉRATURE DE L'ISLÂM.



VII

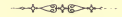
## ACTES

DU

## HUITIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES,

1

Les trois titres précédents appartiennent au 1er Fascicule de cette Section.



LEIDE, E. J. BRILL. 1893.



VII

### ACTES

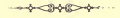
DU

## HUITIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES,

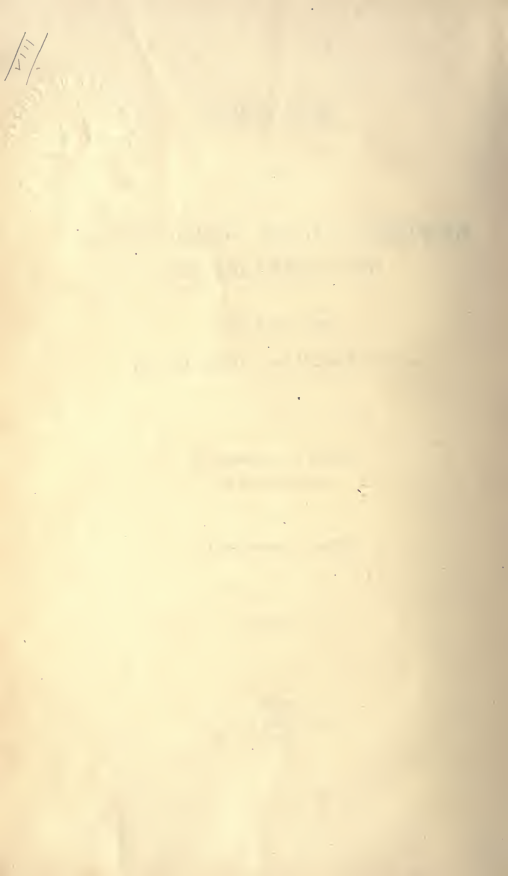
TENU EN 1889 À STOCKHOLM ET À CHRISTIANIA.

> SECTION I: SÉMITIQUE (A). 2º FASCICULE.

SECTION I: SÉMITIQUE (B).



LEIDE, E. J. BRILL. 1893.



## 1

## ACTES

DU

## HUITIÈME CONGRÈS INTERNATIONAL DES ORIENTALISTES,

TENU EN 1889

À STOCKHOLM ET À CHRISTIANIA.

SECTION I: SÉMITIQUE (A).

1ER FASCICULE.



LEIDE, E. J. BRILL. 1891.



111

La lenteur avec laquelle procède la publication des Actes du Congrès ne provient ni de ma part ni de la part des imprimeurs. Les auteurs eux-mêmes en ont toute la faute. D'abord, tous ceux qui ont fait des communications ne les ont pas remises ensuite au Secrétariat, et puis on met souvent un temps infini à reviser les épreuves. Quelques auteurs corrigent tellement ou ont écrit le manuscrit avec tant de négligence, qu'il a fallu presque recomposer le mémoire. Par là, non seulement on perd un temps précieux, mais les frais d'impression sont considérablement augmentés. Pour que tout marche bien et régulièrement, j'ai prié M. le Dr. Herzsohn, orientaliste aussi savant que modeste, qui depuis quelques années surveille les publications orientales de la maison E. J. Brill, de s'occuper d'une façon toute particulière de l'impression des Actes. M. Herzsohn a eu la bonté d'acquiescer à ma demande. Mes devoirs de fonctionnaire du gouvernement dans un pays éloigné me rendant la tâche de secrétaire assez difficile, je n'aurais pu trouver un collaborateur plus intelligent, plus savant. Je tiens à remercier ici publiquement M. Herzsohn de la peine qu'il se donne pour mener à bonne fin une entreprise qui se heurte à chaque moment contre la lenteur des auteurs ou leur insouciance. Je déclare rejeter toute la responsabilité de ce retard dans la publication des Actes sur les auteurs des mémoires à imprimer. Les secrétaires des sections n'ayant pas remis de procès-verbaux des discussions, cette partie des Actes sera forcément défectueuse. Ma santé est depuis les journées mémorables de Stockholm et de Christiania tellement ébranlée que je ne puis la sacrifier encore davantage en établissant une correspondance fort étendue à l'effet de reconstituer ces procès-verbaux.

Quant aux attaques auxquelles j'ai été exposé de la part de quelques personnes malveillantes, qui ont eu intérêt à amener un schisme dans notre camp, je les ai complètement ignorées. Je suis heureux d'avoir eu l'occasion de montrer aux orientalistes ce que peut être que l'hospitalité scandinave lorsqu'on se trouve en présence de cœurs-amis. Quant à nos Congrès, ils n'ont jamais été et ne seront jamais qu'un rendez-vous de savants désireux de se serrer la main.

Château de Tutzing, Haute-Bavière, Septembre 1891.

CTE DE L'ANDBERG, Secrétaire général du VIIIe Congrès international des Orientalistes.

# Eschatologische Gedanken Mûsâ ben Maimûn's

mit Worten der

Erinnerung an H. L. Fleischer.

Von

M. WOLFF.



#### Eschatologische Gedanken Mûsâ ben Maimûn's mit Worten der Erinnerung an H. L. Fleischer.

Hochverehrte Anwesende!

Anknüpfend an Goethe's Worte:
"Orient und Occident
Sind nicht mehr zu trennen"

hat am 14. November 1887 Heinrich Leberecht Fleischer in einer wissenschaftlichen Gesellschaft sein warmes Interesse für das von unserem hohen Protector in ächter Geistesverwandtschaft mit dem Dichterfürsten hochherzig Erstrebte und seine innige Freude über das damals bereits Erreichte in warmen Worten zu erkennen gegeben <sup>1</sup>).

Ihn in der erlauchten Gesellschaft, deren Zwecke ihm so sehr am Herzen lagen und deren Vereinigung an diesem Orte er im voraus theilnahmsvoll begrüsste, zu sehen, sollte uns leider nicht vergönnt sein: drei Monate waren kaum verflossen, seitdem er, der Hochbetagte, in voller Geistesfrische jene Worte ausgesprochen, und er wurde dem Erdendasein entrückt.

Schmerzlichst von Allen beklagt und vermisst, die seine Bedeutung für die Wissenschaft des Orients, wie überhaupt für das Geistesleben unserer Zeit kannten und dankbar würdigten — war er doch in Wahrheit نامرة الزمان —, fehlt er uns besonders in diesem Kreise, in dessen Mitte er eine so hervorragende

<sup>1)</sup> S. seine Klein. Schriften III, 615.

Stelle eingenommen hätte, und in dem jetzt viele seiner Schüler, Freunde und Verehrer in stiller Wehmuth liebevoll seiner gedenken.

Wenn es nun angemessen schien, auch öffentlich seinem Andenken einige Worte zu weihen, und sein ältester Schüler in diesem Lande es zu unternehmen gewagt hat, in Verbindung mit seinem eigentlichen Gegenstande den Gefühlen der Verehrung, Liebe und Dankbarkeit für den Unvergesslichen einen, wenn auch nur schwachen, Ausdruck zu geben, so glaubte er dies in der Hoffnung thun zu dürfen, dass dieser zeitliche und örtliche Umstand seinem Vorhaben, wie vielleicht überhaupt seinem Auftreten an dieser Stelle, einige Berechtigung verleihen würde.

Es ist jedoch nicht seine Absicht, den weltberühmten Wissenschaftsmann, den geistreichen, unermüdlichen und glücklichen Forscher auf dem weiten Gebiete der arabischen Literatur, den feinen, auch das Kleinste mit bewunderungswürdiger Klarheit und Gründlichkeit erfassenden Sprachkenner zu schildern; denn wer weiss es besser als Sie, was unser Altmeister Grosses geleistet, und was besonders die arabische Sprachwissenschaft seiner Genialität und seinem nie rastenden Forschungseifer zu danken hat!

Haben ja auch diese seine Verdienste, die sein Leben um so schöner zierten, als eine seltene Bescheidenheit und Selbstlosigkeit damit verbunden war, bereits in der Zeitschrift gebührende Würdigung gefunden, die vor Allen durch ihn entstanden und zu hoher Blüthe gebracht worden, der Zeitschrift, durch die allein schon, wie durch Gründung und Förderung der Gesellschaft, deren Organ sie ist, er ein unvergängliches Denkmal sich gesetzt hat.

Wir folgen hier allein dem Herzensdrange, ihn als Menschen zu feiern, als den Liebe-und Lichterfüllten, an dessen Geistesstrahlen jeder Idealgesinnte sich zu erleuchten und zu erwärmen, an dessen Vorbild jeder Aufwärtsstrebende sich zu erheben und kräftigen vermag.

Heinrich Leberecht Fleischer war ein Mensch in des Wortes edelster und vollster Bedeutung; ein Abglanz der ewigen Liebe durchstrahlte und verklärte sein ganzes Wesen. Wie leuchtete diese Liebe Jedem entgegen, der das Glück hatte, ihm nahezustehen! Und wem es vergönnt war, oft in sein freundlich blickendes, treues Auge zu schauen, oft seinen milden, freundlichen wie gedankenreichen Worten zu lauschen, in dessen Seele ist für alle Zeiten das hehre Bild eines wahrhaft edlen und weisen Mannes in unverwelklicher Schönheit tief eingeprägt. Aber auch, wer ihm nur seltener sich nähern konnte oder auch nur aus der Ferne mit ihm in Beziehung zu treten Gelegenheit fand, musste bald inne werden, dass in dieser Persönlichkeit mit der Grösse und Hoheit des Geistes Wärme und Innigkeit des Herzens in schönster Harmonie sich verband.

Wie liebreich war er stets zu helfen bereit, wann und wo aus den reichen Schätzen seines Geistes Hülfe gesucht wurde! Und wie oft und von wie vielen Seiten wurde diese gesucht!

Fleischer war ein ächter Priester der Humanität. Zum Heile der Wissenschaft wurde es nicht, wie es ursprünglich bestimmt zu sein schien, sein Lebensberuf, von der Kanzel herab Worte der Liebe zu verkündigen, aber sein ganzes Leben war eine laute Verkündigung reinster, allumfassender Menschenliebe.

Und wo er aus der Fülle seines Gemüthes und seiner Kraft humanes Wesen und humane Bestrebungen fördern konnte und wo er solche in Reinheit und Wahrheit hervortreten sah, da durchströmte ein Wonnegefühl sein ganzes Innere.

Tiefe Trauer dagegen erfasste seine Seele, wenn mitten in das harmonische Zusammenwirken für das Eine hohe Ziel menschlicher Vervollkommnung die düsteren Schatten geistiger und sittlicher Beschränktheit verwirrend und beängstigend fielen.

Fest und unerschütterlich blieb aber auch dann seine Überzeugung von dem Siege der Wahrheit, Gerechtigkeit und Liebe; denn er war erfüllt von tiefer, lichtvoller Religiosität.

Frei von jeder dogmatischen Befangenheit, war er durchglüht von Liebe und Verehrung Gottes, an dessen absolute Vollkommenheit und weise Leitung des Menschengeschlechtes zu immer höherer Vollkommenheit und Glückseligkeit er zuversichtlich glaubte, wie er auch das göttliche Walten in seinem eignen, durch treueste Hingebung verschönten Leben stets mit rührender, kindlicher Dankbarkeit pries.

Wollen wir sein innerstes Wesen durch ein einziges Wort kennzeichnen, so ist es das, was Philo als die allgemeine, alles

6 M. Wolff.

Edle in sich fassende Tugend (ή γενική ἀρετή) darstellt, die ἀγαθότης ), die Güte und Reinheit des Herzens, die Vortrefflichkeit und Wahrhaftigkeit im Denken, Wollen und Streben, die hingebende Liebe zu Allem, was der Menschengeist als gross und erhaben erkannt.

Und wenn Philo mit dieser Tugend den Strom allegorisirt, der aus dem Eden hervorfloss, um den ganzen Garten zu bewässern und fruchtbar zu machen, so können wir sagen: es quoll aus dem Seelen-Eden Fleischer's die Güte hervor, die seinem ganzen Dasein Kraft und Schönheit und seinem Gemüth bis zum Verlöschen seines Auges eine wunderbare Frische verlieh.

Wie schön offenbarte sich diese Güte, dieser Seelenadel auch in der Pietät, die er gegen Lehrer bewies!

Wer kennt nicht besonders die innige Verehrung und Dankbarkeit, die er seinem grossen Meister de Sacy zollte, dessen geistreiche Forschungen er nicht bloss eifrig und glücklich fortgesetzt, sondern auch in genialer Weise zur Vollendung geführt hat!

Und wer kann — um nur Eines anzuführen — ohne Rührung die Worte lesen, mit denen er in Caspari's trefflicher Ausgabe des Taʿalím al-Mutaʿallim de Sacy's Andenken feierte!

Preist er ihn nun dort als "magnum lumen et ornamentum orbis eruditorum", als "perfectissimum humanitatis exemplum" und ruft er zum Schlusse, tief ergriffen, aus: "quem vivum dilexi et admiratus sum, eum, jam defunctum, si fas est dicere, tamquam consecratum colo et veneror", ist es uns nicht, als wenn er damit sich selbst und die Empfindungen gezeichnet hätte, die wir gegen ihn hegen?

Ja, sein heiliges Andenken wird stets in uns leben, das erhabene Bild seines Wesens und Wirkens jeder Zeit und aller Orten leuchtend vor unserem Auge stehen und uns zum Segen werden. Unsterbliches hat er gewirkt und durch reinste Hingebung an das Göttliche, Wahre und Ewige schon hienieden die Unsterblichkeit erreicht und beseligt genossen, die Schleiermacher als das Ziel und den Character eines religiösen Lebens bezeichnet: "mitten in der Endlichkeit eins werden mit dem Unendlichen und ewig sein in jedem Augenblick".

Aber auch auf ewiges Leben und ewige Seligkeit jenseits des

<sup>1)</sup> Vgl. meine Philonische Philosophie, S. 43.

Erdenseins war — wir sind dessen gewiss — sein Auge hoffnungsvoll gerichtet; denn nur dem Materialismus und Atheismus erscheint diese Hoffnung als leerer Wahn. — Was aber im geistigen Wesen des Menschen seinen Grund hat, was, wie das Gottesbewusstsein, eine Grundsäule im Heiligthum der Menschheit bildet und sowohl ein Postulat der Vernunft als auch ein unabweisbares Bedürfniss des Menschenherzens ist <sup>1</sup>), musste auch für sein gottgläubiges und ideales Gemüth unwankende Ueberzeugung sein.

So regt, hochverehrte Anwesende, Fleischer's Leben von selbst den Unsterblichkeitsgedanken, der seit uralter Zeit, in welcher Form er auch hervorgetreten sein mag, den Menschengeist beschäftigt hat, mächtig in uns an, und wenn nun in möglichster Kürze dargestellt werden soll, wie sich derselbe bei dem grossen Denker des Orients Müsä ben Maimün gestaltet hat, so dürfte dies als nicht ganz unangemessen erscheinen und gewissermassen auch im Sinne unseres verklärten Altmeisters geschehen.

Denn es unterliegt keinem Zweifel, dass er, dessen grosse Seele stets allen hohen Erscheinungen im Geistesleben der Menschheit sympathisch sich zuwandte, eine Erscheinung wie die des Maimonides nach voller Gebühr würdigte und dass darum auch die Idee, welche dieser klar denkende und den höchsten Zielen des Menschendaseins zustrebende Geist von dem ewigen Leben sich gebildet, für ihn von ganz besonderem Interesse war.

Wollten auch Sie nun, hochverehrte Anwesende, geneigt sein, dieselbe des Interesses zu würdigen, dessen sie jedenfalls in culturhistorischer Beziehung und als Beitrag zur Geschichte des Glaubens an Unsterblichkeit nicht unwerth zu sein scheint.

Wir entnehmen die wesentlichsten eschatologischen Gedanken Maimûnî's zunächst einer Abhandlung in seinem عتاب السراء 2), die zum grossen Theile die Bestimmung hat, den irrigen Vor-

<sup>1)</sup> Ist ja auch das Nirvana des Buddhismus nicht, wie man bisweilen gemeint hat, die Auflösung in das Nichts, sondern, wie schon Bastian (Z. D. M. G. 29, 73) nachgewiesen, im Gegensatz zu dem scheinbar Seienden "die Herstellung eigentlicher Realität", jedenfalls kein absolutes Verschwinden.

<sup>2)</sup> Diese Schrift, ein Commentar zur Mischna (vgl. Vorwort zu meiner Ausgabe der *Tamdnijat Fusul*), befindet sich handschriftlich auf der Berliner Kgl. Bibliothek. *Pococke* hat daraus einige Abhandlungen, so anch diese, die Einleitung zum 11. Abschnitt des Tractats Sanhedrin bildend, in seine *Porta Mosis* aufgenommen.

stellungen betreffs des ewigen Lebens und allem egoistischen Eudämonismus entgegenzuwirken.

Maimonides beginnt dieselbe (der er, um auch die grosse Menge zu klareren, vernunftgemässen Begriffen zu führen, zumeist eine populäre Fassung gegeben) mit der Bemerkung, dass so verschiedene und auch höchst verworrene Meinungen über diesen Gegenstand herrschen, dass man "kaum Jemanden finden wird, der darüber zur Klarheit gekommen". Nachdem er dann mehrere irrige Vorstellungen angeführt, zeigt er in einem Gleichnisse von einem Knaben, dessen Lehrer ihn, weil er den Werth des Lernens und den wahren Zweck des Wissens noch nicht zu erkennen vermag, nothgedrungen zuerst durch Leckereien, dann durch das Geschenk schöner Schuhe und Kleider (welche bekanntlich auch Plato 1) als von der unkundigen Menge begehrlich erstrebte Dinge erwähnt), später durch Goldstücke und bei etwas reiferem Alter durch die Aussicht auf eine geachtete Stellung, auf den Ruhm eines Gelehrten zum Erstreben der Wissenschaft anregt, die Verwerflichkeit der Denk- und Handlungsweise, zum Zweck der Wissenschaft etwas Anderes zu machen als diese selbst, indem er sagt: "es ist der Zweck der Wahrheit zu wissen, dass sie Wahrheit und die göttlichen Lehren wahr seien, sowie ihr Zweck wiederum, sie zu beobachten", d.i., wie er an vielen Stellen seiner Schriften, besonders im letzten Theile seines "Dalálat al-Háirín', lehrt, ein gottgeheiligtes, durch Tugend und Menschenliebe geweihtes Leben zu führen 2). Darum ziemt es dem zu höherer Vollkommenheit gelangten Menschen nicht zu sagen: "wenn ich diese Tugenden ausübe und diese Laster fliehe, welchen Lohn werde ich dafür empfangen?" Denn dies würde der Denkweise des oben erwähnten Knaben gleichen.

Es fordern daher die Weisen, dass man an dem Wahren um des Wahren selbst willen festhalte (wahr und gut sind Maimonides wesentlich identische Begriffe), und ihr Ausdruck für die-

<sup>1)</sup> Phaedon § 64.

<sup>2)</sup> Vgl. besonders die schöne Stelle am Schlusse seines Werkes, wo er, die prophetischen Worte Jerem. 9, 22—23 erklärend, sagt: "Der Inbegriff der Lehren dieser Verse ist, dass die Vollkommenheit des Menschen, welche ihm wahren Ruhm gewähre, in der Erkenntniss Gottes, soweit sie für den Menschengeist möglich ist, und in einem dieser Erkenntniss entsprechenden Lebenswandel bestehe, sodass er stets von dem Streben erfüllt sei, Liebe, Recht und Gerechtigkeit auf Erden zu üben ".

sen Gedanken ist: (Gott) — dem Urquell alles Wahren und Guten — "dienend aus Liebe". Und so lautet auch der gewichtige Ausspruch 1): "du möchtest vielleicht sagen: ich beschäftige mich mit der Gotteslehre, um reich zu werden, damit man mich "Rabbi" nenne, damit ich Lohn in der zukünftigen Welt empfange, — nein, es heisst darum, "den Ewigen zu lieben! Alles, was ihr thut, sollt ihr aus Liebe zu Ihm thun".

Zu dieser hohen Stufe sittlichen Denkens und Wollens, führt Maimonides dann weiter aus, zu dieser reinen Hingebung an Gott und die Wahrheit ohne jeden Gedanken an Belohnung könne nicht so leicht Jedermann gelangen. Es haben daher die Weisen der grossen Menge gestattet, bei ihrer Meinung so lange zu verbleiben und in ihren Vorstellungen über Lohn und Strafe so lange sich zu bestärken, bis sie Einsicht gewonnen und die Wahrheit und die vollkommene Handlungsweise in ihrem rechten Wesen erkennen würde. — So soll auch die Menge nach und nach die Fähigkeit und die Bereitwilligkeit in der Erfüllung der göttlichen Gebote erlangen, zur Wahrheit geführt und dadurch "Diener Gottes aus Liebe" werden.

Diese Gewöhnung an die Übung des Guten, aus der allmählig wahre Liebe zum Guten hervorgehen soll, erinnert an die Worte Aristoteles' (dessen Ideen Maimonides, soweit es auf seinem Standpunkte möglich war, mit den Lehren des Judenthums zu verschmelzen strebte) in Bezug auf die Sittlichkeit, deren Bezeichnung "¾905" dieser, wie bekannt, auf "ž905", Gewohnheit, zurückführt, indem er sagt: "wir eignen uns die Tugenden dadurch an, dass wir sie zuerst ausüben, wie es auch mit den andern Künsten der Fall ist". (Er betrachtet ja, wie wir wissen, auch die Tugend als eine Art Kunst). "Denn", fügt er hinzu, "das, was uns zu thun obliegt, nachdem wir Kenntniss davon erhalten, lernen wir gerade dadurch, dass wir es thun: durch Häuserbauen werden wir Baumeister, durch Zitherspiel - Zitherspieler. Und in gleicher Weise werden wir gerecht dadurch, dass wir gerecht handeln, mässig dadurch, dass wir mit Mässigkeit verfahren, und tapfer dadurch, dass wir tapfere Handlungen vollführen"2).

<sup>1)</sup> Sifre zu Deut. I1, 21, wo jedoch in unseren Ausgaben der Wortlaut etwas abweicht. Vgl. auch Bab. Nedarim  $62^a$ .

<sup>2)</sup> Eth. Nicom. II, 1, 4-6.

In diesem Sinne hat auch Maimonides das oben Erwähnte ausgesprochen.

Hierauf äussert er sich tadelnd und zugleich bemitleidend über die geistige Beschränktheit der Menschen, die "aus Unkenntniss der Wissenschaften und gänzlicher Ermanglung wahrer Begriffsbestimmungen" die Aussprüche der weisen Lehrer (besonders die Eschatologie betreffend) nur nach ihrem Wortlaute auffassen, sodass unmögliche Dinge ihnen als nothwendig existirende erscheinen. Sie, die Thörichten, "rauben der Religion ihre Würde und verdunkeln ihren Glanz".

Strenger noch tadelt er die sich scharfsinnig, weise, Philosophen Dünkenden, die, weil sie jene Aussprüche nur in buchstäblichem Sinne nehmen, sich unterfangen, dieselben für thöricht und verwerflich zu erklären. — Vernünftig seien allein diejenigen, bei denen es feststehe, dass in der Umhüllung der Rede wahre Ideen sich finden, — dass darum Alles, was die Weisen von unmöglichen Dingen gesagt, nur eine bildliche Redeweise sei.

Nach diesen vorbereitenden Bemerkungen geht dann Maimonides näher auf seinen eigentlichen Gegenstand ein und sagt Folgendes: "wie der Blinde die Farben und der Taube die Laute nicht wahrzunehmen vermag, so können auch die Körper keine Empfindungen von der Seelenlust haben. Und wie ferner der Fisch das Element des Feuers nicht kennt, weil er in einem demselben entgegengesetzten Elemente lebt, so wird auch nicht in dieser Sinnenwelt die Wonne der geistigen (unmittelbar) erkannt. Wir sind nicht im Stande, gleich beim Beginne des Nachdenkens, sondern erst nach vielem eifrigen Forschen ihr Wesen genauer zu bestimmen und aufzufassen. Dies muss sich aber so

<sup>1)</sup> Siehe Philosophie und Theologie, herausgeg. von M. I. Müller.

verhalten, weil wir in einer körperlichen Welt leben und demgemäss nur ihre Lust empfinden können. Die Seelengenüsse aber sind ewig dauernd und ununterbrochen; zwischen ihnen und den Genüssen des Erdenlebens findet in keiner Weise eine

Beziehung (ein Verhältniss) statt (نسبة بينها وبين هذه اللذات)". So haben die Engel, die Sterne und die Sphären (bekanntlich bei Maimonides, wie bei Aristoteles, höhere, beseelte Wesen) Genüsse, und zwar geniessen sie durch ihre (vollkommene) Erkenntniss des hocherhabenen und allmächtigen Schöpfers einer sehr grossen Lust und erfreuen sich so einer beständigen, ununterbrochenen Seligkeit.

Von einer sinnlichen Lust dagegen ist bei ihnen nicht die Rede; sie können eine solche nicht empfinden, da sie nicht, wie wir, Sinne haben, vermittelst welcher sie das, was wir (durch unser Empfindungsvermögen) wahrnehmen, wahrzunehmen vermöchten.

Auf gleiche Weise wird derjenige von uns, welcher sich zu läutern gestrebt und eine solch hohe Stufe erreicht hat, nach dem Tode nicht mehr sinnliche Lust empfinden oder Verlangen danach hegen.

Wenn man aber das Wesen dieser beiden Genüsse 1) genau erwägt, so wird man selbst in dieser Welt die Niedrigkeit des einen und die Erhabenheit des andern erkennen.

Es ergiebt sich uns dies schon daraus, dass wir die meisten Menschen (ja alle) mit Seele und Körper der grössten Beschwerde und Anstrengung sich hingeben sehen, um irgend eine höhere Stufe (in der Welt) zu erreichen, oder damit Andere ihnen Ehre erweisen. Das hierdurch erlangte Vergnügen ist aber dem z. B. durch Speise und Trank genossenen nicht gleich. So ziehen wiederum viele Menschen das Rachenehmen an dem Feinde (im Kriege) mannigfachen körperlichen Genüssen vor, viele andere meiden selbst die grössten sinnlichen Vergnügungen aus Furcht, sich dadurch Unheil oder von Seiten der Menschen Schmach zuzuziehen oder auch in dem Streben, sich einen guten Namen zu erwerben.

Wenn nun unser Verhalten in dieser, der irdischen, Welt also ist, wie erst in der geistigen, der zukünftigen Welt, in welcher

<sup>1)</sup> Des sinnlichen und des geistigen.

12 Wolff

unsere Seelen einen solchen Grad — oder einen noch höheren — der Erkenntniss des Schöpfers erlangen werden, als ihn die himm lischen Wesen besitzen! Und wahrlich, diese Seelenlust lässt sich nicht in Theile zerlegen (sie macht, meint Maimonides nämlich, ein harmonisches, alle Wonne in sich vereinigendes, Ganzes aus), sie kann auch nicht beschrieben werden, und es giebt nichts, was mit ihr zu vergleichen wäre.... Es gilt von ihr nur, was der prophetische Sänger in Bewunderung ihrer Erhabenheit ausgerufen: "wie gross ist deine Seligkeit, die du denen, die dich ehrfürchten, auf bewahrt" 1).

Und so sagen auch die Weisen: "in der zukünftigen Welt findet weder Speise noch Trank statt..., sondern es sitzen die Frommen, ihre Kronen auf den Häuptern, und geniessen des Glanzes der göttlichen Majestät"<sup>2</sup>).

Mit den "Kronen" meinen sie das ewige Leben der Seele in Folge des ewigen Seins des Gegenstandes ihrer Erkenntniss (nämlich Gottes), und auch ihre und seine Einswerdung, wie die geistreichsten Philosophen es auseinandergesetzt haben.

Maimonides zielt mit dem Letzteren selbstverständlich vor Allem auf Aristoteles hin, der bei den Dingen ohne Materie (und das ist ja dann die Seele) das Denkende und Gedachte für Eins erklärt (τὸ αὐτό ἐστι τὸ νοοῦν καὶ τὸ νοούμενον) ³).

Und so sagt er selbst von Gott: "Er und sein Wissen sind identisch", und in Übereinstimmung mit *Ibn Sind*: "Er ist das Wissen (Denken), der Wissende (Denkende) und das Gewusste (Gedachte)" ).

Mit den Worten "sie geniessen des Glanzes der göttlichen Majestät" — so fährt Maimonides fort — wollen die Weisen den Gedanken ausdrücken, dass diese Seelen an der Erkenntniss Gottes sich so ergötzen werden, wie die himmlischen Wesen es thun.

Die Seligkeit und das Endziel (des Menschendaseins) bestehen nun in der Erreichung dieser erhabenen Gemeinschaft (mit Gott) und in dem (ewigen) Verbleiben auf dieser Stufe, sowie in der unendlichen Dauer der Seele, dem unendlichen Sein des Schöpfers

<sup>1)</sup> Ps. 31, 20. 2) Berach. 17a.

<sup>3)</sup> De anima III, 4.

الله العلم وهو العالم وهو المعلوم - . هو علمه وعلمه هو (4

Siehe Tamanijat Fusal, meine Ausg. p. 78.

gleich. Er ist dadurch die Ursache derselben (der unendlichen Dauer), dass die Seele einen klaren Begriff von ihm gewonnen hat.

Durch die volle Erkenntniss der Gottheit ist dann, nach Maimonides' metaphysischen Ideen, die Endlichkeit der Seele aufgehoben und diese ganz in dem Wesen Gottes aufgegangen. Und dies ist, fügt er begeistert hinzu, das höchste Gut, mit dem kein Gut gemessen, keine Lust verglichen werden kann.

Dieses Gut konnte Maimonides jedoch von seinem Standpunkte nur Denen zuschreiben, die den Zweck des Menschendaseins: Wahrheit und Gotteserkenntniss zu suchen, dadurch sittlich sich zu vervollkommnen und so wahres Leben zu gewinnen, erreicht haben. Wo nun dieser Zweck gänzlich verfehlt worden, musste ihm ein seliges Fortleben unmöglich erscheinen <sup>1</sup>).

In seinem später verfassten religionsphilosophischen Werke, dem bereits angeführten "Dalálat al-Ḥáirín", erklärt er ausdrücklich die "erworbene Vernunft" (العقل النستفاد) als diejenige, der Unsterblichkeit zukommt. Es ist dies die thätige Vernunft, welche durch vollendete Intelligenz und die aus derselben folgende vollendete Sittlichkeit ihr wahres Wesen realisirt hat 2).

Durch sie ist das Geistesleben des Menschen zur vollen Entfaltung gelangt und so sein wahres Ich in all seiner Schönheit erblüht.

Es gründet sich diese Auffassung auf Aristoteles, der bekanntlich nur dem νοῦς ποιητικός, als dem Göttlichsten (τὸ θειότατον) in der Menschenseele, ewiges Leben zukommen lässt³). Maimonides wählt dafür — nach dem Vorgange al-Fárábî's — die "erworbene Vernunft", auf deren Wesen und Wirken schon in dem früher Angeführten, ohne dass sie genannt wurde, Andeutungen sich finden lassen.

Durch sie also, welche die wahren Ideen erfasst und einen

<sup>1)</sup> So spricht er — für das Gefühl freilich wenig befriedigend — von einer vollkommenen Unseligkeit, die in dem Vergehen und Dahinscheiden der Seele bestehe, sodass sie kein Dasein mehr erlange.

<sup>2)</sup> Vgl. über dieselbe <u>Tamán. Fus.</u>, S. 87, Anmerk. 10. — Die Bezeichung selbst rührt von Alexander aus Aphrodisia her (νοῦς ἐπίκτητος). — Für unseren Gegenstand ist besonders Dal. al-H. III, 54, bei Munk, Le Guide, p. 461 zu vergleichen.

<sup>3)</sup> De anima III, 5.

verklärenden Glanz über das ganze Leben gebreitet, ist der Mensch wahrhaft Mensch und dadurch unsterblich geworden.

Dies sind die Hauptmomente in der Eschatologie Maimûnî's. Hierbei muss jedoch bemerkt werden, dass er das Fortleben der Seele und die ewige Seligkeit, die er zu einem seiner dreizehn Glaubensartikel macht, in der erwähnten Abhandlung auch unter der allgemein üblichen und der grossen Menge allein verständlichen Bezeichnung "מורים "darstellt. Geht schon aus dem Früheren unzweideutig hervor, dass bei ihm von einer Auferstehung im gewöhnlichen Sinne nicht die Rede sein kann, so lässt noch die Art, wie er davon spricht, jeden Zweifel über diesen Punkt schwinden.

Übereinstimmend mit seiner oben mitgetheilten Ansicht erklärt er ausdrücklich diese "Belebung der Todten" als nur den Frommen (d. h. also denen, die in Liebe zu Gott und der Wahrheit den Zweck des Lebens erreicht) zukommend, da die Gottlosen, welche nach dem rabbinischen Worte: השנים אפילן בחיום schon während ihres Lebens das wahre Leben verloren, nicht nach dem Tode Leben gewinnen können. Und der Zusatz: מרואים אפילן במיתתם קרואים היים 1), den er anführt, beweist auf's Klarste, dass hier nur ein geistiges Fortleben gemeint sein kann.

Wie undenkbar bei Maimonides eine körperliche Auferstehung ist, zeigt auch deutlich der Schluss seiner Worte: "wisse aber, dass der Mensch nothwendig stirbt und sich wieder in das auflöst, woraus er zusammengesetzt war", قينحل ان الانسان يموت ضرورةً واعلم ان الانسان يموت ضرورةً .

<sup>1)</sup> S. Berach. 18 a u. b. Vgl. auch m. Philonische Philosophie, S. 50.

#### Über das

sogenannte عاريخ الحكماء des Ibn el-Qifti.

Von

AUGUST MÜLLER.



## Über das sogenannte تاريخ الحكماء des Ibn el-Qifți.

In der unermesslichen Fülle der Aufgaben, welche Geschichte, Sprachen und Litteraturen der mohammedanischen Völker der Forschung stellen, möchte es keine geben, welche auf den ersten Blick anziehender und dankbarer erschiene, als die Bestimmung und Darstellung des Einflusses griechischen Denkens und griechischer Wissenschaft auf die Entwicklung des mohammedanischen Geisteslebens. Wenn aber gegenwärtig zum Teil bereits klar erkannt, zum Teil aus gewichtigen Gründen mit Wahrscheinlichkeit vermutet wird, dass vom ersten Augenblicke an dieser Einfluss ein weit ausgedehnterer und tiefer gehender gewesen ist, als noch vor wenigen Jahrzehnten angenommen zu werden pflegte: so sind gleichzeitig auch die gewaltigen Schwierigkeiten, welche der genaueren Feststellung desselben entgegenstehen, in helles Licht getreten. Einmal aufmerksam geworden, glauben wir nunmehr unter dem Schleier des islamischen Ausdruckes überall die Umrisse griechischer philosophischer, naturwissenschaftlicher, grammatischer Ideen und Begriffe zu ahnen; aber der tastenden Hand versagt sich die sichere Erkenntniss, welche dem hinter den gelüfteten Schleier blickenden Auge vorbehalten bleibt. Und gelingt es, hier oder dort diesen Schleier hinwegzuziehen: zwischen den einzelnen Punkten, welche das Auge erschaut hat, fehlt der Zusammenhang — leere Flächen, die wir mit unsichern Phantasiebildern ausfüllen müssen, dehnen sich endlos zwischen den winzigen Streifen, in welchen ab und zu kleine Teile des ge-VIIIe Congrès international des Orientalistes. - Section sémitique.

waltigen Reliefs zu Tage treten. Auch hier kommt, wer sich mit dem Ganzen vertraut zu machen bestrebt ist, gar bald zu der Überzeugung, dass ihm nichts übrig bleibt, als an einer einzelnen, für sich vielleicht jeder Bedeutung bar erscheinenden Stelle bescheiden und entsagend zu arbeiten so weit seine Kräfte es gestatten, in der Hoffnung, dass einmal nach Jahrhunderten erreicht wird, was ein Jugendtraum vielleicht ihm selbst als das mögliche Ziel eines Menschenlebens vorgespiegelt hatte.

Von den verschiedenen Teilen der angedeuteten Aufgabe am sichersten lösbar erscheint die Aufspürung der griechischen Bestandteile in dem wissenschaftlichen Systeme des späteren Islams, dessen beide an sich auseinanderstrebende Hälften der theologischen Scholastik und der exakten Wissenschaften eben durch das griechisch-philosophische Element immerhin notdürftig mit einander verbunden bleiben. Und doch, wie selten haben wir auch auf diesem Gebiete wirklich festen Boden unter den Füssen! Wollen wir nicht bei subjektiven Meinungen, die hier wie in der Regel einander widersprechen, uns beruhigen, so können wir kaum irgendwo durch direkte Vergleichung etwa des Aristoteles mit dem Beidawi oder Ibn Jacisch festzustellen unternehmen, was in der Scholastik oder Grammatik griechisch ist, was nicht. Wir müssen Schritt für Schritt von den syrischen Übersetzungen der griechischen Autoren an durch die arabischen hindurch zu den früheren, erst dann zu den späteren mohammedanischen Schriftstellern den Weg verfolgen, welchen die einzelnen Begriffe und Lehrsätze genommen haben, ehe wir mit wissenschaftlicher Sicherkeit sagen können: dieser Begriff, diese Art zu schliessen, diese Anschauung ist dem Ursprunge nach griechisch, nur im Laufe der Zeit so oder so umgestaltet, jene ist rein orientalisch.

Jedermann weiss, dass wir erst in den Vorbereitungsstadien dieser Arbeit stehen: und zweierlei muss geschehen sein, ehe wir glauben dürfen mit der Vorbereitung fertig zu sein. Die syrisch-arabische Übersetzungslitteratur muss, insbesondere nach der technisch-lexikalischen Seite hin, vollkommen durchgearbeitet sein, daneben aber muss das äussere, historisch-bibliographische Gerüst einigermassen feststehen, innerhalb dessen sich der eigentliche Bau erheben soll. Materialien zu diesem Gerüste sind es, welche das jetzt gewöhnlich als das

und grade unter diesem allgemeineren Gesichtspunkte wage ich die Aufmerksamkeit dieser hochansehnlichen Versammlung von Neuem auf das Buch zu lenken, welches kaum Einem von Ihnen völlig unbekannt, den Meisten aber, an sich nicht ohne Grund, als ein würdiger Gegenstand nur für eine bestimmte Art der Spezialforschung erscheinen möchte. —

Was sich über das Leben und die Schriften des Verfassers unseres bei europäischen Autoren findet, hat mit gewohnter Sorgfalt Steinschneider 1) nachgewiesen. So gut wie alle diese Angaben stützen sich einerseits auf Bar-Hebraeus' Historia Dynastiarum (S. 520 ed. Poc.), andererseits auf die von Flügel in Fleischer's Ausgabe des Abulfeda (Hist. Anteisl. S. 233-235) veröffentlichte Biographie Cafadi's. Hierzu kommt nun folgendes weitere Material: 1) ein Artikel des Kutubî, auf welchen schon Wüstenfeld aufmerksam gemacht hat 2); 2) mehrere Stellen in Jâqût's Mo<sup>c</sup>gam 3); 3) eine die obengenannten an Ausführlichkeit ein wenig übertreffende Lebensbeschreibung, welche sich auf den Vorsatzblättern der Qifti-Hss. zu München (Aumer Nr. 440) und im British Museum (Add. 25,737) findet, und von der ich eine mit bekannter Genauigkeit hergestellte Abschrift der unerschöpflichen Güte des Herrn Dr. Hoerning, die zugehörige Münchner Collation der Freundlichkeit des Hern Prof. Hommel verdanke. Dieselbe führt sich als Aufzeichnung des Muhji eddîn, eines Bruders des im J. 646 (1248) Verstorbenen aus dem J. 648 (1250) ein; da ihre Angaben durchweg zu den Mitteilungen des Jâqût stimmen und dieser gleichzeitig die Existenz des genannten Bruders bezeugt, so liegt kein Grund vor, an der Authentie des Stückes zu zweifeln. Jedenfalls war es bereits dem Bar-Hebraeus (623-685 = 1226-1286) bekannt, der es wört-

Polemische und apologetische Literatur (Abh. f. d. Kunde des Morgenl. VI, 3, Leipzig 1877) S. 129 Nr. 111; Alfarabi S. 1 f. Von diesen Notizen aus findet man alles Weitere mit Leichtigkeit.

<sup>2)</sup> Jacut VI, 577 Anm. 1; Kutubi فوات الرفيات (Bulaq 1283) II, 121.

<sup>3)</sup> Index zu Jacut VI, 577 unter غلى بن يوسف; besonders II, 28 unter زفو جبلة; besonders II, 28 unter على بن يوسف. II, 309; IV, 152. Letztere Stelle haben schon Rieu und Landauer hervorgehoben: Cat. Br. Mus. S. 684; Katalog der arab., pers. u. türk. Hss. der Univ. u. Landesbibl. zu Strassburg S. 23 oben.

lich für seine oben angeführte Notiz ausgeschrieben hat. Andererseits sind auch die Biographien bei Çafadî und Kutubî zum grössten Teile identisch: der erstere hat für sich nur einiges Anekdotenmaterial, Kutubi ein vollständigeres Schriftenverzeichnis. Diese doppelte Ungleichheit neben dem Umstande, dass beide Autoren in demselben Jahre (764 = 1362/3) gestorben sind, dürfte eine direkte Abhängigkeit des einen vom andern ausschliessen: sie werden eine gemeinsame Quelle benutzt haben. Aus dem gesammten Stoffe ergibt sich für die Lebensgeschichte unseres Schriftstellers ungefähr Folgendes.

Gemâl eddîn Abu'l-Hasan 'Alî ibn Jûsuf ibn Ibrâhîm ibn 'Abd el-Wâhid esch-Scheibâni el-Qifți entstammte einer angesehenen Beamtenfamilie Aegyptens. Sein Grossvater Ibrahîm führte den Ehrentitel El-Qâdi el-Auḥad, sein Vater wurde El-Qâdi el-Aschraf, er selbst El-Qâdi el-Ekrem genannt: Bezeichnungen, welche diese Männer auf den Rang, wenn auch nicht in die Geltung des berühmten El-Qâdi el-Fâdil rücken, Saladdin's rechter Hand in allen Angelegenheiten der Verwaltung und Diplomatie. Vom Auhad Ibrahîm weiss ich nur zu berichten, dass er aus einem ursprünglich in Kûfa angesessenen, später nach Qift 1) in Oberägypten, dem alten Koptos, ausgewanderten Geschlechte stammte und selbst an diesem Orte, jedenfalls als Beamter, lebte. Hier wurde am ersten Tage des J. 548 (29. März 1153) der Sohn Jûsuf geboren, welcher dem Berufe des Vaters folgte und 572 (1176/7) einen, vielleicht den ersten Posten in der Verwaltung von Qift bekleidete, als der Aufstand eines fatimidischen Prätendenten ihn zwang, die Stadt zu räumen. Die Empörung ward durch Saladdin's Bruder 'Adil im Blute erstickt; Jûsuf indes kehrte nicht in sein früheres Amt zurück,

<sup>1)</sup> Über die Aussprachemöglichkeiten Qift und Qoft hat Flügel (Katalog der Wiener Hss. II, S. 328 Anm.) das Nötige gesagt. Hinzufügen möchte ich, dass die von Lane bezeugte heutige Aussprache des Namens Qoft im Vergleich zu dem alten Κόπτος das o als des im Volksmunde jedenfalls stets Uebliche erweist. Man würde also wie Qoft auch Qofti sagen müssen, wenn nicht Jaqut, der über diesen wie über andere Punkte bei seinem Gönner Gemâl eddin sich Auskunft geholt haben muss, ausdrücklich Qift mit Kesr buchstabierte. Wir werden darin eine aus irgend einem Grunde von den Philologen jener Zeit bevorzugte Aussprache zu sehen haben, der wir uns in diesem Falle jedenfalls schon aus Höflichkeit gegen den Namensträger fügen müssen.

sondern erhielt nach und nach verschiedene Verwaltungsposten in Oberägypten, bis er zum Nâzir von Bilbeis vorrückte. In Qift war ihm in der ersten Hälfte des J. 568 1) (beg. 23. Aug. 1172) ein Sohn 'Alî, vielleicht auch bereits dessen Bruder Ibrahîm geboren worden. Über den letzteren berichtet Jaqut, dass er den Beinamen Muhji eddîn führte und seit einem nicht näher bezeichneten, natürlich vor Jâqût's Todesjahr (626 = 1229) liegenden Zeitpunkte neben oder unter seinem Bruder als Beamter in Haleb thätig gewesen ist; er muss den 'Alî wenigstens um zwei Jahre überlebt haben. Jâqût sagt vom Vater und den bei-كلُّهم كتاب علما و فضلا علم تصانيف وآداب وذكآء den Söhnen und wenn dieses Urteil auch durch die persönlichen Beziehungen beeinflusst erscheinen könnte, so ergiebt sich doch jedenfalls daraus, dass wissenschaftliche Studien und litterarische Thätigkeit auch von diesen gens de robe über der Erfüllung ihrer amtlichen Obliegenheiten nicht vernachlässigt wurden. Ja, für 'Alî bestand, wie sein späteres Leben zeigt, das eigentliche Ziel seines Strebens nicht in der Erreichung eines hohen Amtes, sondern in der Anhäufung von Kenntnissen auf allen Wissensgebieten, welche der damaligen Forschung überhaupt zugänglich waren. Er scheint seinen Vater nicht auf jeden von dessen wechselnden Posten begleitet zu haben: wenigstens hören wir, dass jener den Sohn von früher Jugend an längere Zeit in Kairo wohnen liess, von wo er einige Male, doch immer nur auf kurze Fristen, auch seine Vaterstadt Qift besuchte. An beiden Orten studierte er unter den besten Lehrern die Koranwissenschaften, Tradition, Grammatik und Adab, bis sein Vater nach der Eroberung Jerusalems durch Saladdin (583 = 1187) an das Hoflager des grossen Sultans berufen wurde, um dem Qâdi Fâdil als Gehilfe an die Seite zu treten. In so ansehnlicher Stellung verblieb der "Mann aus Qift", El-Qifti, wie man ihn vermutlich schon seit seinem Scheiden aus der Heimat an den verschiedenen Stätten seines Wirkens genannt

<sup>1)</sup> Çafadi und Kutubi haben 560, Jaqut erwähnt die Jahreszahl leider nicht. Da aber die Biographie des Bruders ausdrücklich ثمان وسنين hat, und zwar die Fortlassung, nicht aber die Hinzufügung eines غام sich durch ein Schreiberversehen erklären lässt, so halte ich 568 für das richtige Datum, um so mehr, als im anderen Falle der Vater bei der Geburt des Sohnes erst 12 Jahre alt gewesen wäre.

hatte, bis über den Tod Saladdin's (589 = 1193) hinaus; und nach Jerusalem hat er denn auch den 'Alî, der folgerichtig als Ibn el-Qifti bezeichnet wurde, nachkommen lassen. Der Sohn des hohen Beamten hatte nicht nötig, ängstlich auf seinen Lebensunterhalt bedacht zu sein: er wird unter Leitung seines Vaters sich die Kenntnisse und Fertigkeiten, welche zu dessen amtlicher Thätigkeit gehörten, angeeignet, vielleicht auch diese oder jene Stellung bekleidet haben; aber sein eigentliches Interesse war allein den Studien zugewandt, in welchen er es zu einer aussergewöhnlichen Vielseitigkeit gebracht hat. Lexikographie, Grammatik, Rechtswissenschaft, Tradition, Koranwissenschaften, Logik, Astronomie, Geometrie, Geschichte mit ihnen Nebenfächern wurden ihm vertraut: man sieht, er ist ein Vertreter jener encyclopädischen Bildungsrichtung geworden, die zuerst El-Kindi eingeleitet hatte und in welcher bald nachher die wissenschaftliche Entwicklung des Islams ihr Ende finden sollte. Eine schon von Casiri 1) angeführte Stelle seines Buches zeigt, dass er 595 (1199) noch in Jerusalem sich befand; aber die Tage seines dortigen Lebens waren gezählt. Schon hatte Melik 'Adil den Söhnen Saladdin's einem nach dem andern das väterliche Erbe entrissen: auch Jerusalem war ihm zugefallen (592 = 1196) und es konnte nicht ausbleiben, dass nach der Übernahme der Verwaltung durch seinen Wezîr Ibn Schukr es zwischen diesem und den alten Beamten Saladdins zu Reibungen kam. Die Familie des Qifti fand (gegen 598 = 1202) es rätlich, die heilige Stadt zu verlassen; 'Alî wandte sich nach Haleb, dem einzigen der eijubidischen Teilfürstentümer, welches unter Oberhoheit 'Adil's in den Händen eines Sohnes Saladdin's, des Zâhir Ġâzi, bleiben durfte; der Vater Jûsuf ging zwar auch dem 'Adil selbst aus dem Wege, fand aber, vermutlich wegen seiner bekannten Erfahrung in den Geschäften, bei jenes Sohne Aschraf in Harrân freundliche Aufnahme.

Aschraf übertrug ihm das Wezirat, lange indes fühlte Qifți sich auch an diesem Hofe nicht behaglich. Was für einen Minister, der als Beginn eines anständigen Rückzuges einen längeren Urlaub nehmen will oder soll, bei uns Gesundheitsrück-

<sup>1)</sup> II, 332b = Ms. Berol. Or. Fol. 493 fol. 32r.

sichten sind, war dazumal die Pflicht der Pilgerfahrt, die man im Drange der Geschäfte schon allzulange aufgeschoben hatte: das Urlaubsgesuch des Wezirs konnte nicht abgeschlagen werden, er ward mit reichen Mitteln für das fromme Unternehmen ausgestattet und reiste ab, offiziell, um nach Beendigung des Hagg zurückzukehren und sein Amt wieder zu übernehmen. Statt dessen aber wandte er sich von Mekka nach Jemen, wo ihm der Atabeg Songor, Vormund des 599 (1203) dort eingesetzten unmündigen Ejjubiden Nâçir, im J. 602 (1205/6) das Wezirat anvertraute. Die unerquicklichen Verhältnisse des fern von der Centralregierung um so leichter militärischen Umwälzungen ausgesetzten Kleinstaates 1) scheinen ihm früher oder später seine Thätigkeit verleidet zu haben: er zog sich freiwillig und mit vollen Ehren - sogar sein Gehalt wurde ihm weiter gezahlt - nach Dhu Gible in Jemen zurück, wo er 624 (1227) im Alter von 76 (74) Jahren gestorben ist.

Sein Sohn 'Alî hatte sich inzwischen nach der Ankunft in Haleb 598 (1202) an einen Freund seines Vaters, den Maimûn el-Qaçri, angeschlossen, einen der alten Emire Saladdin's, der in den Bürgerkriegen seit dem Tode des grossen Sultans eine mitunter etwas zweideutige Rolle gespielt, nunmehr aber auf den Posten eines Abteilungsbefehlshabers im Heere Zâhir's von Haleb sich zurückgezogen hatte 2). In dessen Umgebung blieb der Sohn des Qifti 12 Jahre lang, ausschliesslich der Fortsetzung seiner Studien und des wissenschaftlichen Verkehrs mit den Gelehrten Haleb's beflissen; und als der Emir am 13. Ramadân 610 (26. Jan. 1214) starb, setzte sein Schützling noch über ein Jahr lang die gewohnte Lebensweise fort. Dann aber fiel das Auge Zâhir's auf den Abkömmling der Beamtenfamilie, die seinem Vater so langjährige und hervorragende Dienste geleistet: sehr wider seinen Willen musste der stille, fast menschenscheue, ausser einigen Mitforschern nur mit seinen Büchern verkehrende Gelehrte die Leitung des fürstlichen Diwans, also der Civil-, insbesondere Finanzverwaltung, übernehmen. Als

<sup>1)</sup> Vgl. Abulf. Ann. Musl. IV, 198.

<sup>2)</sup> Als solcher tritt er im J. 602 (1205/6) bei Ibn Athîr XII, 158 auf; vorher (ebd. 106) erscheint er im J. 597 (1201) als Herr von Bilbeis: er wird also Ende 597 oder Anfang 598 nach Haleb gegangen sein.

Zâhir etwa 11/2, Jahre später (Dienstag, 20. Gumada II 613 = 4. 1) Oct. 1216) gestorben war, ergriff 'Alî schlennigst die Gelegenheit, seine Verabschiedung zu erbitten, die ihm der als Atabeg von Zâhir's unmündigem Sohne an die Regierung gekommene Eunuche Schihâb eddîn Togril unter Bewilligung einer Pension sofort gewährte. Lange konnte man indes bei der Verwaltung den geschäftskundigen Mann nicht entbehren: schon im Çafar 616 (1219) muste er wiederum an die Spitze des Diwans treten und bis zum Ende Gumada II 628 (1231) auch bleiben. Soll man dem Lobe seines Bewunderers trauen, so hat das Fürstentum Haleb seiner Pünktlichkeit und Gewissenhaftigkeit eine in damaliger Zeit seltene Blüte zu verdanken gehabt. Ausser Zweifel steht, dass er nicht blos nach der Gewohnheit der mohammedanischen Grossen den Gelehrten eine äusserliche Protektion angedeihen liess, sondern, wie seine hohe Stellung, so sein eignes Wissen und Können in den Dienst der wichtigsten wissenschaftlichen Interessen stellte. Er war es, an den sich 617 (1220) der vor den Mongolen flüchtende Jâqût in dem langen, von Ibn Challikân wörtlich mitgeteilten Schreiben wandte, eine Stätte für sich zu erbitten, wo er den Ertrag seiner Reisen und Forschungen ordnen und verarbeiten konnte; in Haleb, unter den Augen und unter der, vom Verfasser an mehreren Stellen hervorgehobenen Beihilfe des gelehrten Wezîrs, ist das Mo'gam vollendet worden, das für uns und für alle Zukunft eine kaum je zu erschöpfende Fundgrube des mannigfaltigsten Wissensstoffes bildet; "dem Qâdi Gemâl eddîn, dem Ekrem, Abu 'l-Hasan 'Alî ibn Jûsuf ibn Ibrahîm ibn 'Abd el-Wâḥid esch-Scheibâni" hat Jâgût das Werk seines Lebens gewidmet, nach dessen Abschluss der wackere Reisende in der von seinem Wohlthäter verwalteten Stadt sein Haupt zur Ruhe legen durfte. Anderthalb Jahre später gelang es dem diwanmüden Wezir, einmal wieder seine Entlassung zu bekommen. Die nächsten fünf Jahre sind vermutlich für ihn die schönsten seines Lebens gewesen, denn er durfte sie ausschliesslich mit seinen geliebten Büchern zubringen, die ihm nicht nur Weib und Kind, sondern überhaupt beinahe allen Verkehr mit Menschen ersetzten. Will man den

<sup>1)</sup> Rechnungsmässig 5. Oct., aber das war ein Mittwoch, und bei solchen Differenzen von 1-2 Tagen hat bekanntlich der betreffende Wochentag zu gelten.

verschiedentlich überlieferten Anekdoten Glauben schenken, so wurde er schliesslich fast ein Büchernarr, der seinen Besitz hütete, wie ein Geizhals seine Geldsäcke: doch zeigen jedenfalls mehrere Äusserungen Jâqût's, dass Ibn el-Qifti, mochte er aus guten Gründen sich weigern seine Bücher zu verleihen, mit dem Inhalte derselben keineswegs kargte. Daneben aber ging seine eigene, höchst umfangreiche Schriftstellerei. Wenn die Menge der von ihm verfassten Bücher, deren Titel auf uns gekommen sind 1), die Anzahl von 20 oder 21 nicht übersteigt, so scheinen doch nur etwa ein halbes Dutzend davon geringeren Umfanges gewesen zu sein, während seine Geschichte Ägyptens von den ältesten Zeiten bis auf Saladdin ausdrücklich als ein sechsbändiges, seine Nachrichten über die Grammatiker als ein "grosses" Werk bezeichnet werden. Auch die "Geschichte Jemen's", die "Geschichte des Magrib", die "Geschichte der Bujiden", die "Geschichte Mahmûd's des Sohnes Sebuktegin und seiner Söhne", die "Geschichte der Seldschuken" sind gewis keine oberflächlichen Kompendien gewesen, so wenig wie die "Geschichte der Mirdasiden", für welche die unter seiner Leitung stehenden Archive der Regierung von Haleb ihm das reichste Material bieten mussten. All' das ist, wie nur zu sicher angenommen werden muss, verloren, und es nützt nichts sich auszumalen, was es für uns bedeuten würde, wenn wir auch nur die Geschichte der Seldschuken oder Mirdasiden noch besässen über die lexikalischen, grammatischen und Adab-Bücher würden wir uns schon eher trösten.

Der beinahe vollständige Untergang so zahlreicher Werke eines keineswegs alten Schriftstellers, welchen die kärglichen Überreste seiner Leistungen als einen Forscher von ungewöhnlicher Tiefe der Gelehrsamkeit zeigen, hat auf den ersten Blick etwas Überraschendes. Indes begreift man zunächst nach seinen sonstigen Gewohnheiten, dass er bei Lebzeiten, wo er gewis mit Weiterführung und Ergänzung insbesondere seiner historischen Arbeiten fortdauernd noch beschäftigt war, Abschriften dieser Bücher nur in Ausnahmsfällen gewähren mochte. Auf Grund

<sup>1)</sup> Dass er ausser den in den Biographien erwähnten noch andere verfasst hat, könnte man vielleicht aus den Worten gegen Ende der Lebensbeschreibung des Bruders schliessen.

solcher Exemplare vermutlich wird sein Buch über die Grammatiker von Ibn Challikan citiert, von Dhahabi in den erhaltenen Auszug 1) gebracht sein. Ebenfalls dem Ibn Challikan war eines seiner Geschichtswerke - vermutlich das ägyptische oder das über den Magrib - zugänglich; nach seinem Berichte war es chronikenartig nach Jahren geordnet, und er hat ihm eine Notiz über Mohammed ibn Tûmert vom J. 511 (1117) entnommen. Sonst ist mir von einer Benutzung dieser Schriften seitens Späterer nichts bekannt; auch Abulfeda hat in dem benachbarten Hamat nur das noch zu erwähnende Gelehrtenlexikon zur Verfügung gehabt 2). Das ist alles. Aber das Rätsel löst sich nur zu einfach. Nicht mehr als vierzehn Jahre sind seit Ibn el-Qifti's Tode verflossen gewesen, als die Mongolen Haleb eroberten (658 = 1260) und verwüsteten; der Plünderung ist ohne Zweifel auch der fürstliche Palast mit der Bibliothek verfallen, in die mit den von dem Wezir letztwillig dem Nâçir hinterlassenen anderen Büchern auch die Originale seiner Schriften jedenfalls übergegangen waren, und so haben diese vermutlich ihren Untergang gefunden, wie beinahe alles Gute und Wertvolle in den unglücklichen Ländern, über welche die Wölfe des Ostens damals hergestürzt sind. Das Schicksal der übrigen Werke wird auch das Buch geteilt haben, in welchem der gründliche Kenner der philosophischen und exakten Wissenschaften zusammengetragen hatte, was ihm über Leben und Schriften der griechischen, syrischen und muslimischen Forscher auf diesen Gebieten bekannt geworden war, grade so, wie er in der von Ibn Challikân citierten Schrift die Grammatiker behandelt hatte. Aber von jenem Buche waren gleich nach seinem Tode ein paar Auszüge gemacht worden, deren einer auf uns gekommen ist als das sogenannte تاريخ الحكماء.

Der Name findet sich zuerst in Bar-Hebraeus' Historia Dynastiarum, und die zahlreichen Stellen von ziemlicher Ausdehnung, welche der Syrer aus dem Werke anführt, ergeben ohne Weiteres dessen Identität mit dem von Casiri als "Bibliotheca philosophorum arabica" so vielfach ausgezogenen Texte gleichen

<sup>1)</sup> Leidener Katalog II, S. 205 f.

<sup>2)</sup> H. A. S. 154 Z. 6 v. u.

Namens, welchen zuerst Flügel seinem wirklichen Verfasser wieder zugeeignet hat. Nur fragt es sich, ob der Name der richtige, insbesondere, ob er dem Werke Ibn el-Qifti's selbst, ob lediglich dem erhaltenen Auszuge zukommt. Der letztere rührt bekanntlich 1) von einem gewissen Mohammed ibn Alî ibn Mohammed ez-Zauzani her, welcher ihn schon im Regeb des Jahres 647 (1249), ein Jahr nach dem Tode des Verfassers, beendete; ein oder zwei 2) andere Bearbeitungen sind verloren gegangen. Die des Zauzani wird als تاريخ الحكما bezeichnet in der Pariser, beiden Wiener, der einen Berliner (Peterm. II, 738) und der Hs. des Escorial; die Leidener führt sich ein als المنتخبات الملتقطات من كتاب تاريم الحكماء تاليف الوزير جمال الدين ابن القفطى; dagegen lautet der Titel in طبقات الحكماء واصحاب . der Londoner und Strassburger Hs النجوم والاطباء, und diesen gibt auch die Aufschrift der Münchner an zweiter Stelle, während sie an erster als کتاب تراجم sich bezeichnet. Die andere Berliner Hs. (Ms. Or. Fol. 493) ist ohne Titel; das im Besitze Amari's gewesene Exemplar, das mir durch die Güte des Heimgegangenen einige Wochen zur Verfügung gestanden hat, ist irrtümlich mit dem Namen von Ibn Abi Uçeibica's Werke versehen. Bei der geringen Autorität, welche den überall jungen Hss. wie den Zusätzen zum Ḥâģi Chalfa 1) 2) inwohnt, würde Bar-Hebraeus' Bezeichnung des Buches als تاريخ الحكما ausschlaggebend sein,

fände sich nicht bei einem älteren Schriftsteller eine gänzlich abweichende Angabe. Ibn Abi Uçeibi<sup>c</sup>a, dessen erste Redaktion vom J. 640 <sup>3</sup>) den Namen Ibn el-Qifți's noch nirgends enthält, citiert denselben in der zweiten Ausgabe nicht weniger als zehn-

<sup>1)</sup> Flügel, Wiener Hss. II, S. 328 f.

<sup>2)</sup> Aumer, S. 180.

<sup>3)</sup> Travanx du VIe Congr. internat. à Leide II, S. 268; Sitzungsber. der philos. hist. Cl. d. Bayer. Ak. d. Wiss. 1884, S. 857 f. — Nur weil sie vou einem mit Recht so angesehenen Gelehrten ausgeht, will ich hier ausdrücklich Landauer's Behauptung (im oben citierten Katalog S. 22 unten) zurückweisen, dass Ibn el-Qifti den Ibn Abi Uç. benutzt habe. Das ist schon aus chronologischen Gründen an sich durchaus unwahrscheinlich und durch keinerlei sonstige Angaben oder Thatsachen begründet.

mal und nennt dabei II, 87, 22 sein Werk, dessen Identität mit dem تاريخ الحكاة der Wortlaut der seitenlangen Auszüge darthut, das عام العلاء بأخبار العلماء بأخبار العلماء عنه Die Stelle findet sich in allen Hss. der zweiten Redaktion, ist also¹) von Ibn Abi Uçeibi'a selbst zwischen 640 und 667 niedergeschrieben. Niemand, der die Gepflogenheiten gelehrter Schriftsteller des Orientes berücksichtigt und obendrein die Titel der sonstigen Schriften des Ibn el-Qifti bei Çafadi usw. durchsieht, wird zweifeln, dass hier die ächte Form des Namens vorliegt, welchen der Verfasser seinem Werke gegeben hat²); wer dieses selbst bezeichnen will, wird sich keines anderen Titels in Zukunft bedienen dürfen. Es fragt sich nur, aus welchem Grunde der Name aus den Hss. des Auszuges verschwunden ist, und weshalb insbesondere der mit Ibn Abi Uçeibi'a fast gleichzeitige Bar-Hebraeus ihn bereits nicht mehr kennt.

Es ist hier zunächst daran zu erinnern, dass in 99 von 100 Fällen kein Mensch z. B. von den انوار التأويل واسرار واسرار واسرار التأويل واسرا

bar, dass dieser Name von Zauzani seinem Auszuge gegeben wäre: dann würde folgen, dass Bar-Hebraeus, welcher den Ibn el-Qifti ausdrücklich صاحب تاريخ الحكما nennt, eben auch

<sup>1)</sup> Sitzungsber. a. a. O. S. 884 f.

<sup>2)</sup> Vielleicht steckt der Titel auch in dem كتاب اخبار المصنفين وما صنفوه وما كتاب اخبار المصنفين وما صنفوه وما وما كتاب اخبار des Citates Abulfeda's H. A. S. 154 Z. 6 v. u.

<sup>3)</sup> S. Flügel H. Kh. VII, 619 (zu I, 441, 5).

nur den Auszug gekannt hätte. Dies ist mir nun allerdings in hohem Grade wahrscheinlich. Freilich sind die umfangreichen Entlehnungen in der Historia Dynastiarum so wenig wörtlich und oft so stark zusammengezogen, dass sie an sich ein bestimmtes Urteil über ihre Herkunft aus dem Original oder aus der Bearbeitung nicht gestatten. Aber bezeichnend ist doch, dass Bar-Hebraeus nirgend, wenn ich recht gesehen habe, etwas bringt, was sich nicht auch in dem Auszuge Zauzani's fände, während die Citate bei Ibn Abi Uçeibi'a die stärksten Abweichungen von den Hss. des Auszuges aufweisen. Ich will nicht betonen, dass von den 10 Citaten 3 im Texte des

mich überhaupt nicht zu finden gewesen sind: denn zwei davon (II, 176, 25—177, 13; 194, 5—15) könnten aus anderen Werken Ibn el-Qifți's herrühren, das dritte— eine kurze Notiz über ein Buch des Ibn el-Gezzar (II, 38, 30)— mag ich noch übersehen haben. Aber in dem Doppelcitat II, 87—88 finden sich an zwei Stellen (S. 88, Z. 3—13; 24—33) grosse Stücke, welche Zauzani fortgelassen hat; und von den übrigen fünf Citaten Ibn Abi Uçeibi'a's ist nur eines von mehr oder minder wesentlichen Kürzungen bei dem Epitomator verschont geblieben. Unter diesen Umständen erschiene die Vermutung, Zauzani habe seinem Auszuge aus Ibn el-Qifti's

gegeben und Bar-Hebraeus habe eben diesen Auszug benutzt, als eine ganz natürliche Lösung der Frage.

Dagegen spricht nun aber doch der Umstand, dass neben juich und juich noch der dritte Name workommt, der doch nicht nach der Erfindung eines beliebigen Schreibers aussieht. Abgesehen von den Zusätzen zu Hagi Chalfa, die hier nicht in die Wagschale fallen können, findet sich, wie oben angeführt, der Titel in dreien unserer Qifti-Hss. Von diesen enthalten zwei auch die Biographie Muhji eddîn's, welche sonst nirgends vorkommt, allerdings dem Bar-Hebraeus ebenfalls bekannt gewesen ist. Die eine dieser beiden Hss., die Münchner, hat nun eine Unterschrift, nach welcher ihre Vorlage von dem 647 datierten Autograph des Verfassers (d. h. des Zauzani) abgeschrieben war. Berücksichtigt man, dass die von Ibn el-Qifti's Bruder herrührende biographische Notiz in der vorliegen-

den Form 1) nicht wohl auf andere Weise zu Stande gekommen sein kann, als auf Bitten jemandes, welcher sich aus der sichersten Quelle für einen besonderen Zweck unterrichten wollte; erwägt man ferner, dass eben diese Notiz sich in der einzigen Hs. vorfindet 2), welche einen direkten Nachweis ihrer Abstammung vom Autograph des Epitomators gibt: so muss als wahrscheinlich einerseits allerdings wieder folgen, dass Bar-Hebraeus, welcher die Biographie auch hat, nicht das Original des, إخبار, sondern den Auszug benutzte, andererseits aber für diesen der in der Münchner und British-Museum-Hs. erhaltene Titel als derjenige gelten, welcher die meisten Ansprüche auf Authentie besitzt. Nach all' dem scheint mir also die wirkliche Bedeutung der Namen die zu sein: 1) إخبار الح hiess das Originalwerk des Ibn el-Qifți; 2) Zauzani's Auszug führte zunächst den Namen طبقات الحظ ; 3) neben dem langen offiziellen Titel des Originalwerkes war von Anfang das bequemere تاريح الحكماء üblich, das aber naturgemäss, und so schon bei Bar-Hebraeus, auch den Auszug bezeichnen konnte. Wie es aber mit den beiden letzten Namen stehen möge: das إخبار selbst, das Originalwerk des gelehrten Wezîrs, ist abgesehen von den Bruchstücken bei Ibn Abi Uçeibi'a für uns verloren - ich fürchte, unwiederbringlich. Der Verlust ist ein empfindlicher; so dankbar wir Zauzani sein müssen, dass er uns vieles Wichtige erhalten hat, was wir ohne ihn wahrscheinlich überhaupt nicht besässen — wie das Buch jetzt vorliegt, ist es nur ein Schatten dessen, was es gewesen sein muss. Nicht für alles freilich, was unangenehm auffällt, möchte ich den Epitomator verantwortlich machen. Zahlreich, wie die Hss. sind (ich habe ausser der in der Bibliothek Râgib Pascha in Constantinopel und der, nach Casiri's Auszügen mit der zweiten Wiener

vollkommen übereinstimmenden, Escorial-Hs. wohl alle bisher

<sup>1)</sup> Man beachte das كانبد zn Anfang!

<sup>2)</sup> Dass die Münchner Hs. sich zunächst تراجم كلكماء nennt und den Namen طبقات nur als Variante dazu gibt, ändert nichts. Das Wort تراجم birgt eine Inhaltsangabe, keinen Eigennamen.

bekannten, 9 an der Zahl, gesehen und, soweit nötig, verglichen): eine ausgenommen gehen sie alle auf denselben Archetypus zurück, vermutlich eben jene Vorlage des Münchner Codex, welche vom Autograph Zauzani's abzustammen behauptete. Dies ergibt sich ohne Weiteres aus der Thatsache, dass eine durch Blattversetzung im Archetypus verursachte Textconfusion, die, bevor Steinschneider sie nachwies, bei Casiri und Wenrich erhebliches Unheil angerichtet hat, sich in den 8 Hss. gleichmässig vorfindet. Dem entspricht, dass abgesehen von zahlreichen Schreibfehlern, durch welche mehrere der Hss. gradezu unlesbar werden, der Text in allen so bis in's Einzelne gleichförmig ist, dass auch dadurch ein gemeinsamer, und zwar ein gar nicht weit zurückliegender, Archetypus erwiesen wird. Da nun bekannt ist, dass sowohl die Pariser 1) wie die eine Wiener Hs. in Haleb abgeschrieben sind, da einen Vermerk mit der gleichen Angabe auch die Hs. Amari's trägt, so darf man zuversichtlich behaupten, dass der Archetypus aller 8 Hss. sich an demselben Orte, wo das Originalwerk wie der Auszug entstanden sind, nämlich in Haleb, befunden hat - vielleicht noch heute befindet. Nun ergibt sich aber aus der Vergleichung der Citate bei Ibn Abi Uçeibi'a und sonstiger Paralleltexte — z. B. der Mitteilungen Ibn Botlân's über Antiochia bei Jâqût — dass in diesem Archetypus, wenn nicht allzu häufige, doch recht unangenehme, ohne die Paralleltexte schwer zu hebende Fehler sich eingeschlichen hatten. Als ich nun s. Z. bemerkte, dass allein die zweite Berliner Hs. (Peterm. II, 738) die eben berührte Textverwerfung nicht aufweist, glaubte ich hier eine von der Vulgata unabhängige Überlieferung gefunden zu haben. Aber diese Hoffnung hat sich bei näherem Zusehen als trügerisch erwiesen, an allen kritischen Stellen hat die Hs. genau dieselben Fehler, wie die andere Gruppe, und ich neige jetzt eher zu der Annahme dass hier die Textverwerfung in der Vorlage bemerkt und corrigiert ist, als dass eine selbständige Überlieferung vorliege. Die Fehler selbst sind der Art, dass ich sie dem Zauzani nicht zutrauen möchte. Obwohl er, wie man aus den Bruchstücken des Originales ersieht, in der Weise solcher Excerptoren beim Zusammenziehen der Sätze nicht immer ganz sinngemäss verfährt und

<sup>1)</sup> De Slane, Ibn Khallikan, Transl. I, 290.

öfter grade die Dinge fortlässt, die für uns von Interesse sein würden, so macht sein Verfahren doch nicht den Eindruck, als wäre er ein gradezu unverständiger oder unwissender Mensch gewesen. Aber für den Text, wie er ist, bleibt der Übelstand, dass trotz der Menge der Hss. wir kaum besser gestellt sind, als wenn wir eine einzige, nicht eben schlechte, aber doch mit gelegentlichen, leider meist tiefer liegenden Fehlern behaftete Hs. vor uns hätten.

Trotz allem dem ist das Buch für uns von grossem Werte. Seine 400 Artikel über alle möglichen griechischen und orientalischen Philosophen und Vertreter der exakten Wissenschaften enthalten im Verhältnis bei weitem mehr und wertvollere Angaben, als irgend in den verwandten Werken des Ibn Abi Uceibica. Schahrazûri oder Beihagi zu finden sind. Ibn el-Qifti hat u. A. ein Buch geschrieben über die wertvollen Notizen, welche man von den Vorsatzblättern der Handschriften entnehmen kann ein recht eigentlich für den bis in's Kleinste eindringenden Spürsinn des gelehrten Bücherliebhabers bezeichnendes Thema und wie der Verfasser des Fihrist diese und jene, insbesondere für die syrisch-arabische Übersetzungslitteratur wichtige Angabe allerhand verlegenen alten Zetteln und Pergamentstreifen seiner Bibliothek entnehmen konnte, so finden wir auch beim Qifti gelegentlich die Mitteilung, dass er eine interessante Notiz "auf dem Vorsatzblatte einer Hs. in sicilischer Hand" vorgefunden habe 1). Einem solchen Spürsinn konnte es gelingen, in den Schätzen einer seit Jahrzehnten aufgehäuften und ängstlich gehüteten Bibliothek Auskünfte aufzustöbern, nach welcher ein Jâqût im Vereine mit sämtlichen Gelehrten Haleb's lange Zeit vergeblich gesucht hatte; einem solchen ist es gelungen, die einzige bekannte, nicht einmal im Fihrist enthaltene arabische Transcription der griechischen Liste von Aristoteles' Schriften aufzutreiben. Ich kann darauf verzichten, im Einzelnen die Vorzüge eines Werkes zu schildern, von dessen Inhalt nach seiner umfünglichen Ausnutzung durch Casiri, Wenrich, Flügel, Leclerc und vor Allen Steinschneider Jeder von Ihnen bereits eine Vorstellung hat. Höchstens, dass nach dieser Ausnutzung eine vollständige Gesamtausgabe des Textes überflüssig erscheinen

<sup>1)</sup> Ms. Berol, Or. Fol. 493 fol. 114r.

könnte. Ich habe mich über die Art, in welcher ich meine Bearbeitung veröffentlichen werde, noch nicht schlüssig gemacht: aber schon heute darf ich versichern, dass mein Bestreben sein wird, nichts Überflüssiges zu thun und nichts Notwendiges zu unterlassen.

Der gelehrten Thätigkeit, als deren beinahe einziges Denkmal das المنار das المنار wenigstens zum Teile auf uns gekommen ist, mochte Ibn el-Qifti gehofft haben bis an sein Lebensende sich ungestört hingeben zu dürfen. Aber zum dritten Male wurde er in den Staatsdienst zurückgezwungen: am Donnerstag, den 25. Dhu'l-Qa'da 633 (31. Juli 1236) ernannte ihn Melik 'Azîz wieder zum Wezîr, und nun musste er, über den bereits im Rabî' I 634 (Nov. 1237) eintretenden Tod des Fürsten hinaus, noch über 12 Jahre die Bürde des Amtes tragen. Er ist in seiner Stellung am Mittwoch, 13. Ramadân 646 (30. Dec. 1248), 78 (76) Jahre alt, gestorben.

Wenn wir, von den Lobsprüchen des Jâqût absehend, unser Urteil über die Persönlichkeit des Ibn el-Qifti lediglich nach dem Zeugnisse seines Buches und seines persönlichen Verhältnisses zu dem grossen Geographen feststellen, so müssen wir dem gelehrten Wezir die Eigenschaften unermüdlichen Forschungstriebes, gesunden Urteils, strenger Wahrheitsliebe, grossmütiger Teilnahme an dem Leben und Wirken seiner Mitforscher zusprechen. Wenn es mir trotzdem nicht gelungen wäre, Ihnen für den Mann und sein Werk neues Interesse einzuflössen, so läge das an mir, nicht am Gegenstande: denn auf einem internationalen Congresse, der über die Schranken der berechtigten nationalen Empfindungen und Bestrebungen hinaus die allgemeine menschliche Bedeutung der Wissenschaft in sich darzustellen berufen ist, eine Rolle spielen durfte vor vielen der Minister altarabischer Abkunft, welcher dem heimatlosen Griechen Jaqut zur Vollendung seines wissenschaftlichen Lebenswerkes neben sich eine Stätte bereitet und die Schätze griechischer Gelehrsamkeit seinem Volke zugänglich zu machen versucht hat.

#### BEILAGEN.

#### I. Leben des Ibn el-Qifți

aus Cod. Br. Mus. Add. 25,737 fol. 2a-3a [B] und Cod. Monac. Prunn. 242 Aum. 440 fol. 165b-166b [M].

ذكر البورير جمال الدين القفطي مصنف تاريخ الحكما على ما شرحة اخوة وكاتبة به من حلب في سنة ثمان واربعين القاضي الاكرم جمال الدين وهو ابو الحسن على بن القياضي الاشرف يوسف بن القاضى الاوحد ابراهيم بن عبد الواحد بين موسى بين الحد بين محمد بن اسحق بن محمد بن ربیعة بن الحرث بن قریش بن ابي اوفي بن ابي عمرو بن حكيم بن الحبين 1) بن عادية بن حبان ابن معاوية بن تيم بن شيبان مولدة بقفط من اعمال صعيد مصر في النصف الاول من سنة ثمان وستين وخمسماية رحل به أبوة طفلا فاسكنه القاهرة المعزية وبها كتب وقرا وشدا شيا من الادب وخالط من اولادها الادباء اترابا له ثر عاد الى قفط دفعات لم يطل المقام بها واجتمع هناك بالفقيم الصالح بن عادى بن العبداني 2) النحوى الانماطي المصرى نزيلها واخذ عنه شيا من التعاليل النحوية والالفاظ الادبية وعاد الي مصر فاقام بها مدة يتحصر مجالس العلماء وسمع على القاضي الاثير محمد بن محمد بن بنان الانباري شيا من سماعاته وتناول منه كتاب الجمهرة ثر خرج الي الشام فاقام بالبيت المقدس زمانا يطالع ويستغيد الى ان ملكه الملك العادل ابو بكر بن ايوب ووزيرة انذاك عبد الله بن على بن عبد لخالف بن مقدام الدميري المعروف بابن شكر فجار واساء واولى كل احد من الظلم ما اولى فارتحل عن 3) القدس الى حلب فصحب بها اميرا يعرف

<sup>1)</sup> للعبد M. Ich kann den Namen nicht verificiren. 2) العبد B. 3) من M.

بميمون القصرى لصحبة قديمة كانت بينه وبين والده فاقام في حبته لاستقبال سنة ثمان وتسعين وخمسماية والي وفاة الامير في ثالث عشر شهر رمضان سنة عشر وستماية واجتمع في هذه المدة بجماعة من العلماء المقيمين والواردين 1) واستفاد محاضرتهم وفقم مناظرتهم ثم لازم منزله بعد وفاة الامير المذكور اكثر من عام وشهور يطالع وينسخ ويستغيد الى أن الزم بالخدمة وأمور الديوان في ايام الملك الظاهر غازى بن يوسف بن ايوب سقى عهد فتولى الملك وهو كاره للولاية متبرم بها لما فيها من مقاساة من الاخلاق له فلما مات الملك الظاهر في الليلة التي صبحها يوم الثلاثاء لخابي والعشرين من جمادي الاخرة سنة ثلاث عشرة وستماية عاد فانقطع في منزله وقد كان الامير الكبير الصائح الناصح الاتابك شهاب الدين طغرل 1) قد اجرى له رزقا يستعين به على الانقطاع ولخلوة فلم يزل كذلك الى صغر سنة ست عشرة وستماية الزمة الامير الكبير تولى امور الديوان فلم يجد من قبول امره بدّا فتولى امر الديوان حينتُ ف ولمر يزل في كدر الولاية ونصبها الى سلخ جمادي الاخرة سنة ثمان وعشرين وستماية فانقطع في دارة مستريحا من معاناة الديوان مجتمع لخاطر على شانه من المطالعة والفكر وتاليف ما الف من الكتب منقبضا عن الناس محبا التفرد والخلوة لا يكاد يظهر لمخلوف حتى قلمه وولاه الملك العزيز محمد رجمه الله وزارته من يوم الخميس الخامس والعشرين من ذي القعدة سنة ثلاث وثلاثين وسنماية فلم ينزل في هذا المنصب مدة ايام الملك العزيز قدس الله روحة تر بعده بايام 3) ولده الملك الناصر صلاح الدين خلد الله سلطانة حتى توفى الى رحمة الله تعالى ورضوانه في نها, الاربعاء ثالث عشر شهر رمصان سنة ست واربعين وستماية ودفئ بالقام وله مصنفات

<sup>.</sup> M في ا ° (3 طفرك B طفرك (B طفرك (1) fehlt B.

عديدة في فنون شتى من الفقد واصول الدين وغير ذلك فنها كتاب انباء أ) الرواة على أنباء أ) النحاة وطبقاته كتاب يتصمن اخبار للحُكماء كتاب الذيل على الانساب تصنيف البلانري الم

II. Verzeichniss der Schriften des Ibn el-Qifţi nach Çafadi (bei Flügel in Abulf. H. A. ed. Fleischer S. 234) und Kutubî (ed. Bulaq 1283) II, 121.

كتاب الصاد والظاء وهو ما اشتبه فى اللفظ واختلف فى المعنى والخطّ، كتاب الدرّ الثمين فى أخبار المتيّمين، كتاب من أُلْوَت فى الايّم عليه فرفعته فر التوت فى عليه فوضعته، كتاب اخبار المصنّفين وما صنّفوه، كتاب اخبار المنتويين كبير، كتاب أخبار مصر من ابتدائها الى ايام صلاح الدين يوسف سن مجلدات، كتاب اخبار المغرب فى، كتاب تاريخ اليمن، كتاب الحلّي فى استيعاب وجوه كلّا، كتاب اصلاح خلل صحاح اليمن، كتاب الكلام على الموطّا لم يتمّ، كتاب الكلام على صحيح البخارى لم يتمّ، كتاب الكلام على صحيح البخارى لم يتمّ، تاريخ محمود بن سبكتكين وبنيده، كتاب الرّد على المسلحوقية، كتاب الرسمة المراس، كتاب الرّد على المناطرى وذكر مجامعه فى، كتاب مشيخة تاج الدين اللندى آ)، كتاب النصارى وذكر مجامعه فى كتاب مشيخة تاج الدين اللندى آ)، كتاب المنواقية للخاطر ونوهة الناظر فى أحاسن ما نُقل من ظهور اللتب قى هو

<sup>1)</sup> البناء (B. di.) BM, corr. von Dozy, Cat. Lugd. II, 206. 2) البناء (B. 3) So C, beidemal الوت K. Flügel schlägt fragend für das erste Mal الوت اليم vor; ich glaube aber, dass man entweder wie C lesen und الوت العن IV = I nehmen, oder nach K das zweite Mal الرق und dann vorher لَوْت setzen muss. 4) So K, gewis besser als C تاريخ العرب Beides neben einander zu lassen scheint mir nicht rätlich. 5) الأثناس (C. 6) Concilien. 7) Vgl. Ibn Chall. ed. Wüstenf. Nr. 248 S. 56 Z. 9 u. 11. 8) S. oben S. 32.

## Les Russes-Normands

par

M. J. DE GOEJE.



### Les Russes-Normands.

Il ne vous sera pas inconnu que la géographie arabe d'Ibn Khordådhbeh contient un passage très intéressant sur les voyages de commerce des Rous, c'est-à-dire des Normands. On a publié et commenté ce passage bien de fois, mais on ne l'a pu faire que d'après le manuscrit d'Oxford, le seul qu'on connaissait il n'y a pas encore quatre ans. En 1885 M. le comte de Landberg découvrit en Égypte un manuscrit beaucoup meilleur de l'ouvrage et qui offre un texte plus complet. C'est à l'aide de ce manuscrit que j'ai pu préparer l'édition du livre qui vient de quitter la presse. Le passage en question y est plus correct et renferme quelques détails nouveaux. J'ai pensé que la lecture de ce passage ne serait pas déplacée ici après la communication intéressante de M. Hildebrand sur les trouvailles de monnaies orientales. En effet, les paroles d'Ibn Khordâdhbeh en confirment les résultats quant à la date très ancienne des relations commerciales entre les Scandinaviens et l'Orient. Voici ce qu'il dit (p. 115):

"Les Russes, qui appartiennent aux peuples slaves, se rendent, des régions les plus éloignées de Çaklaba (le pays des Slaves), vers la mer romaine, et y vendent des peaux de castor et de renard noir, ainsi que des épées. Le prince des Romains prélève un dixième sur leurs marchandises 1). — Ou bien, ils descendent le Tanaïs (Don), le fleuve des Slaves, et passent 2) par Khamlydj, la capitale des Khazares, où le souverain du pays prélève sur eux un dixième. Là ils s'embarquent sur la mer de

<sup>1)</sup> Ibn al-Fakyh (qui a copié ce passage) ajoute: "Puis, en retournant, ils vont à Samakousch (Samakars), la ville des Juifs, et de là retournent aux pays des Slaves." Comp. ma note sur Ibn al-Fakyh p. 271.

<sup>2)</sup> L'auteur passe sous silence le trajet par terre de 8 lieues entre le Don et la Volga qu'ils avaient à faire τὴν ναῦν διελκύσαντες (Diodore IV § 56); comp. Ste Croix, Examen critique des historiens d'Alexandre, p. 704 et suiv.

Djordjân (la Caspienne) et se dirigent sur tel point de la côte qu'ils ont en vue. Cette mer a 500 parasanges de diamètre. Quelquefois ') ils transportent leurs marchandises, à dos de chameau, de la ville de Djordjân à Bagdad. Ici les eunuques slaves leur servent d'interprètes. Ils prétendent être chrétiens et payent la capitation comme tels".

J'ai tâché de prouver, dans ma Préface, qu'Ibn Khordâdhbeh a publié son livre pour la première fois vers l'an 232 de l'hégire, soit 846 de notre ère, et que l'itinéraire des marchands russes a déjà appartenu à cette première édition. J'y ai fait remarquer que cette circonstance rehausse la valeur de ce témoignage. "Car (je cite les paroles de la Préface p. XX) par là il devient évident que les Normands avaient déjà depuis longtemps entrepris leurs voyages du haut Nord jusqu'à Constantinople et même jusqu'à Bagdad, avant de pénétrer dans l'empire Byzantin comme pirates. Il se peut fort bien que la première de ces expéditions hostiles n'ait été qu'un acte de représailles contre les mauvais traitements que les marchands avaient soufferts. Je soumets cette question à l'opinion de M. Kunik, le savant le mieux renseigné sur les Russes-Normands. Qu'Ibn Khordâdbeh appelle ces Russes une race de Slaves, cela prouve seulement qu'il comprenait sous ce nom tous les peuples du Nord de l'Europe, comme d'autres passages de son livre l'attestent aussi. Il ne pouvait même pas s'en douter, voyant que ces marchands se servaient à Bagdad d'eunuques slaves comme interprètes. Il importe aussi de remarquer qu'ils se donnaient pour chrétiens. Ibn Khordâdhbeh semble avoir eu des doutes sur la véracité de cette assertion".

La première expédition militaire des Russes-Normands contre l'empire Byzantin eut lieu en 865, et il est bon à remarquer que les traités de 907 et 911 contenaient des stipulations concernant les marchands. Les doutes d'Ibn Khordâdhbeh à l'égard du christianisme de ces .Russes paraissent bien fondés, car la conversion des habitants de la Scandinavie ne date que de la seconde moitié du 9me siècle.

La ville de Ray était le principal entrepôt de ce commerce; v. Ibn al-Fakyh,
 p. 270, 271.

# La légende de Saint Brandan

par

M. J. DE GOEJE.



## La légende de Saint Brandan.

Au sixième siècle 1) vivait en Irlande un pieux abbé, appelé Brandan, qui, par sa sagesse et par la sainteté de sa vie, obtint une grande renommée, convertit au christianisme beaucoup de païens et opéra plusieurs guérisons miraculeuses: aussi est-ce un des saints les plus honorés de l'Église irlandaise. C'est cet homme remarquable qui est devenu le héros d'un voyage maritime tout plein d'aventures merveilleuses, espèce d'Odyssée chrétienne ou plutôt monacale, qui, au moyen-âge, a joui d'une immense popularité. Le récit de ce voyage, écrit en latin, a été traduit ou refondu, en prose et en vers, dans la plupart des vieux idiomes européens et a été l'objet de plusieurs imitations. On n'a pas encore réussi à déterminer la date de la composition de la Navigatio; mais comme on en trouve quelques manuscrits qui appartiennent au onzième siècle, on a du moins ainsi le terminus ad quem. On ne sait pas non plus ce qui a pu donner lieu à la composition du récit. Car dans le peu que nous connaissons de la vie de S. Brandan, nous ne trouvons presque pas de points de repère. Aussi les Bollandistes ont-ils adopté le jugement de Vincent de Bauvais, qui qualifiait le récit de la Navigatio de deliramenta apocrypha 2). Et, en fai-

<sup>1)</sup> Les Bollandistes reportent la naissance de S. Brandan à l'année 480. Cette opinion est confirmée par un passage du Livre de Leinster, d'après lequel il naquit sous le règne du roi Aengus, qui périt en 490. Je dois ce renseignement à mon cher confrère, M. le Professeur Windisch; Schirmer, Zur Brendanus-Legende, p. 5, le donne aussi, mais d'après le Livre de Lismore, source beaucoup plus moderne.

<sup>2)</sup> De même Maerlant (chez Verwijs, Verslagen en Mededeelingen der K. Akad. v. Wetensch. 1872, p. 241) "alsere vele in schijnt gelogen". Comp. G. Busken Hnet dans le Tijdschrift voor Nederl. taal- en letterkunde VII (1887), p. 89.

sant même abstraction du caractère merveilleux des aventures, on doit reconnaître qu'un long voyage maritime ne convenait nullement au temps où vivait S. Brandan, car lui et les siens avaient bien assez à faire de convertir au Christianisme les Irlandais, encore païens pour la plupart.

Il y a donc là deux questions obscures sur lesquelles je vais tâcher de jeter un peu de lumière; si j'ai fait choix de ce sujet pour un congrès d'orientalistes, c'est que je crois avoir découvert dans la Navigatio des traces d'influence orientale.

La Navigatio débute par une introduction. Un soir, S. Brandan reçoit dans son monastère irlandais, connu sous le nom de Saltus virtutis Brandani, la visite d'un cousin 1), le Père Barintus. Celui-ci lui raconte que son fils spirituel Mernoc<sup>2</sup>) s'est séparé de lui depuis longtemps, qu'il a choisi pour domicile l'île Délicieuse (insula deliciosa) près du mont de la Pierre 3) et qu'il y a réuni autour de lui plusieurs moines. Barintus, étant allé le voir, s'était embarqué avec lui pour une île occidentale, qui se nomme la Terra repromissionis sanctorum et qui est le Paradis que Dieu donnera aux saints à la fin des jours. Barintus et Mernoc s'y étaient avancés pendant quinze jours, au milieu de fleurs et d'arbres fruitiers, sur un sol jonché de pierres précieuses et étaient arrivés enfin à un fleuve; là leur apparut un homme d'un aspect resplendissant, qui leur défendit de passer le fleuve et leur ordonna de retourner à leur bateau; ce qu'ils firent, reconduits par cet homme étrange en personne. Revenu ensuite à l'île Délicieuse, Barintus avait pris congé de Mernoc et s'était mis en route pour son couvent, qu'il voulait maintenant regagner.

Le lendemain, S. Brandan convoque deux fois sept moines élus et leur fait la proposition de se mettre en route avec lui pour chercher l'île promise aux saints. Ils se préparent pendant quarante jours en jeûnant un jour sur trois et se rendent en-

<sup>1)</sup> Selon l'édition de Schröder (Sanct Brandan, Erlangen 1871) que je citerai ordinairement. Jubinal (La légende latine de S. Brandaines, Paris 1836) et Moran (Acta S. Brandani, Dublin 1872) ont "nepos Neil regis". [Comp. Zimmer, Kelt. Beitr., p. 314.]

<sup>2)</sup> Jubinal et Moran. Schröder le nomme Mernocatus.

<sup>3) &</sup>quot;Juxta montem lapidis". Au lieu de lapidis, on trouve dans quelques manuscrits Lapislis, Lapislis, Lapisidis, comme nom propre.

suite au monastère de S. Enda ') sur la petite île d'Aran, à l'occident de Munster, et, de là, au promontoire appelé *Sedes Brandani*, aujourd'hui encore connu sous le nom de colline de Brandon (Brandon Hill), où l'on construit le navire.

Dès le douzième siècle nous voyons cette introduction remplacée par une autre dans une version en allemand <sup>2</sup>). S. Brandan rencontre dans un livre la description de toutes sortes de choses miraculeuses. Il lui est impossible d'y croire et, dans son indignation, il maudit le livre et le jette dans les flammes. Pour le punir, Dieu le condamne à errer sept années <sup>3</sup>) sur la mer afin qu'il voie de ses propres yeux tout ce qu'il avait refusé d'admettre comme possible, et l'oblige ensuite à décrire luimême ce qu'il a vu.

Il me semble très probable qu'on a inventé cet exorde parce qu'on ne voyait pas de rapport entre l'introduction originale et le décret divin communiqué à S. Brandan dès le commencement du voyage et portant que sa pérégrination durerait sept années; d'autant plus que le Père Barintus avait atteint le même but sans peine extraordinaire et que l'ancien disciple de Barintus, Mernoc, pouvait visiter fréquemment l'île du Paradis. En effet, dans la relation originale, la longue durée du voyage n'est motivée par rien, si ce n'est par les paroles que le jeune homme à l'aspect resplendissant adresse à S. Brandan lors de son arrivée à l'île du Paradis (p. 35): "Ecce terram quam quesisti per multum tempus. Ideo non potuisti statim invenire quia Deus voluit tibi ostendere secreta sua diversa in oceano magno". D'ailleurs, le nombre même des aventures que le narrateur avait à sa disposition était insuffisant pour remplir tout ce temps; aussi

<sup>1)</sup> Schröder: "nomine Exide"; Jubinal et Moran "nomine Aende". Comp. Schirmer, p. 32, 39 seq.

<sup>2)</sup> Ou, plus exactement, en moyen franc (mittel-fränkisch). L'original de cette version n'a pas encore été retrouvé, mais c'est d'elle que dérive le poème néerlandais, comme le soupçonnait déjà M. Schröder et comme l'ont prouvé depuis MM. E. Verwijs (l. c. p. 231—258) et J. Bergsma (Bijdrage tot de Wordingsgeschiedenis en de critiek der Middelnederlandsche Brandaen-teksten, 1887, p. 29—47).

<sup>3)</sup> Il est vrai que le poème original portait "neuf années"; mais M. Suchier (Brandans Seefahrt dans les Romanische Studien de Boehmer I, 553 seqq.) a prouvé, en invoquant aussi le témoignage de Maerlant (p. 561), qu'on trouvait "sept années" à la fin du poème. Il s'ensuit que le chiffre de neuf qui se trouve au commencement n'est qu'une ancienne faute de copiste.

passe-t-il quatre années du voyage sous silence et encore est-il tombé plus d'une fois dans des répétitions. Nous sommes en droit d'en conclure que le nombre de sept se trouvait déjà dans la légende originale qui forme la base de la Navigatio.

Il y a longtemps qu'on a fait la remarque que cette composition n'est que la refonte monacale d'un sujet antérieurement connu. La ressemblance, par exemple, entre le récit de la Navigatio concernant le poisson gigantesque que les marins prennent pour une île, mais qui commence à se mouvoir, puis se plonge dans la mer quand ils ont allumé le feu, et celui qu'on trouve dans le premier voyage de Sindbad des Mille et une nuits, est si frappante, qu'on ne saurait douter d'un rapport d'origine entre l'un et l'autre. Mais on n'a pas encore pu décider si cette histoire a été transmise par l'Orient à l'Occident, ou bien si c'est l'Orient qui la doit à l'Irlande. C'est cette dernière opinion que M. le Dr. C. Schöder a adoptée et qu'il a tâché de défendre dans l'introduction de son édition de la Navigatio, p. XI-XIV. Il y fait remarquer d'abord que la Terra repromissionis sanctorum répond à la conception germanique et celtique du séjour des morts; que le caractère de la mer irlandaise a été fidèlement reproduit; que, pour la demeure des saints, les îles et les écueils ont remplacé le désert qui, ordinairement, joue un rôle important dans les légendes chrétiennes; que la baleine ne se trouve que dans l'océan du nord; enfin que l'auteur se montre bien informé relativement à cet animal.

Cette argumentation ne me semble pas mériter l'accueil favorable qu'elle a reçu de la part de plus d'un savant 1). Il n'y a pas de raison pour nier l'existence de baleines et de cachalots dans les mers méridionales; en effet, les relations des voyageurs orientaux contiennent de nombreux récits où l'on narre la rencontre de semblables animaux et le premier zoologue venu aurait pu renseigner M. Schröder sur ce point. C'est tout aussi gratuitement que ce savant affirme que l'auteur de la légende paraît très bien connaître la nature de la baleine. Dans le récit même de l'île-poisson nous ne trouvons qu'une seule particularité (p. 11): c'est que la bête tâche toujours de toucher sa tête de la queue, mais qu'elle ne peut y réussir à cause

<sup>1)</sup> Suchier p. 557, Schirmer p. 38.

de sa longueur. Dans une autre occasion, le vaisseau est menacé par une baleine énorme 1) et tous les voyageurs craignent qu'elle ne les engloutisse. De même S. Brandan appelle la baleine (p. 26): "omnium bestiarum maris devorator". On ne peut prétendre que ce soit là connaître les baleines. D'autre part, que le désert ne soit pour rien dans la légende de S. Brandan, c'est ce qui n'étonnera personne. On n'en fait pas non plus mention dans les récits et les contes des marins orientaux, et pour cause. Le moine qui composa la Navigatio était bien obligé de placer ses saints dans des îles et il n'aurait pas agi autrement, même s'il n'eût pas écrit en Irlande; ce dernier point, du reste, n'a été contesté par personne. En somme, il ne reste debout de toute l'argumentation de M. Schröder qu'une seule hypothèse, celle que la description de la terre promise aux saints se rattache plutôt aux idées germaniques ou celtiques sur le séjour des morts qu'à celles des anciens sur les Insulae Fortunatae 2).

Bien que les rapports entre la légende de S. Brandan et les voyages de Sindbad ne se bornent pas au conte de la baleine, je crois cependant préférable de m'occuper tout d'abord de ce conte. La légende de la baleine ou de la tortue gigantesque qu'on prend pour une île et qui commence à se mouvoir lorsqu'elle sent la chaleur du feu allumé par les marins pour cuire leur dîner est très ancienne 3) et aussi répandue en Orient qu'en Occident. Dans les formes les plus anciennes de la légende que je connais, l'île-poisson est privée de toute végétation; plus tard on y trouve de l'herbe ou des roseaux 4). Mais ce n'est que dans le conte de Sindbad et dans la Navigatio qu'on parle d'arbres sur le poisson. Cette particularité est curieuse et semble prouver que l'un des récits dérive de l'autre. Chez Sindbad ce développement est tout naturel: l'île étant couverte de verdure porte aussi des arbres. Par contre, chez Brandan, on trouve d'abord (p. 10): "insula petrosa sine ulla herba — et in littore illius nihil de harena fuit"; puis l'auteur ajoute: "silva rara

<sup>1)</sup> P. 21 "jactans de naribus spumas".

<sup>2)</sup> Comp. aussi Gaston Paris, La littérature française au moyen-age, p. 214; "la Terre de l'éternelle jeznesse, l'île occidentale de la mythologie celtique".

On la trouve déjà dans l'Avesta, sauf que l'animal est un serpent gigantesque.
 V. Tiele, Het Parzisme, p. 159.

<sup>4)</sup> Par exemple chez Kazwyny ct dans le Physiologus anglo-saxon (Grein I, 220).

erat ibi" et S. Brandan dit lui-même (p. 26 l. 26): "silvam scidistis et ignem succendistis". Il y a là une contradiction formelle. Trouvera-t-on qu'il soit téméraire d'en conclure que la description de l'île dans la Navigatio est une imitation de celle du conte de Sindbad, combinée toutefois avec une autre description que l'auteur avait lue ou entendue ailleurs?

Ce dernier point nous paraît incontestable. En effet, lorsqu'on compare tous les passages de la Navigatio qui ont rapport à l'île-poisson, on voit sans peine qu'ils se fondent sur deux légendes différentes. Après avoir quitté l'île des Moutons, nos voyageurs arrivent près de la baleine et alors se passe l'aventure que nous avons racontée. L'auteur dit d'abord de S. Brandan qu'il connaissait déjà la nature de l'île. "Vir Dei sedebat intus in navi: sciebat enim qualis erat illa insula, settamen noluit iis indicare, ne fuissent perterriti". Quand les compagnons se sont enfuis à la hâte et que S. Brandan les a aidés à rentrer dans le navire, il leur dit: "Nolite expavescere. Deus enim michi hac hora (ou hac nocte) per visionem revelavit sacramentum hujus rei. Insula non est, ubi fuimus, set piscis, prior omnium natancium in oceano; querit semper suam caudam ut simul jungat suo capiti et non potest pre longitudine. Qui habet nomen Jasconius". Ils se rendent alors à l'île des Oiseaux, où ils célèbrent la fête de Pâques. C'est là qu'ils reçoivent l'oracle suivant (p. 14): "in anno futuro — similiter noctem dominicam Pasche celebrabitis in dorso Jasconii". L'année suivante, ils y célèbrent cette nuit, comme cela résulte des mots (p. 20): "ecce apparuit illis cacabus quem altero anno omiserunt" et des paroles de S. Brandan: "Considerate quoque quomodo Deus subjugat immanissimam bestiam subtus nos sine ullo impedimento". Il y sacrifie l'agneau de Pâques et dit: "In altero anno hic celebravi resurrectionem Domini, ita volo hoc anno". Mais, d'après ce qui précède, les voyageurs ont célébré la fête de Pâques dans l'île des Oiseaux (p. 11). Ils avaient espéré la célébrer dans l'île des Moutons et c'est là qu'eut lieu le sacrifice (p. 9), mais, sur un ordre céleste, ils la quittèrent et passèrent la nuit du samedi et le commencement du jour suivant à côté de l'îlepoisson. La seconde année, il leur est prédit, dans l'île des Oiseaux (p. 21), que, dorénavant, ils célébreront chaque année la fête "in dorso belue". La septième année, S. Brandan rappelle aux siens le miracle par ces mots (p. 26): "cur timetis istas bestias et non timuistis omnium bestiarum maris devoratorem et magistrum, sedentes vos et psallentes multis vicibus in dorso ejus? Immo et silvam scidistis et ignem accendistis, carnem coxistis". Et, enfin, lorsque le terme du long voyage approche et qu'ils ont quitté de nouveau l'île des Moutons (p. 34) "statim invenerunt beluam in solito loco et ibi laudes Deo cantaverunt tota nocte et missas mane. Finita vero missa, cepit Jasconius ire in viam suam, omnibus stantibus in ejus dorso, et omnes fratres qui cum Sanoto Brandano erant ceperunt clamare ad Dominum dicentes: Exaudi nos, Deus salutaris noster etc. Recto cursu belua pervenit ad litus insule quae vocatur Paradisus avium ibique demorati sunt usque ad octabas Pentecostes".

On voit que l'aventure de l'île-poisson qui commence à se mouvoir lorsque la chaleur du feu se fait sentir, que les marins ont beaucoup de peine à quitter sains et saufs en abandonnant tous leurs effets et qui disparaît ensuite dans l'Océan '), ne concorde nullement avec la tradition de la baleine complètement assujettie à S. Brandan, sur le dos de laquelle le saint et les siens chantaient des psaumes et cuisaient leur dîner en toute sécurité, et qui, à la fin, les transporte elle-même en nageant au Paradis des Oiseaux. Nous sommes donc obligés d'admettre que l'auteur de la Navigatio a connu une légende de S. Brandan décrivant une course du saint et de ses moines sur le dos de la baleine Jasconius. Et, en effet, il a existé une vie de S. Brandan qui contenait cette légende; elle nous a été conservée par Rodolphus Glaber dans la Historia sui temporis, Livre II, chap. 2, où nous lisons d'après la traduction de Guizot <sup>2</sup>):

"On lit même dans la vie du bienheureux confesseur Bendan, né chez les Anglais orientaux, que cet homme de Dieu, après avoir vécu quelque temps en ermite avec d'autres moines, dans des îles de la mer, rencontra une bête semblable (c'est-àdire une baleine). Un jour qu'il naviguait autour de quelques îles, le crépuscule l'ayant surpris en mer, il vit de loin comme une autre île vers laquelle il cingla avec ses compagnons, dans l'intention d'y passer la nuit. Ils abordent, ils sautent de leurs

<sup>1) &</sup>quot;Mersit se in Oceanum". Dans l'édition de Schröder: "ferebatur in Oceanum".

<sup>2)</sup> Collection des mém. relatifs à l'histoire de France, VI, p. 204 seqq.

barques, et gravissent le dos du monstre qu'ils avaient pris pour une île, comptant bien n'y faire séjour que pendant cette nuit. Après un court repas, les autres frères abandonnent au repos leurs membres fatigués. Bendan seul, ce saint homme, ce pasteur vigilant de la bergerie du Seigneur, que l'on trouvait assidument en prières, observait avec prudence la force du vent et le cours des astres. Pendant qu'il occupait ainsi son attention, au milieu du silence de la nuit, il sentit tout-à-coup que ce lieu où ils avaient cherché un abri les emportait vers l'orient. Le lendemain, lorsque le jour reparut, le sage Bendan assemble ses compagnons, les encourage et les console par ses discours. "Mes excellens frères, leur dit-il, ne nous lassons jamais de rendre grâces au souverain Créateur et maître de toutes choses, à ce Dieu dont la providence nous a préparé, au milieu des mers, un char nouveau qui n'a besoin ni de nos voiles, ni de nos rames". Ces paroles de l'homme de Dieu jettent l'étonnement dans leur âme; ils se confient à la divine providence, ils se reposent sur la sagesse de leur compagnon, et attendent avec plus de tranquillité quelque hasard heureux. Ils furent ainsi emportés plusieurs jours de suite dans l'espace des mers, et ils purent observer qu'ils continuaient de se diriger, pendant tout ce temps, vers le soleil levant. Enfin ils arrivèrent à une île beaucoup plus belle que toutes les autres, et qui présentait une foule d'agrémens divers; les arbres et les oiseaux qu'elle contenait leur parurent aussi d'une nature et d'une forme nouvelles; le saint homme s'y rendit et y trouva un grand nombre de moines, ou plutôt d'anachorètes dont la vie et les mœurs étaient plus saintes et plus sublimes que celles de tous les autres mortels. On lui fit, ainsi qu'à ses compagnons, l'accueil le plus tendre; ils y restèrent plusieurs jours à s'instruire, par les bons soins de leurs hôtes, d'une foule de vérités relatives au salut; puis ils revinrent dans leur patrie, et racontèrent à leur retour leur merveilleuse découverte".

Rodolphus Glaber écrivait en 1047. Il s'ensuit que nous ne pouvons placer la composition de la vie de S. Brandan à laquelle il a emprunté ce passage longtemps après l'an 1000; il est même probable qu'elle a été écrite avant cette année. La Navigatio a emprunté à cette légende le voyage au Paradis des

Oiseaux sur le dos de Jasconius, et, en partie aussi, la description de cette île. On retrouve un autre reste de cette légende dans le passage qui rapporte que S. Brandan et les siens ont dû naviguer quarante jours vers l'orient (contra orientalem plagam) pour arriver au Paradis; car il est en contradiction avec l'introduction de la Navigatio qui affirme que Barintus y parvenait en se dirigeant vers l'ouest (contra occidentalem plagam) 1). Il semble probable que le nom de la baleine Jasconius appartenait aussi originellement à cette légende. Les vies de S. Brandan que nous possédons sont d'une rédaction postérieure à la Navigatio. A côté de la Navigatio, la légende telle qu'elle a été conservée par Rodolphus Glaber est devenue un long voyage du saint homme sur le dos de la baleine. Comme preuves nous citerons la vie de S. David, où nous lisons 2) que S. Barrius monté sur un cheval rencontra un jour sur mer S. Brandan "qui super marinum cetum mirabilem ducebat vitam", et le poème de Cumin Coindire, où nous trouvons le passage suivant 3): "Brandan aimait la mortification continuelle de la chair, selon les préceptes du synode et de la congrégation. Il passa sept ans sur le dos de la baleine; c'était là une espèce de pénitence bien sévère".

Je ne suis pas en état de décider la question de savoir si la course sur le Jasconius est irlandaise d'origine ou si la légende provient de l'Orient. Le fait que, d'après cette légende, le Paradis doit être cherché en Orient semble favoriser la dernière supposition. Mais pour le but que nous poursuivons actuellement, il nous suffit de pouvoir considérer comme acquis ce résultat important que l'auteur de la Navigatio avait connaissance d'une vie de S. Brandan contenant le récit d'un ou de plusieurs voyages du saint et de ses moines vers différentes îles de la mer et d'une course sur le Jasconius. Il est probable que l'au-

<sup>1)</sup> Ils retournent par la même voie que Barintus, car ils passent devant l'Ile Délicieuse.

<sup>2)</sup> Acta S. S. Boll. Mars I, 44 note d, cité par Schröder p. 40. Schirmer p 37, [Zimmer p. 306]. Comp. aussi Acta S. S. Boll. Mai III, 602 b. Les Bollandistes supposent que "navigia eorum habuisse insignia equi et ceti, indeque sumpta occasio hujus fabulae". [Comp. l'hypothèse de M. Zimmer p. 309.]

<sup>3)</sup> Schirmer p. 14 seq.; Moran, Préface p. VII; Zimmer p. 181 [et p. 305, 306]. Le nom de Brandan est écrit Brenainn. Le dernier verset a été rendu différemment par les trois traducteurs.

teur y a aussi puisé les particularités locales qu'on trouve au commencement de la Navigatio; mais nous reviendrons sur ce point.

C'est avec cette légende que l'auteur a combiné l'aventure de l'île-poisson empruntée aux voyages de Sindbad, mais il l'a fait d'une manière qui nous a permis de retrouver les sutures. Voyons maintenant quels autres points de rapport il y a encore entre la Navigatio et les aventures du marin arabe.

Dans la première île où S. Brandan aborde (p. 7) s'élève un grand palais, où les moines ne trouvent personne. C'est évidemment l'île du Palais du troisième voyage de Sindbad. Mais le nègre sauvage qui, chez Sindbad, paraît en être l'habitant est devenu, chez Brandan, un diable sous la forme d'un petit noir qui séduit l'un des moines et l'amène à voler un frein d'argent.

Dans l'île des Oiseaux coule une source. Le procurator, personnage mystérieux qui, plus d'une fois, apporte aux navigateurs la nourriture nécessaire et qui, vers la fin du voyage, les conduit au Paradis, les exhorte à ne pas en boire (p. 13) parce que "quisquis ex eo biberit, irruit super eum sopor et non evigilat donec compleantur XXIV hore". Puis il n'est plus question de cette source, si ce n'est que les moines, à leur départ, y puisent leur provision d'eau. Dans une autre île qu'on rencontre ensuite (p. 18), il y a de nouveau une source dont S. Brandan conseille aux siens de ne boire qu'avec modération. Malgré cela, quelques uns en boivent une coupe, d'autres deux, d'autres encore vont jusqu'à trois. "In quos irruit sopor trium dierum ac noctium, in alios quoque duorum dierum, in reliquos vero unius diei et noctis". Mais c'est la seule conséquence des excès qu'on a faits. Schröder, pour le dire en passant, trouve surprenant que les auteurs des rédactions allemandes de la légende ne se soient pas emparés du beau thème de l'eau soporifère (p. 43 note 23). Il est évident que ces sources sont une réminiscence de celle à laquelle Sindbad se désaltère au commencement du second voyage; il s'endort après en avoir bu et ne se réveille qu'après que son navire est parti.

Bien que je ne croie pas que la description de l'île des Oiseaux ait été empruntée à celle du septième voyage de Sindbad, je reconnais cependant qu'il y a certaines ressemblances: dans chacun des deux contes, on ne prend la forme d'oiseau

qu'à certains moments déterminés, et, dans l'un comme dans l'autre, ce sont des esprits ou des djinns qui agissent en hommes, se présentant comme tels dans Sindbad ou parlant comme eux chez S. Brandan.

Arrivé à l'île de la famille de S. Ailbée (p. 15, 17), S. Brandan rencontre un vieillard qui répond à toutes ses questions par des gestes. Ce thème dont l'auteur a tiré, en l'amplifiant, la description d'un couvent où, pendant 80 ans, aucune voix humaine ne s'est fait entendre, si ce n'est pour chanter des cantiques, a, sans aucun doute, été emprunté au cinquième voyage de Sindbad. Qui ne se rappelle, en effet, le vieillard qui, à tout ce que Sindbad demande, ne répond que par des gestes et des signes et qui sait le persuader de le prendre sur son dos?

L'île aux Raisins (p. 25) pourrait bien être une réminiscence des raisins que Sindbad trouve dans l'île du vieillard, comme nous le montrerons plus loin; mais la griffa qui menace S. Brandan et les siens (p. 25) est certainement le rokh du cinquième voyage que Marco Polo (II, 346 Yule) appelle aussi gryphon. Les géants qui tâchent de briser le navire avec de gros blocs de pierre ou de scorie (p. 28) semblent être une imitation des sauvages gigantesques du troisième voyage de Sindbad; car non seulement la description de l'aspect des uns est semblable à celle des autres, mais encore les deux contes s'accordent sur ce détail qu'il n'y a d'abord qu'un seul géant, qui revient ensuite accompagné d'autres. Chez S. Brandan ces géants sont devenus des forgerons, sous l'influence soit d'un mythe celtique, comme le pense M. Schröder, soit de celui des Cyclopes. Chez Sindbad, ce sont des anthropophages; mais on ne nous indique pas le métier qu'ils exercent. Enfin, l'île du Paradis avec son fleuve et ses pierres précieuses, dont S. Brandan prend autant que le vaisseau peut porter, est une imitation exacte de l'île au fleuve du sixième voyage de Sindbad, où nous le voyons charger son radeau de pierres précieuses.

Voilà bien des traits de ressemblance; le nombre en est si grand qu'il ne permet pas de croire à une conformité accidentelle. Mais si j'ai admis tacitement jusqu'à présent que c'est l'auteur de la Navigatio qui a fait des emprunts à Sindbad et non l'inverse, c'est que chez Sindbad tout concorde admirablement avec le contexte, tandis que, chez S. Brandan, les aven-

tures sont le plus souvent sans enchaînement et montrent ainsi leur caractère de matières d'emprunt. — Quand j'ai commencé à comparer les contes, j'ai cru d'abord que le nombre sept pour les années de navigation de S. Brandan devait aussi son origine aux sept voyages de Sindbad. Cela pourrait être un emprunt, car, si, comme nous l'avons vu, dans la Navigatio, le nombre sept est établi en fait par la tradition, rien, cependant, dans le conte même, n'exige ce nombre. Le saint se trouve déià au commencement du voyage dans l'île des Oiseaux, d'où, à la septième année, il part directement pour le Paradis, et il y revient chaque année. Après la seconde, nous apprenons seulement (p. 26) que "circuibat oceanum per multum tempus". Tout le reste des aventures appartient à la dernière année. Mais depuis, j'ai trouvé que le nombre sept appartenait déjà à l'ancienne légende de S. Brandan. Ma première supposition n'était donc pas fondée.

Il me semble très probable que c'est la conformité des noms qui a donné lieu aux emprunts faits par l'auteur de la Navigatio au conte arabe. La première partie du nom de Sindbad sonne comme saint et la seconde a quelque ressemblance, pour le son, avec Brandan. A mon avis, il se sera produit quelque chose d'analogue à ce qui est arrivé pour le nom de la ville maritime de l'Inde Sindan, que les Anglais appellent à présent St. John 1). On peut admettre sans difficulté qu'un matelot ou un moine irlandais voyageant en Orient aura ouï conter les voyages de Sindbad, et, songeant à son saint Brandan, aura cru que celui-ci était le héros du récit. Il devait d'autant moins en douter que, comme nous l'avons vu, il connaissait par la vie de S. Brandan la course qu'il avait faite sur le dos de la baleine et qu'en outre le nombre des sept voyages s'accordait avec la durée des excursions du saint. Rentré en Irlande, il aura raconté ce qu'il avait retenu des aventures de son saint et ainsi aura été jeté le fondement de la grande légende maritime de S. Brandan. L'hypothèse que nous venons d'exposer a le mérite non seulement d'expliquer les rapports frappants qui existent entre les voyages de Sindbad et ceux de S. Brandan, mais encore de nous faire comprendre, au moins en partie,

<sup>1)</sup> Comp. Van der Lith, Merveilles de l'Inde, p. 226.

comment on en est venu à faire du saint un grand navigateur. Si nous avons supposé que l'auteur de la Navigatio ou celui de qui il tenait ses informations a été en Orient, ce n'est pas gratuitement. La Navigatio en contient une preuve décisive. S. Brandan, se trouvant dans l'île de S. Ailbée, y est témoin du miracle des lampes de l'autel qui sont allumées par une flèche ardente arrivant par la fenêtre, et il apprend en même temps qu'elles s'éteignent également d'une façon miraculeuse. C'est là, sans aucun doute, une réminiscence du prodige qui s'opérait chaque année la veille de Pâques dans l'église du Saint Sépulcre à Jérusalem, où, ce jour-là, le feu du ciel venait allumer les lampes. Djaubary nous raconte, à ce sujet, l'anecdote suivante dans son livre des "Mystères dévoilés" 1): "al-Melik al-Mo'azzam, petit-fils de Saladin, qui commença à régner en 1218, exigea qu'on lui fît connaître comment la lumière se produisait dans les lampes. Mais le prêtre lui répondit: ""Que préférez-vous, de la somme d'argent que nous vous payons chaque année ou de la connaissance de ce secret? Car vous pouvez être certain que cette affluence de revenus que vous voyez cessera totalement, dès que je vous l'aurai révélé". Le prince réfléchit et s'en alla sans plus renouveler sa question". Ce miracle constituait l'une des plus grandes attractions pour les pèlerins chrétiens et rapportait beaucoup d'argent à Jérusalem et surtout à l'église en question. Nous savons qu'il avait déjà lieu régulièrement en 870 2). Vers 1025 Odolric, évêque d'Orléans, le vit se produire en sa présence, comme le raconte Rodolphus Glaber dans la Historia sui temporis 3). Le pape Urbain II invoqua solennellement ce miracle au concile de Clermont en 1095. Mention en est faite vers le même temps par Abou'l-Hasan Aly al-Harawy 1). De Mandeville († 1372) décrit comment la lampe s'allume et s'éteint miraculeusement, mais il a des doutes sur la réalité de l'intervention divine. Le Père Van Kootwijk, qui visita la Terre Sainte en 1598, dit 5) que jadis, lorsque les

<sup>1)</sup> V. mon article dans le Zeitschr. D. M. G. XX, p. 492.

<sup>2)</sup> Sepp, Jerusalem und das heilige Land, I, p. 509.

<sup>3)</sup> Lib. IV, chap. 6 (Guizot VI, p. 315-318).

<sup>4)</sup> Description des lieux saints de la Galilée et de la Palestine par Ch. Schefer, p. 21 (Archives de l'Orient latin I, p. 605).

<sup>5)</sup> Itinerarium p. 183 (édit. d'Anvers 1619).

Catholiques administraient l'Église en Palestine, le feu divin descendait grâce aux jeûnes, aux prières et aux larmes des fidèles; mais les schismatiques trompent le peuple et font passer pour lumière divine ce qui ne l'est pas. Il cite, à ce propos, un petit livre du frère Boniface De perenni cultu Terrae Sanctae, dans lequel celui-ci dit avoir fait à ce sujet de sérieuses remontrances au patriarche et à l'évêque arménien. Mais ils lui répondirent qu'ils étaient obligés à cette fraude, parce qu'à défaut du miracle les aumônes et les donations cesseraient d'affluer, les pèlerins chrétiens venant surtout à Jérusalem pour en être témoins. L'auteur de la Navigatio paraît avoir vu le miracle ou bien il en aura entendu la description d'un témoin oculaire. On peut même penser que son pèlerinage en a été un du grand nombre de ceux qui eurent lieu vers l'an 1000, lorsqu'on croyait que le jugement dernier approchait.

Ces emprunts faits à l'Orient ne sont pas, cependant, les seuls matériaux avec lesquels l'auteur de la Navigatio a brodé le canevas de l'ancienne légende de S. Brandan. Edrysy, qui a publié son livre en 1154, raconte 1) que huit jeunes gens de Lisbonne, désirant savoir ce que renferme l'Océan et quelles en sont les limites, s'embarquèrent avec de l'eau et des vivres en quantité suffisante pour une navigation de plusieurs mois. Après avoir voyagé pendant environ onze jours vers l'ouest, ils parvinrent à une mer dont les ondes épaisses exhalaient une odeur fétide, cachaient de nombreux récifs et n'étaient que faiblement éclairées 2). Craignant alors de périr, ils changèrent la direction de leurs navires, coururent vers le sud pendant douze jours et arrivèrent à l'île des Moutons, où d'innombrables troupeaux de moutons paissaient sans berger ni personne pour les garder. Avant débarqué dans cette île, ils y trouvèrent une source d'eau douce et, près de là, un figuier sauvage. Ils prirent et tuèrent quelques moutons, mais la chair en était tellement amère qu'il était impossible de s'en nourrir;

<sup>1)</sup> Description de l'Afrique et de l'Espagne par R. Dozy et M. J. de Goeje, p. 63 et 233 seqq.

<sup>2)</sup> Conformément à cette ancienne opinion que l'Océan n'est pas navigable, parce que le ciel y est trop obscur et l'eau trop épaisse. Comp. Beronny,  $Indi\alpha$  p. 96 du texte, I, 196 de la traduction de M. Sachau et la note de ce savant II, 316, où il cite le Timée de Platon.

ils n'en gardèrent que les peaux. Ils naviguèrent ensuite douze jours encore vers le sud et aperçurent enfin une île qui paraissait habitée et cultivée; ils en approchèrent afin de savoir ce qui en était; bientôt après ils furent entourés par des barques, faits prisonniers et conduits dans une ville située sur le bord de la mer. Les hommes qu'ils y virent étaient de haute stature et de couleur rousse et avaient des cheveux non crépus; les femmes y étaient d'une rare beauté. Le quatrième jour de leur captivité, un homme parlant l'arabe vint leur demander qui ils étaient, pourquoi ils étaient venus et quel était leur pays. Le lendemain ils furent présentés au roi qui leur fit adresser les mêmes questions et auquel ils répondirent qu'ils s'étaient hasardés sur la mer afin de découvrir ce qu'elle pouvait avoir de singulier et de curieux et d'en constater les limites extrêmes. Lorsque le roi les entendit parler ainsi, il se mit à rire et dit à l'interprète: "Explique à ces gens-là que mon père ayant jadis prescrit à quelques uns d'entre ses esclaves de s'embarquer sur cette mer, ceux-ci la parcoururent dans toute sa largeur pendant un mois, jusqu'à ce que, la clarté des cieux leur ayant tout à fait manqué, ils furent obligés de renoncer à cette vaine entreprise". Ensuite on les ramena à leur prison, où ils furent bien traités. Ils y restèrent jusqu'à ce qu'un vent d'ouest s'étant élevé on leur banda les yeux; puis on les fit entrer dans une barque et on mit avec eux à la voile. Après trois jours et trois nuits environ, on parvint à une terre où on les débarqua les mains liées derrière le dos, et où on les abandonna. Avant été déliés par des habitants de la contrée, ils découvrirent qu'ils se trouvaient sur la côte occidentale de l'Afrique, au lieu où s'éleva plus tard la ville d'Asafy (Saffy). Edrysy paraît considérer nos jeunes gens comme les fondateurs de la ville. Il ajoute que, de son temps encore, une rue de Lisbonne portait d'après eux le nom de rue des Aventuriers.

Près de l'île des Moutons est l'île de Râca 1), qui, selon Edrysy, est l'île des Oiseaux. Il n'est pas certain que les renseignements que le géographe arabe donne sur cette île soient empruntés aussi au récit des aventuriers; mais cela est probable. Il s'y trouve une espèce d'oiseaux semblables à des aigles, rou-

<sup>1)</sup> Peut-être Roca. V. Edrysy p. 63 seq.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. - Section sémitique.

ges et armés de griffes; ils font la chasse aux animaux marins et s'en nourrissent. On dit encore, continue Edrysy, que l'île de Râca produit des fruits qui rappellent les figues de la grosse espèce et dont on se sert comme d'un antidote contre les poisons. L'auteur du *Livre des merveilles* 1) rapporte qu'un roi de France, informé de ce fait, équipa un navire et l'envoya vers cette île pour y chercher de ces fruits et de ces oiseaux 2), parce qu'il avait été informé des propriétés médicales de leur sang et de leur foie; mais le vaisseau se perdit et ne revint jamais.

Nos deux îles se retrouvent, ainsi que la mer aux ondes épaisses (mare quasi coagulatum), dans la Navigatio, comme on l'a fait remarquer déjà plus d'une fois 3); mais il y a des différences qui ne s'expliquent que dans l'hypothèse d'une tradition orale 4). Dans S. Brandan les moutons ne sont pas petits, comme chez Edrysy; ils sont grands, au contraire, parce qu'on ne leur prend pas leur lait, et, autre différence, leur chair est bonne à manger. Les oiseaux de la Navigatio sont des esprits qui ne prennent la forme d'oiseaux qu'aux jours saints. M. Schröder (p. 44 seq.) affirme, suivant en cela Peschel, que l'île aux Raisins est aussi mentionnée par Edrysy et il en tire la conclusion que la Navigatio doit être antérieure à 1154. La conclusion ne saurait être révoquée en doute si l'on se rappelle qu'il y a plus d'un manuscrit de la Navigatio du onzième siècle; mais Edrysy ne parle pas d'une île aux Raisins 5). Cette île paraît être une réminiscence des raisins que Sindbad trouve dans l'île du vieillard. S'il en est vraiment ainsi, nous avons la preuve péremptoire que la Navigatio relève des contes de Sindbad, car des raisins dans une île des tropiques, c'est là une faute caractéristique de l'auteur de ces contes.

<sup>1)</sup> Edrysy, dans sa Préface, attribue ce livre au célèbre Masoudy (première moitié du 10me siècle). Comp. Reinaud *Introd.* p. LXXII note 1.

<sup>2)</sup> Dans la légende de Théophile, les oiseaux à voix humaine se trouvent également sur des arbres semblables au figuier (Th. Wright, St. Patrick's Purgatory, cité par Schirmer p. 48 note 4).

<sup>3)</sup> Comp. d'Avezac, les Iles fantastiques de l'Océan occidental au moyen-age,

<sup>4)</sup> M. Suchier pense (p. 556) qu'Edrysy a puisé ses informations dans la Navigatio; mais c'est là une conjecture inadmissible.

<sup>5)</sup> M. Suehier a fait la même observation.

Nous ne savons pas au juste quand l'expédition des Aventuriers a eu lien; mais il faut la placer avant l'avènement des Almoravides au milieu du onzième siècle et la fondation d'Asafy. Bekry, qui écrivait au commencement de la seconde moitié de ce siècle, connaît déjà Asafy, mais je n'en trouve pas de mention chez les auteurs plus anciens.

Ces aventuriers n'avaient-ils d'autre but que le vague désir de connaître les limites occidentales de l'Océan? On ne pourra résoudre cette question que lorsqu'on saura quand les légendes de l'île de Brazil et de celle d'Antilia ont pris naissance. La plus ancienne mention que je trouve de la première île est celle de la carte d'Andrea Bianco en 1436; ce n'est qu'en 1865 qu'elle a disparu définitivement des cartes 1). Quant à Antilia, on voit sur le globe de Neurenburg de 1492 2) qu'en l'an 734 de l'ère chrétienne, lorsque l'Espagne fut envahie par les Arabes, quelques familles portugaises y trouvèrent un refuge avec leurs prêtres 3) et qu'on la découvrit par hasard en 1414, sans cependant la visiter. Antilia a aussi figuré longtemps sur les cartes L'antique conception des Insulae Fortunatae, non moins que les idées germaniques et celtiques sur le séjour des morts dans une île de l'Océan occidental 4), aura contribué à nourrir la croyance à la réalité d'un pays délicieux dans l'Océan, que confirmaient d'ailleurs de prétendues observations d'îles produites par l'illusion optique connue sous le nom de fata morgana 5). Cette croyance paraît avoir été une des causes principales de la grande popularité dont la Navigatio a joui; par contre, elle semble devoir à la Navigatio une plus grande consistance. On lit dans l'Imago mundi par Honoré d'Autun, qui vivait au douzième siècle 6), qu'il se trouve dans l'Océan une île délicieuse et fertile plus que toutes les autres, inconnue aux hommes, trouvée par hasard, puis cherchée en vain et appelée enfin

<sup>1)</sup> V. Encyclop. Brit. IV, 241 a.

<sup>2)</sup> D'Avezac p, 17.

<sup>3)</sup> Il se peut que l'auteur de la Navigatio fasse allusion à cette légende dans ces paroles p. 35: "Post multa vero curricula temporum declarabitur ista terra successoribus vestris quando persecutio Christianorum supervenerit".

<sup>4)</sup> Comp. Schirmer p. 19 [Zimmer p. 274 seqq.]

<sup>5)</sup> D'Avezac p. 16.

<sup>6)</sup> D'Avezac p. 9.

l'île Perdue 1). On dit, ajoute-t-il, que cette île est celle qui a été visitée par S. Brandan. Sur les cartes du 14me et du 15me siècle, l'île de S. Brandan a été placée d'abord près de Madère; puis, peu à peu, on l'a reculée vers l'occident et près de l'Équateur; enfin on l'a mise plus au nord, à la latitude de l'Irlande. Elle disparut ensuite des cartes, mais la croyance n'en resta pas moins inébranlable. Dans les articles du traité de paix d'Évora, par lequel la couronne de Portugal cédait à celle de Castille son droit à la conquête des Canaries, elle comprit dans le nombre de celles-ci "l'île non-trouvée" 2). Le voyageur hollandais Van Linschoten, revenant des Indes et se trouvant en Juillet 1589 près des Canaries, écrit ce qui suit 3): "A droite de ces îles, à la distance d'environ cent lieues, il y a un phénomène extraordinaire dont nous devons faire mention. C'est qu'on y voit souvent une île, nommée San Borondon, où plusieurs marins ont abordé par hasard, sans la chercher. Ils assurent que c'est un fort beau pays, délicieux, riche en verdure, plein d'arbres et de toutes sortes/de vivres. Ils ajoutent que les habitants en sont chrétiens; mais on ne sait pas à quelle nation ils appartiennent ni quelle langue ils parlent. Les Espagnols des Canaries ont fait plusieurs tentatives pour la trouver et l'explorer, mais ils n'y ont pas réussi. C'est pourquoi on entend émettre différentes conjectures. Les uns pensent que l'île est enchantée et ne se montre que certains jours; les autres, qu'elle est très petite et constamment enveloppée de brouillards qui la cachent aux regards, tandis que le vent et le courant emportent les navires loin de l'île. Mais tout le monde croit fermement que l'île est située dans ces environs, se fiant au témoignage de ceux qui y ont été". On a fait de sérieuses tentatives pour retrouver cette île jusqu'en 1721. Mais le résultat a été nul et on est toujours revenu sans avoir rien découvert. Car, selon l'expression d'un auteur espagnol, l'île de S. Brandan "quando se busca no se halla".

Ce qui, dans la Navigatio, n'appartient pas à l'ancienne légende du Jasconius ou n'a pas été emprunté aux voyages de Sindbad

<sup>1)</sup> Maerlant la connaît sous ce nom ("dat Verloren Lant" dans Alexander, chez Verwijs p. 242).

<sup>2)</sup> D'Avezac p. 11, Jubinal p. XVII, Schröder p. V.

<sup>3)</sup> Voyage éd. de Burnell et Tiele II, 265.

et au récit des Aventuriers, sans compter le miracle des lampes, peut se ramener à ce qui suit. Lorsque le saint est sur le point de partir avec les 14 moines qu'il a choisis, trois autres moines arrivent du monastère, priant le saint de les emmener. S. Brandan consent et leur prédit en même temps qu'un sort funeste attend deux d'entre eux, mais que le troisième obtiendra une belle position. Dès le début du voyage, lors de la visite à l'île du Palais, un de ces frères, séduit par le Diable et malgré les avertissements de S. Brandan, vole un frein d'argent et tombe au pouvoir de Satan, qui s'empare de lui. Sur la prière des autres, S. Brandan ordonne de le lâcher, de sorte que son âme est emportée par les anges de la lumière sous les yeux des frères, "videntibus fratribus". Il est bien singulier que le saint prédise à cette occasion que l'un des deux autres frères, dont on ne sait rien de mal, sera enseveli dans l'enfer. L'abbé du monastère de S. Ailbée répète cette prophétie quand il dit qu'il n'y aura que les 14 qui retourneront dans leur patrie. L'un des deux autres restera dans l'île des Anachorètes et le second sera condamné à une mort honteuse chez les habitants de l'enfer. En effet, après bien des allées et des venues, ils arrivent (p. 29) "sur les confins de l'enfer", à une île dont les bords sont escarpés et noirs comme du charbon. Un des deux frères met pied à terre et est incontinent pris et brûlé par les démons. S. Brandan s'écrie: "Il est bien malheureux pour toi, mon fils, que tu doives avoir une si triste fin". Puis ils se hâtent d'arracher leur navire à cette côte dangereuse et voient derrière eux l'île se couvrir de feu et de flammes. D'Avezac croit 1) que la description de cette île est une réminiscence de l'île volcanique de Ténériffe qui, au moyen-âge, portait le nom d'île de l'Enfer. Ne pourrait-on pas admettre que la combustion du moine est empruntée au récit de Sindbad relatif à ses compagnons qui furent rôtis et dévorés sous ses yeux?

Le troisième frère est regardé comme digne de rester dans l'île des Anachorètes. Il n'y a pas un seul mot qui nous apprenne pourquoi il a mérité cette faveur.

Le récit du vol du frein d'argent repose peut-être sur un fait arrivé en Irlande et peut avoir appartenu à l'ancienne vie

<sup>1)</sup> P. 9.

de S. Brandan. Les parois du palais sont couvertes de "vascula diversi generis metalli frenaque et cornua circumdata argento". M. Schröder 1) trouve l'usage singulier et ajoute que, d'après Bruns, le frein jouait un rôle dans le culte des druides. Mais M. Schirmer 2) nous apprend que les Irlandais avaient la coutume d'orner les parois de leurs demeures de freins, dont la matière indiquait le rang du maître du logis.

Je ne puis attribuer à aucune des sources citées jusqu'à présent la colonne de cristal, couverte d'un filet énorme (p. 27), qui, selon M. Schröder, est une imitation des chapitres 40 et 41 d'Ezéchiel et du chapitre 21 de l'Apocalypse, combinés avec l'idée d'une montagne de glace, comme le suppose M. Schirmer 3). Nous trouvons dans la Vita S. Brandani 4) la description d'une île supportée par quatre pieds, si bien que le navire peut passer dessous. Il n'est pas impossible que nous ayons là une autre rédaction de la même aventure. Sont également dûs à une autre source le rocher sur lequel est assis le malheureux Judas Iscariote (p. 30) qui, grâce à l'intercession de S. Brandan, obtient, pour un jour, rémission des tortures infernales qu'il a à subir, et, enfin, le rocher où demeure l'ermite Paul (p. 32). Celui-ci raconte qu'il a été transporté dans ce lieu il y a 90 ans, le jour même de la mort de S. Patrice, son abbé. Ce détail montre que l'auteur de la Navigatio n'était pas très fort en chronologie. En effet, selon la tradition la plus sûre, S. Patrice mourut en 469 5). On aurait donc 559 pour la septième année du voyage. Mais tout le monde s'accorde à placer la mort de S. Brandan en 576, peu de temps après son retour 6). Si l'on accepte la tradition qui fait mourir S. Patrice en 493, on obtient 583 pour la septième année du voyage; or cette date est beaucoup trop récente. On trouve une autre preuve de ce manque d'exactitude dans le passage où l'auteur fait dire à S. Brandan par les moines de l'île de S. Ailbée, qu'il y a 80 ans qu'ils y demeurent depuis le temps de S. Patrice et de S. Ailbée. Ils y seraient donc arrivés en 490; mais cette

<sup>1)</sup> P. 37 note 3.

<sup>2)</sup> P. 47.

<sup>3)</sup> P. 53.

<sup>4)</sup> Chap. 26 (Moran p. 23).

<sup>5)</sup> Schröder et Schirmer ont 460.

<sup>6) &</sup>quot;Parvo interjacente temporis intervallo". Navig. p. 36.

date est trop récente pour la mort de S. Patrice et trop ancienne pour celle de S. Ailbée 1).

C'est encore à d'autres sources qu'on doit la mention des énormes limaçons de mer (scaltae p. 24) "in modum pile magne", et celle du grand poisson qui sert de nourriture aux moines pendant plusieurs jours (p. 22). Il se peut toutefois que l'auteur ait emprunté ce conte à l'Orient. On sait qu'en l'an 8 de l'hégire une bande affamée des compagnons du Prophète eut le bonheur de trouver jetée sur le rivage de la mer une baleine qui leur servit à assouvir leur faim et à se ravitailler <sup>2</sup>).

On voit que l'imagination de l'auteur de la Navigatio est pauvre, car ce qui n'a pas été emprunté n'est que bien peu de chose. J'avais pensé un moment que le Barintus dont le récit avait excité S. Brandan à entreprendre son voyage n'est qu'un double de Brandan lui-même, tout comme la description qu'il a donnée du Paradis est presque mot pour mot identique à celle qu'en donnera plus tard S. Brandan. Mais M. Whitley Stokes, que j'ai consulté sur ce point, m'écrit que la ressemblance des noms de Barintus et de Brandan n'est qu'apparente 3). Quant à Mernoc ou Mernocatus, je soupçonne que ce nom a été formé de celui de Cormac, disciple de S. Columcilla, qui vécut au commencement du 7me siècle; il visita, dit-on, les îles Orcades et aurait découvert les Feroé et l'Islande 1). Le nom de S. Machutus ou S. Malo dont une légende plus récente fait l'un des 14 compagnons de S. Brandan<sup>5</sup>) ne se trouve pas dans le texte ancien de la Navigatio; il y a été interpolé dans deux manuscrits du 12me

<sup>1)</sup> Celui-ci mourut en 527 selon Schröder p. 42 note 13, lc 12 Septembre 534 selon Schirmer p. 50.

<sup>2)</sup> Tabary I, 1605 seqq., Damyry II, 172.

<sup>3)</sup> Il m'écrit: "The Irish name is variously written Brendan, Brenainn, and even Broenfind. I think Brenainn is the oldest form, i. e. that which occurs in the oldest irish mss. Brandanus is usual in later mss. Barinthus is, I think, quite a different name. It is a latinisation of the irish Barrind, better Barrfind, latinised Barrindus in an eleventh century copy of the Peregrinatio, which I found yesterday (14 Déc. 1888) in the Vatican library, Ms. Palat. 217 fol. 54 r.". Comp. Schirmer p. 1 note 2, où il donne les diverses formes du nom de Brandan, et Zimmer dans le Zeitschr. für Deutsches Alterthum ed. Steinmeyer, XXXIII, 143 [et 312 seqq.]

<sup>4)</sup> Encyclop. Brit. XIII, 250. Comp. Schirmer p. 21.

<sup>5)</sup> D'Avezac p. 4, 8.

siècle 1). La tenue du récit est monastique. Chaque île est habitée par des saints, qui sont parfois nourris d'une manière miraculeuse et qui, en pieux cénobites, passent leur temps à prier, à jeûner et à chanter des cantiques. M. Schröder dit à ce propos 2): "le caractère spécifiquement monastique prévaut à tel point que le sujet principal ne comprend pour ainsi dire que la description d'une église toute pleine d'allusions à des passages de l'Apocalypse, l'exposé de la vie monastique et le tableau détaillé de l'office quotidien avec tous les passages des Psaumes qui s'y rapportent". De même que tous ces détails ne diffèrent en rien de ce qu'on trouve d'ordinaire dans les hagiographies, de même Brandan lui-même n'a aucune qualité marquante qui le distingue d'autres saints. C'est la combinaison de l'élément édifiant avec l'élément aventureux qui a valu à la Navigatio sa grande popularité.

L'auteur paraît avoir emprunté à l'ancienne vie de S. Brandan les particularités qu'il donne sur le lieu de naissance et sur le monastère de ce saint. Les noms de l'un et de l'autre ont été traduits par lui de l'irlandais. Moran 3) pense que les mots "e stagnili regione Momoniensium" sont une traduction de "Annagh en Munster"; d'autres croient que stagnili est une altération de Tragh-li, c'est-à-dire Rivage de Ly, actuellement Tralee 4). Et, en effet, les Bollandistes donnent la variante ex Fragnili regione. Le Saltus virtutis Brendani est sans doute le monastère de Clonfert, dont la fondation est attribuée à S. Brandan. La forme irlandaise pleine du nom de Clonfert est Cluain-ferta-Brenainn, ce qui signifie "Saltus sepulcri Brandani"; le monastère reçut ce nom parce que Brandan y a été enseveli 5). De ce que le moine qui écrivait la Navigatio a pu rendre le mot ferta par "virtutis", on est tenté de conclure qu'il n'était pas Irlandais de naissance. Son interprétation de Tragh-li par stagnili, si c'est la véritable leçon, semble confirmer cette conjecture 6). -

<sup>1)</sup> Jubinal p. 5, Moran p. 89: "inter quos fuit praeclarissimus ac Deo diguus adolescens, Macutus, qui a Deo ab infantia sua est electus" cet.

<sup>2)</sup> P. XIV. 3) Préface p. VI. 4) Schirmer p. 3.

<sup>5)</sup> Comp. Schirmer p. 8 note 6 et p. 13. Jubinal, Préface p. I, traduit cluain par «lieu retiré» et fuerta (comme il l'écrit) par «prodiges ou miracles».

<sup>6)</sup> Nous pouvons peut-être tirer la même conclusion des mots "sicut mos est in occidentalibus partibus" p. 15 l. 22.

Il nous reste maintenant à résumer les résultats de notre examen et à les confronter avec ce que nous savons par l'Irlande. Les voyages de Sindbad ont probablement été composés vers 900 1); la navigation des Aventuriers paraît avoir eu lieu au 10me siècle et il y a quelque raison de supposer que l'auteur de la Navigatio ou celui auquel il devait ses renseignements a visité l'Orient vers 1000. Donc, de ce côté, il y a probabilité que la Navigatio a été écrite au commencement du 11me siècle. D'autre part, nous pouvons affirmer qu'on connaît plusieurs manuscrits du 11me siècle et pas un seul de date plus ancienne. Hardy, il est vrai, avait cru devoir reporter un des manuscrits du Vatican au 9me siècle, mais M. le Dr. Whitley Stokes m'écrit qu'un examen attentif du manuscrit en question lui a donné la certitude que Hardy s'est trompé; selon lui, il a été écrit vers 1050 environ. Il n'est nullement invraisemblable que, parmi ces manuscrits, se trouvent, si non l'original, du moins des copies faites peu de temps après la date de la composition. A partir du 11me siècle, la légende commence à se répandre et la réputation qu'elle a acquise ressort du grand nombre de traductions, de transformations et d'imitations qu'on voit se produire. Or il est difficile de croire que l'écrit aurait été longtemps connu dans un cercle limité et puis que, tout à coup, il aurait acquis un tel degré de célébrité. Il est plus rationnel de supposer que l'admiration que les frères du monastère auguel appartenait l'auteur (peut-être celui de Clonfert) concurent pour l'œuvre édifiante et amusante de leur confrère, se sera manifestée immédiatement par une large distribution de copies.

M. le Dr. Schirmer a réuni dans une très savante et très intéressante dissertation tous les arguments qui semblent démontrer que la Navigatio a été composée un ou deux siècles plus tôt. C'est d'abord un passage du *Martyrologium* de Tallaght, où l'on trouve sous la date de XI Kal. Aprilis²): Egressio familiae Brendini. On ne peut pas déterminer exactement la date de la rédaction de ce Martyrologe, mais M. Whitley Stokes a prouvé que cette date doit être postérieure

<sup>1)</sup> Voyez mon article De reizen van Sindebaad dans de Gids Août 1889.

<sup>2)</sup> Book of Leinster p. 357 col. 4, lin. 31.

à 899 1). Le livre de Leinster, qui le contient, a été écrit en 1150; mais c'est une copie d'ouvrages plus anciens, comme me le dit M. Windisch. Si les mots cités ont réellement rapport à la Navigatio, ma thèse serait à peu près insoutenable et je ne pourrais plus parler du commencement du 11me siècle. Car la popularité dont cet écrit a joui dès son apparition ne nous autorise pas à conclure que l'Église a dû reconnaître tout de suite son contenu comme véritable, de sorte que le jour du départ ait pu devenir une fête commémorative 2). Examinons le passage de plus près. Le XI Kal. Aprilis répond au 22 Mars. De ce jour jusqu'à la date la plus reculée possible de Pâques, soit le 25 Avril, il n'y a que 34 jours. Mais, d'après la Navigatio, les voyageurs voguent sur la mer pendant 40 jours avant d'atteindre l'île du Palais; il se passe 3 jours avant qu'ils trouvent un ancrage, où ils restent 3 autres jours. Après cela, ils naviguent pendant un temps considérable 3) et, le Jeudi qui précède Pâques, ils arrivent à l'île des Moutons. Nous avons donc, depuis le jour du départ jusqu'à celui de Pâques, 40+6+4+ la durée du long voyage de l'île du Palais à celle des Moutons. En outre, la suite du récit nous montre que Pâques doit être placé beaucoup plus tôt que le 25 Avril. En effet, huit jours après la Pentecôte, on prédit aux navigateurs dans l'île des Oiseaux (p. 14) que, dans 8 mois, ils célébreront la fête de Noël dans l'île de la famille de S. Ailbée. Il s'ensuit qu'il faut placer la Pentecôte dans la première moitié de Mai; par conséquent, Pâques doit être tombé en Mars et coïncide à peu près avec la date que le Martyrologe assigne au départ. L'auteur de la Navigatio attachant beaucoup d'importance à la célébration des fêtes ecclésiastiques, il n'est pas admissible de supposer que ses données chronologiques à leur égard soient embrouillées. Il ne nous reste qu'une conclusion: c'est que le passage du Martyrologe ne peut pas se rapporter à la Navigatio. Selon toute apparence, il se rattache à la traversée que S. Brandan et ses

2) Comp. Schirmer p. 17.

<sup>1)</sup> C'est-à-dire qu'on n'y trouve pas de date plus récente. Il n'est toutefois pas impossible que le fonds du livre soit plus ancien. Comp. Zimmer p. 209.

<sup>3)</sup> P. 9 "restat vobis longum iter" et "per diversa loca oceani ferebatur navis".

moines ont faite aux îles et dont parlait l'ancienne vie du saint; mais nous reviendrons sur ce point.

Le second témoignage cité par M. Schirmer en faveur de l'ancienneté de la Navigatio est ce que Bili raconte sur Brandan dans sa Vie de S. Machutus ou S. Malo. Comme Bili paraît avoir écrit vers la fin du 9me siècle 1), la Navigatio devra sans aucun doute être encore plus ancienne, si c'est réellement à elle que se rapportent les passages de cette Vie. Mais il n'est pas difficile de démontrer que l'auteur de la légende de S. Machutus n'a pas connu la Navigatio. Il suffit de faire observer que, selon lui, l'île du Paradis a été cherchée en vain. L'auteur ne connaît l'histoire de S. Brandan que très superficiellement; au lieu de placer le lieu principal de l'activité de ce saint dans la province de Munster en Irlande, il en fait l'abbé du monastère de Lancarvan en Monmouthshire. Or, la vie de S. Brandan ne mentionne qu'un court séjour qu'il aurait fait en Brittannia, ce qui selon Lanigan désigne la Bretagne 2), et, selon Schirmer 3), le pays de Galles. On trouve bien dans cette Vie le récit d'une rencontre de Brandan avec S. Gildas, qui ne peut pas être historique 1), mais il n'y a pas un seul mot sur S. Machutus. Dans la Vie de ce dernier saint, il y a plus d'un trait emprunté à la Vita Brandani, mais avec des changements tels qu'ils ne peuvent s'expliquer que par la tradition orale 5). Nous en avons un exemple bien clair dans le récit de la naissance des deux saints. La nuit où naquit S. Brandan, trente vaches appartenant à un homme riche à qui l'on avait prédit le temps et le lieu de la naissance du saint, vêlent à la fois. L'heureux propriétaire fait donation des vaches

<sup>1)</sup> L'âge des manuscrits confirme jusqu'à un certain point les résultats de Dom Plaine, l'éditeur de cette vie. M. Whitley Stokes m'écrit que le man. du Musée Brit appartient an 10me siècle, et M. Thompson, qui a eu la bonté de l'examiner pour moi, pense qu'il date de la fin du 10me ou du commencement du 11me siècle. Celui d'Oxford est de la fin du 11me ou du commencement du 12me siècle. M. Plaine est dans l'erreur quand il affirme (p. 8) que ce dernier appartient au 9me ou au 10me siècle

<sup>2)</sup> Si Ailech dans la Vita chez Moran (p. 15, comp. la note 20) est Aleth près de S. Malo, il est doublement surprenant qu'aucune mention n'y soit faite de S. Machutus. Il me semble que la légende de S. Machutus, née en Bretagne, est restée inconnne en Irlande. J'ai déjà fait observer que la Navigatio ne la connaît point.

<sup>3)</sup> P. 6-8. 4) Schirmer p. 7.

<sup>5)</sup> Bili le dit expressément à propos du voyage fait pour découvrir Yma (Plaine p. 46): "ut fideles viri de generatione in generationem narrant".

et des veaux au nouveau-né. En même temps que S. Machutus naquirent 33 garçons, dont les mères accompagnèrent la mère du saint la nuit de Pâques et qu'on éleva avec lui. Il y a d'autres analogies encore. De même que Brandan est baptisé et instruit par l'évêque Erk, de même Machutus l'est par Brandan. La délivrance miraculeuse qui fait échapper le jeune Machutus au danger d'être nové dans la mer ne paraît pas être essentiellement différente de celle du garçon dans la Vita Brandani 1). L'expédition pour la recherche de l'île d'Yma 2) est, il est vrai, entreprise sur l'invitation de S. Brandan; mais le rôle qui lui est attribué est toujours secondaire: tous les miracles s'opèrent par Machutus et par l'effet de ses prières. Sept ans de suite ils font des tentatives infructueuses pour trouver l'île; ils mettent toujours à la voile au printemps, de sorte qu'ils célèbrent la fête de Pâques sept fois sur mer; chaque année ils reviennent à leur point de départ. Le matin de Pâques de la septième année, quand ils eurent renoncé à leur projet parce qu'ils voyaient qu'ils ne pourraient le réaliser, ils arrivèrent à une île, où, sous la présidence de S. Machutus, ils célèbrent la messe. "Et, ut ad Agnus Dei ventum est, ecce locus ubi missa celebrabatur commotus est, et tunc omnes missam audientes, trementes una voce dicunt: O Brendane, ecce nos omnes deglutimur". Brandan lui-même pense que le diable veut les perdre. Mais Machutus sait ranimer le courage de ses compagnons; il les fait retourner à bord, mais reste lui-même sur la baleine pour achever la messe "ceto se sub pedes ejus humiliter praebente". Enfin il s'embarque aussi et la baleine se met à nager à côté du vaisseau jusqu'au lendemain et le protège contre les flots, de sorte qu'on retourne dans la patrie en toute sécurité.

L'autre Vie de S. Machutus, éditée par M. de la Borderie, contient deux traditions. La première dit ³) que Machlouus désire visiter l'île d'Yma "in illis partibus famosissimam. Dicebatur autem non minimam in se paradisiacarum porcionem

<sup>1)</sup> Chap. 14, Moran p. 12.

<sup>2)</sup> Ce nom ne se trouve que dans les Vies de S. Machutus. [Il me paraît répondre au nom d'*Emain* que porte une île fantastique dans les légendes irlandaises; comp. Zimmer p. 260, 281.]

<sup>3)</sup> Deux Vies inédites de S. Malo par Plaine et de la Borderie, p. 139.

habere deliciarum". Son maître Brandan frête un navire, auquel se confient 95 personnes. Ces personnes "hac illacque vagantes, cum jam prolixi temporis navigio lassati quam quaerebant insulam non invenirent, peragratis Orchadibus ceterisque aquilonensibus insulis, ad patriam redeunt". Puis vient dans cette vie le même itinéraire que chez Bili, toutefois avec une addition qui nous apprend que, d'après ce qu'on disait, l'île d'Yma était habitée par des anges célestes. Comme le récit de Bili, le nôtre contient la résurrection du géant Millduus, qui tâche de conduire le navire à l'île d'Yma qu'il décrit comme étant entourée d'un mur d'or brillant à l'instar d'un miroir et ne présentant pas d'entrée visible. La célébration de la messe sur la baleine est racontée comme chez Bili, mais avec plus de verbiage. Les deux récits ont été mis en rapport par les mots "eodem" et "praedicto", mais on ne peut pas douter un instant que ce ne soient là deux formes différentes de la même légende: la première forme se distingue tellement de l'autre par sa sobriété que nous devons la tenir pour l'original ou plutôt pour un extrait de l'original, que la seconde a développé en y insérant aussi le récit du géant.

Le nombre des marins dans cette tradition ancienne est de 95 et, chez Bili, de 905; ce dernier chiffre est d'une exagération si ridicule qu'on est tenté de supposer qu'un copiste aura écrit par erreur nongenti au lieu de nonaginta, ce qui permet de ne pas accuser Bili¹). Le texte irlandais de la pérégrination de S. Brandan, que je citerai sous son titre d'Imram Brenaind, semble confirmer le chiffre de 95. En effet, on obtient ce nombre en ajoutant aux 90 hommes des trois vaisseaux²), outre les deux saints, les trois moines qui, au commencement du voyage, viennent demander d'être emmenés³). L'ancienne Vie de S. Brandan n'avait pas ce nombre, non plus que le récit du géant Millduus. Mais on y trouvait que Brandan et les siens avaient célébré sept fois la fête de Pâques sur mer, celle de la septième année sur le dos de la baleine; on y voyait aussi la baleine protéger le saint et les siens lors de leur retour chez eux.

<sup>1)</sup> Comp. Acta S. S. Boll. Mai III, 602, où il est parlé aussi de 95 frères, y compris S. Brandan et S. Machutus.

<sup>2)</sup> Schirmer p. 28.

<sup>3)</sup> Schirmer p. 38 seq.

Il est bon de remarquer que, dans la légende rapportée par Bili, ce n'est que la septième année qui est décrite. Puisque les voyageurs sont en train de retourner vers Pâques et qu'ils ne se trouvent pas loin alors de leur pays, la légende originale ne peut avoir eu en vue que des courses sur mer assez limitées.

Il me semble que l'exposé que je viens de faire prouve aussi positivement que possible que les auteurs des Vies de S. Machutus n'ont pas connu la Navigatio. Mais ces Vies nous fournissent une nouvelle preuve qu'il existait une légende de S. Brandan antérieure à cette composition. L'origine de cette légende ne peut pas être douteuse. Il résulte de plusieurs témoignages que, dès les premiers siècles qui ont suivi la propagation du Christianisme en Irlande, des anachorètes avaient pris l'habitude de chercher un lieu de retraite dans les îles situées sur la côte occidentale de l'Irlande et de l'Écosse, et qu'ils furent bientôt suivis par des missionnaires qui, peu à peu, se hasardèrent plus loin. Au commencement du 8me siècle ils s'aventuraient jusqu'aux Féroé et, vers la fin du même siècle, jusqu'en Islande 1). Ils tâchèrent à diverses reprises de trouver l'île Délicieuse de l'Occident, qu'on avait pu voir quelquefois de l'île irlandaise d'Aran?). La légende se plaisait à attribuer de tels voyages aux saints les plus vénérés; elle en racontait un de S. Ailbée, entrepris pour découvrir la terre promise 3). De là vient que l'île de S. Ailbée, l'une des îles de Shetland selon quelques auteurs, a obtenu dans la Navigatio une place importante. Ainsi encore la légende racontait des voyages faits par S. Brandan et les siens aux îles écossaises et même jusqu'aux Orcades. On prétend que l'île de Bute aurait été nommée ainsi d'après une cellule (bothe en gaelic), construite par S. Brandan 4); on dit qu'il a visité S. Columban dans l'île de Hy, qui fait partie des Hébrides 5). Mais il circulait aussi des récits sur les voyages qu'il avait faits pour trouver l'île Délicieuse de l'Occident, récits qui, probablement, se combinaient avec les

<sup>1)</sup> Schirmer p. 21 [Zimmer p. 310 seq.]

<sup>2)</sup> Schirmer p. 40, 28, 36.

<sup>3)</sup> Schirmer p. 18 note 4, 50 note 3.

<sup>4)</sup> Moran, Préface VIII.

<sup>5)</sup> Schirmer p. 12.

précédents. Il aurait fait sept navigations pendant autant d'années et la dernière aurait été terminée par une aventure mémorable, la célébration de la messe de Pâques sur le dos de la baleine, le Jasconius. Bientôt cette aventure prit des développements et devint une course sur la baleine, conduisant le saint et ses compagnons au Paradis des Oiseaux <sup>1</sup>). Le but de ces voyages, la découverte de l'île heureuse, n'avait pas, il est vrai, été atteint, mais ces courses légendaires obtinrent en Irlande un si grand succès et on y ajouta si sérieusement foi, que l'Église résolut de consacrer la date de la première sortie de S. Brandan et de ses moines et d'en célébrer l'anniversaire.

Nous avons, dans les Vies de S. Machutus et dans le récit de Rodolphus Glaber, la preuve que ces voyages n'étaient pas restés inconnus sur le continent. Mais la réputation générale de S. Brandan comme navigateur ne date que de la Navigatio, qui fut composée à l'aide de matériaux orientaux et occidentaux sur la base de l'ancienne légende et dans laquelle la découverte de l'île du Paradis lui fut attribuée. Nous lisons dans les Acta S. S. Boll. de Mai III, 602b au sujet des contes de la Navigatio, qu'ils qualifient de deliramenta apocrypha, le passage suivant: "quae initio forsan per aliquam licentiam poëticam fuerunt adaucta, ac postea historice deducta". Nous avons pu indiquer à peu près ce que la licence poétique de l'auteur de la Navigatio a ajouté à l'ancienne légende. Mais on ne pourra le faire d'une façon définitive que lorsqu'on aura la bonne fortune de retrouver l'ancienne Vie de S. Brandan dont parle Rodolphus Glaber.

Je venais de terminer cette étude quand j'eus l'occasion de lire un article très intéressant que son savant auteur, M. le Dr. Zimmer, a intitulé "Keltische Beiträge"<sup>2</sup>) et dans lequel il tâche de démontrer (p. 176) que l'Imram Maelduin a été la source principale de la Navigatio. Si l'on peut vraiment déduire d'une façon positive du caractère de la langue de cet

<sup>1)</sup> Il se peut que la légende ait eu en vue à l'origine l'île de Innishtooskert près de la côte de Kerry, où se trouve une maisonnette en pierre qu'on dit avoir été construite par S. Brandan (Schirmer p. 48).

<sup>2)</sup> Dans le Zeitschr. für Deutsches Alterthum und Deutsche Litteratur de Steinmeyer, XXXIII (1889) p. 129—220. [Je n'ai pu faire usage de la seconde partie, p. 257—338, que pour quelques citations dans les notes].

Imram, qu'il a été écrit dès le 8me ou le 9me siècle tel qu'il nous est parvenu (p. 148), les scrupules que j'ai à l'égard de cette thèse doivent être considérés comme non avenus. Force m'est d'avouer que la visite faite au druide par Maelduin pour demander les omina a un air plus original que celle de Brandan chez S. Ende; car on ne nous dit pas le but de cette dernière et nous apprenons seulement qu'il reçoit la bénédiction du saint prêtre. M. Zimmer fait observer ensuite que, dans l'Imram Maelduin, on comprend clairement pourquoi les trois frères de lait du héros doivent périr, ou, pour parler plus exactement, ne doivent pas revenir chez eux: c'est qu'ils dépassaient le nombre des gens fixé par l'oracle. Mais, en réalité, l'Imram attribue à cette cause l'orage qui les empêche d'atteindre d'abord l'île de leur destination (p. 154) et il n'en parle plus ni à propos de la mort du premier ni à propos de la désertion des deux autres. Malgré cette objection, l'interprétation de M. Zimmer pourrait cependant être vraie. Nous avons vu que la Navigatio ne fournit aucun motif pour expliquer le sort des trois moines surnuméraires. Mais, à mon avis, il est plus facile, pour le nombre 17 des marins de Maelduin, de le dériver des moines au nombre de 2 × 7, plus les trois surnuméraires, que d'obtenir les 2 × 7 en soustrayant 3 de 17, comme le veut M. Zimmer. Or, nous verrons tantôt que l'Imram Maelduin contient lui-même la preuve de la priorité du nombre de 2 × 7. Il est encore à remarquer, d'autre part, qu'un ou deux manuscrits ont, au commencement du récit, 60 au lieu de 17 1). Quant aux contes de la Navigatio et de l'Imram Maelduin que M. Zimmer a mis en parallèle les uns avec les autres, il y en a où je ne vois pas de traits communs et que je dois considérer comme indépendants les uns des autres; telle est p. e., dans l'Imram Maelduin, la description de l'île des Moutons, qui est certainement une réminiscence de la légende des Féroé<sup>2</sup>) et qui n'a de commun avec celle de la

<sup>1)</sup> Zimmer p. 153, Schirmer p. 46. Le nombre des hommes qui prennent part au second voyage de l'Imram Brenaind est aussi de 60 (Schirmer p. 32, Zimmer p. 138).

<sup>2)</sup> On dit que les moutons des îles septentrionales des Féroé sont blancs, ceux des îles méridionales noirs, et que les moutons blancs qu'on transporte sur l'île inhabitée de Lille Dimon deviennent noirs après quelques générations. L'auteur auquel

Navigatio que le nom. Dans d'autres cas, c'est le conte de la Navigatio qui me fait l'effet d'être plus original que celui de l'Imram Maelduin, p. e. celui de l'île du Palais, dont l'Imram nous présente deux rédactions différentes 1). Dans le récit du vol qui a lieu dans cette île, le frein paraît être plus original que le collier 2), et le petit nègre l'est plus que le chat. Les fruits dans Maelduin n. 29 (p. 168) me semblent être substitués aux "scaltae purpureae" de la Navigatio et non l'inverse. Mais, dans de semblables questions de priorité, on court toujours le risque de trop suivre son impression personnelle; c'est pourquoi je m'en tiens à ces exemples. Il n'est même pas impossible que les deux opinions soient exactes. Je présume que l'Imram Maelduin, tel que nous le possédons, est la refonte faite au 11me siècle d'un conte plus ancien 3). J'arrive à cette conclusion quand je constate la contradiction qu'il y a entre la consultation d'un druide au commencement du conte et les épisodes spécifiquement chrétiens; également, quand je remarque les répétitions qu'on y trouve. L'historiette de la demoiselle dans la seconde partie du n. 16 (p. 160) se rencontre encore une fois avec beaucoup plus de détails au n. 17 (p. 160 seqq.); on retrouve deux fois la description de l'homme qui n'a pas d'autre vêtement que les poils de son corps (n. 19 p. 162 et n. 20 p. 163), deux fois celle du vieillard qui n'est également couvert que des poils blancs de son propre corps (n. 30 p. 169 et n. 33 p. 172). La première partie du n. 16 (p. 160) est sans aucun rapport avec la seconde partie; une comparaison avec la description de l'île des Anachorètes dans la Navigatio paraît prouver que cette première partie doit être combinée avec le n. 15 (p. 159). Si l'on admet que l'Imram Maelduin actuel contient le fond d'un conte plus ancien, on a en même temps l'explication des archaïsmes de la langue de ce livre. La conjec-

j'emprunte ces détails (L'archipel des Féroé dans De aarde en hare volken 1889, p. 35) ajoute qu'en réalité on trouve partout des moutons blancs et noirs mêlés, et, cela, sans règle apparente.

<sup>1)</sup> P. 155 (n. 6) et 157 seq. (n. 11).

<sup>2)</sup> Comp. plus haut p. 61 seq. On lit chez Zimmer p. 156 une fois collier (hals-kette) et une fois bracelet (armband).

<sup>3)</sup> Se peut-il que le géant Millduus de la Vie de S. Machutus soit identique avec Machduin? Dans ce cas, nous aurions là une preuve de l'existence d'une ancienne légende de Machduin.

ture que je me permets de proposer, c'est que les rapports entre l'Imram Maelduin et la Navigatio sont à peu près les mêmes que ceux qui, d'après M. Zimmer, existent entre cette dernière et l'Imram Ua Corra 1). L'auteur de la Navigatio a emprunté quelques détails au conte ancien de Maelduin ou, plutôt, il les a imités; réciproquement, l'auteur de l'Imram actuel doit quelques particularités à la Navigatio. Dans les deux cas les emprunts se sont faits par voie de transmission orale; en outre, dans le second, on a eu soin de laisser de côté tout ce qui, dans l'ancienne légende, se rattachait inséparablement au nom de S. Brandan, comme les épisodes de la baleine et du combat des deux monstres marins. Le n. 30 (p. 169) nous fournit une preuve assez positive de ce que l'auteur de l'Imram Maelduin actuel a connu la Navigatio, quoique d'ailleurs superficiellement. Le vieillard que Maelduin et les siens trouvent dans l'île aux Moutons leur dit: "Je suis le 15me homme de la famille de Brandan de Birr; nous avons vogué sur l'Océan jusqu'à notre arrivée dans cette île. Tous mes compagnons sont morts et il ne reste plus que moi seul". Il montre ensuite à Maelduin le sac de livres de Brandan, qu'ils avaient pris avec eux en partant, et Maelduin le couvre de baisers. Malgré l'addition des mots "de Birr", il est évident qu'il est question ici du célèbre Brandan. Car, outre qu'on ne connaît pas de navigation entreprise par Brandan de Birr<sup>2</sup>), la vénération avec laquelle Maelduin embrasse le sac de livres et surtout le nombre de 15, c'est-à-dire Brandan avec ses 2 × 7 moines, prouvent qu'il est question du héros de la Navigatio. Ce passage contient en même temps la preuve de la priorité du nombre 14 de la Navigatio sur celui de 17 de l'Imram Maelduin. Nous avons montré plus haut que cette priorité était vraisemblable. Quant à l'insertion des mots "de Birr", diverses explications sont possibles. Elle peut avoir été faite après coup par

1) P. 202 seqq., 211.

<sup>2)</sup> Ce saint mourut en 565 (Zimmer p. 205). Le jour de son anniversaire est le 29 Novembre, celui de Brandan de Clonfert le 16 Mai (Jubinal, Préface, p. I). C'est la mort de Brandan de Birr qui a été prédite par S. Columba (Schirmer p. 13 note 5). Comp. encore Schirmer p. 42 note 3. [On ne saurait admettre l'hypothèse de M. Zimmer, p. 297, d'après laquelle on aurait, par erreur, attribué à Brandan de Clonfert ce qui, en réalité, appartenait à Brandan de Birr.]

quelqu'un qui savait que le célèbre Brandan était mort à Clonfert et y avait été enseveli. Mais il se peut aussi qu'elle soit de la main de l'auteur et, dans ce cas, nous avons l'alternative, ou d'admettre qu'il n'a connu la Navigatio et la vie de Brandan de Clonfert que très superficiellement, tandis que le nom de Brandan de Birr lui était plus familier, ou de dire qu'il a écrit ainsi à dessein, pour dissimuler qu'il empruntait à la Navigatio. Cette dernière supposition me semble la plus plausible.

Quant à la question principale, la conclusion de M. Zimmer coïncide avec celle que j'ai proposée, à savoir que la Navigatio ne peut avoir été écrite avant le 11me siècle 1.

Il est bien remarquable que la légende irlandaise de la pérégrination de S. Brandan, connue sous le nom d'Imram Brenaind, quoique certainement plus jeune que la Navigatio, n'ait pourtant pas été modelée sur celle-ci, mais bien sur l'ancienne légende de S. Brandan. Cet Imram a plusieurs traits communs avec le récit de la Vie de S. Machutus: ainsi, le motif du voyage est à peu près le même que celui du second voyage de ce saint, qui le conduisit en Bretagne 2); ainsi encore la résurrection de la jeune fille gigantesque semble devoir être mise en parallèle avec celle du géant Millduus. Outre la célébration de la fête de Pâques sur la baleine, l'Imram a emprunté à l'ancienne légende le combat des monstres marins 3) et le conte du vieillard décrépit qui reçoit de Brandan la communion avant sa mort et qui était le dernier survivant de trois ecclésiastiques arrivés à leur île en n'ayant avec eux qu'un petit chat 4). Dans l'Imram les trois sont devenus douze et le petit chat a grandi jusqu'à devenir le monstre marin qui menace le navire. L'épisode où l'on approche de l'enfer et où, à ce propos, un des moines périt, semble emprunté à la Navigatio 5). Du reste on n'aperçoit l'influence de l'écrit latin que dans cette circonstance que le voyage septennal dont le but est manqué est suivi d'un autre voyage, également septennal, à la fin duquel

<sup>1) [</sup>Comp. Zimmer p. 306 seq.].

<sup>2)</sup> Comp. Schirmer p. 27 seq. avec Plaine p. 53 seq. Les mêmes idées se retrouvent dans la Navigatio p. 6 l. 1-4.

<sup>3)</sup> Comp. Zimmer p. 130 seq.

<sup>4)</sup> Schirmer p. 26, Zimmer p. 132 seq. Comp. Schirmer p. 38,

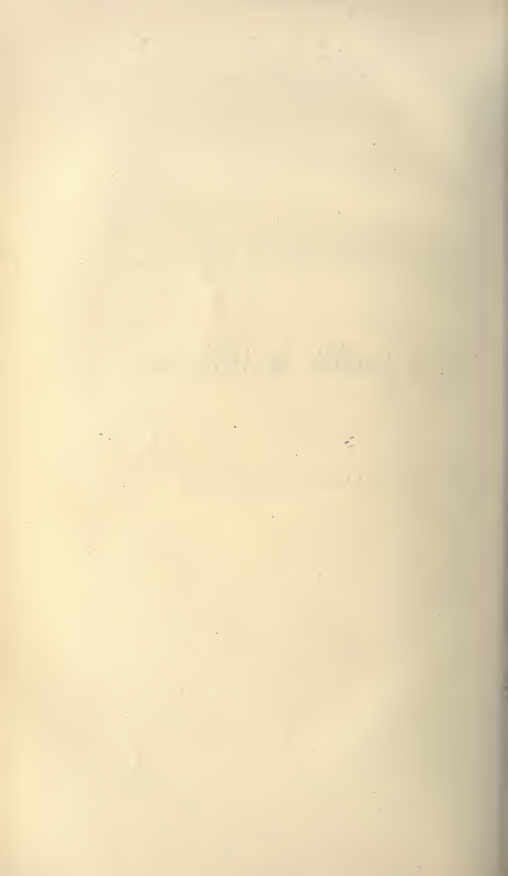
Brandan arrive au Paradis '). D'après moi, la Navigatio a influé sur l'Imram Maelduin; selon l'opinion de M. Zimmer, l'Imram Ua Corra a eu la Navigatio pour l'une de ses sources. Mais il semble bien certain que ce dernier écrit n'a jamais obtenu en Irlande la vogue si grande et si générale dont il a joui sur le continent européen.

<sup>1)</sup> Dans le Livre de Lismore qui contient cet Imram, on a inséré à la sin de ce voyage un fragment d'un autre récit (Schirmer p. 34, Zimmer p. 140). Pour ma part, j'hésiterais beaucoup à conclure avec M. Zimmer (p. 142) que, d'après l'Imram, S. Brandan resta dans le Paradis.

## Zur Geschichte des Ascaritenthums.

Von

MARTIN SCHREINER.



## Zur Geschichte des Ascaritenthums.

Am Ende des dritten Jahrhunderts der Auswanderung hat der Islâm mit den Grundelementen seines religösen Bewusstseins den Eroberungsgang unter den Völkern beinahe beendet. Auch seine ersten Jahrhunderte bewiesen zur Genüge die Unmöglichkeit der Katholicität einer Weltreligion. Die nationalen Culturen der unterworfenen Völker wirkten alle bestimmend ein auf die Lehren und Einrichtungen der Religion Muhammed's und seiner Nachfolger; Disputationen mit Andersgläubigen und das Studium griechischer Philosophie zwangen die Muhammedaner zur Reflexion über die Lehren ihrer Religion. Die Reflexion schuf die Wissenschaft des Kalâm, die Lehre der Muctaziliten und anderer dogmatischen Secten. Zur oben erwähnten Zeit war die politische Macht der verfolgungssüchtigen Aufklärung des Islâms schon gebrochen, aber so lange man sich noch mit der Weisheit der Griechen beschäftigte, so lange Korânerklärung und Traditionskunde nicht die ganze Geisteskraft der muhammedanischen Völker in Anspruch nahmen, konnten die ketzerischen Lehren der dogmatischen Secten nicht verschwinden. Daher kam es, dass nicht die Zeit al-Ma'mún's die kühnsten Mu'taziliten gesehen, sondern das vierte und fünfte Jahrhundert, da das Ictizal aus einem Verfolger zum Verfolgten geworden war. In den blühenden Städten des östlichen Chalifates mit ihrem regen Geistesleben hatte man überhaupt keine Lust, des Rechtes einer vernünftigeren Auffassung der religiösen Lehren, wie sie der Stand der Reflexion erforderte, sich zu begeben.

So musste denn die Ahl al-sunna wa-'l-gama'a, wie die Rechtgläubigen sich nannten, der Wissenschaft des Kalâms Zugeständnisse machen. Sie that dies durch die zwei Sejche des orthodoxen Kalâms, Abûl Ḥasan al-Aścarî und Abû Manṣûr al-Mātarîdî. Das Aścaritenthum ist also seinem Wesen nach ein Compromiss zwischen dem religiösen Bewusstsein des Islâms, wie er sich im Korân und in der Sunna zeigt, und dem religiösen Denken jener Jahrhunderte. Es ist ein viel unvollkommeneres Compromiss als das Muctazilitenthum; man könnte ihm viel eher den Vorwurf der "Halbheit und Hohlheit" machen, als diesem; nichtsdestoweniger ist es eine Erscheinung, die von der Macht des religiösen Denkens zeugt. Man hat das Werk al-Aścarīs als einen nationalen Erfolg des Araberthums betrachtet; es ist nicht minder ein Erfolg der religiösen Reflexion unter den Rechtgläubigen des Islâms.

Dass das Aśaritenthum sich als eine vernünftigere Form des orthodoxen Bekenntnisses betrachtete, geht aus den Schriften seiner Vertreter hervor. Ein Kalâmwerk des *Imâm al-Ḥaramejn Abū'l-Maʿāli ʿAbḍ al-Malik al-Ġuwejnī*, wie diejenigen seiner Vorgänger, beginnt mit einem Capitel über die Nothwendigkeit der Speculation. Characteristisch sind in dieser Beziehung die Worte des Imâm *Fachr al-Din al-Rāzī* ¹):

"Al-Aścari und seine Anhänger sagen", also heisst es an einer Stelle seines Korâncommentars, "dass das Wort Gottes eines seiner ewigen Attribute sei, das sich in den Buchstaben des Korâns und dessen Lauten offenbart. Andere meinen, diese Buchstaben und Laute selbst seien das Wort Gottes. Zu diesen gehören die Hanbaliten, welche die Ewigkeit der Buchstaben des Korâns behaupten; die sind aber viel zu beschränkt, als dass man sie zu den vernünftigen Leuten zählen könnte. Einmal sagte ich einem solchen: ""Entweder sprach Gott durch diese Buchstaben auf einmal in Einem Augenblick, oder er sprach sie nacheinander aus. Das Erste ist unmöglich, denn in diesem Falle würde seine Rede nicht diese zusammengesetzte Reihe aufeinanderfolgender Buchstaben gegeben haben, und diese wären dann nicht Gottes Wort, und auch die letztere Annahme ist unmöglich, denn, wenn Gott in auf einander folgenden Worten gesprochen hätte, so wäre ja sein Wort nicht ewig, sondern geschaffen"". Als der Hanbalit dieses Raisonnement hörte, ant-

<sup>1)</sup> Mafâtîh al-gejb, VII, S 1970.

wortete er: ""Unsere Pflicht ist es, zu bekennen und festzuhalten, zu bekennen, dass der Korân ewig ist, und festzuhalten an diesem Worte in Übereinstimmung mit dem, was wir gehört haben"". "Ich aber", sagt der fromme Imâm, "war erstaunt über den festen Glauben dessen, der mir also antwortete. Die Vernünftigen sind anderer Ansicht...."

Der Sieg des Ascaritenthums war also ein Sieg des orthodoxen Glaubens, zu dem es näher stand, als die Lehre der Muctaziliten, aber auch ein Sieg der Reflexion über den gedankenlosen Glauben, wessen sich auch seine hervorragendsten Vertreter bewusst waren. Wenn das Aścaritenthum in den Jahrhunderten, welche den Stürmen der muctazilitischen Bewegung folgten, sich als lebensfähig erwiesen hat, trotzdem der Muctazilismus einen viel höheren Standpunkt vertritt, so geschah dies aus dem Grunde, dass es den religiösen Bedürfnissen und Culturverhältnissen der muhammedanischen Völker am meisten entsprochen hat. Im Ascaritenthum machten die Lehren des Islâms der Reflexion, wie sie durch philosophische Studien angeregt und erhalten wurde, so viele Zugeständnisse, wie viel eben der Geist des betreffenden muhammedanischen Volkes erfordert hat. Als eine sehr bedeutsame Thatsache heben wir hervor, dass die Pfleger des ascaritischen Kalâms zumeist Perser waren, so wie früher die persischen Provinzen die meisten Mu<sup>c</sup>taziliten gezählt hatten. Die Länder, welche sich in früherer Zeit mit dem Korân und einer Traditionssammlung, wie die des Malik b. Anas, begnügten, sehnten sich auch nach der Lehre al-Aścarî's nicht.

Wir würden das Verhältniss der griechischen Philosophie zum religiösen Denken im Islâm, insbesondere ihren Einfluss auf die Wissenschaft des Kalâms, falsch auffassen, wenn wir annehmen würden, dieser Einfluss sei zur Zeit der Blüthe des Mu<sup>c</sup>tazilismus am grössten gewesen. Im Gegentheil, in der Geschichte des as aritischen Kalâms lässt sich das allmähliche Wachsen ihres Einflusses nachweisen. Ibn Chaldún, dem noch Manches von den älteren Kalâmwerken vorgelegen zu haben scheint, jedenfalls mindestens so viel, wie wir noch heute besitzen, macht in diesem Punkte sehr treffende Bemerkungen 1), die hier im Zusammen-

<sup>1)</sup> Mukaddima, ed. Bûlâk p. PAF ff.

hange mit seinen Ansichten über den Kalâm vorgeführt zu werden verdienen.

Gott; die Ursache aller Ursachen, sagt Ibn Chaldûn, ist unerkennbar; darum verbot auch der Stifter der muhammedanischen Religion das Nachdenken über die höchsten Dinge. Unser Wissen kann nicht Alles umfassen; es gibt Vieles ausser dem Bereiche unserer Erkenntniss, ebenso wie die Welt der Farben ausserhalb der Erkenntniss des Blinden, die Welt der Töne ausserhalb derjenigen des Tauben liegt. Hieraus folgt nicht, dass der Vernunft nicht zu trauen sei; diese täuscht nicht, aber nur in den erkennbaren, kleinen Dingen. Die Vernunft ist eine wahre, rechte Wage; nur dürfe man auf ihr nicht Dinge, wie die Einheit Gottes, die Prophetie, die göttlichen Attribute wägen wollen. Wer solches unternimmt, handelt ebenso thöricht, wie derjenige, der auf einer Wage, die zum Wägen des Goldes dient, Berge wägen wollte. Die Speculation über religiöse Dinge habe Nichts mit der Religion, mit der religiösen Erhebung zu thun. Es ist ein Anderes, in den Lehren der Sittlichkeit Bescheid zu wissen, und ein Anderes, ein sittliches Leben führen. Dasselbe ist das Verhältniss der Kenntniss der religiösen Grundlehren zur Frömmigkeit. — Wie wir sehen, legt Ibn Chaldûn der Wissenschaft des Kalâms keine grosse Wichtigkeit bei. Für seine Zeit hält er sie für ganz überflüssig, da es keine Ketzer mehr gebe und der Zweck des Kalâms nur darin bestehe, diese zu widerlegen.

Die Alten, setzt Ibn Chaldûn seine Skizze fort, begnügten sich mit dem einfachen Sinn des Korâns und der Sunna, wodurch viele Muśabbiha geworden sind, andererseits aber die Ketzerei der Muʿtaziliten entstanden ist. Da ist Abūl Hasan al-Aśarī aufgetreten und nahm in den Glaubenslehren einen vermittelnden Standpunkt ein. Ihm folgten sein Schüler Ibn Mu-jāhid¹) und der Ķādī Abū Bekr al-Bāķilānī, welcher neue Propositionen in den Kalâm einführte, auf welche Beweise gebaut worden sind, wie z. B. die Lehre von den Atomen, vom leeren Raum, und dass ein Accidens nicht das Substrat eines anderen Accidens sein könne. Nach Abû Bekr al-Bâķilânî kam der Imâm Abū-l-Maʿalī und schrieb sein Kitâb al-śâmil, aus dem er einen Auszug unter dem Titel Kitâb al-irśâd anfertigte. Nachher

<sup>1)</sup> S. unten S. 106f.

aber beschäftigte man sich viel mit Philosophie, insbesondere mit Logik, und diese Studien beeinflussten dann so sehr die Mutakallimûn, dass ihre Terminologie und ihre Methode grundverschieden von denjenigen der Alten wurde. Sie haben in ihre Werke auch die Polemik gegen die Philosophen aufgenommen, insofern diese mit den Glaubenslehren nicht übereinstimmen. Der Erste, der in dieser Weise geschrieben hat, war al-Ġazāll, worin ihm dann Fachr al-Din al-Rāzī gefolgt ist. Die Mutakallimûn, welche nach ihnen kamen, haben Kalâm und Philosophie schon ganz vermengt, da sie glaubten, dass beide nur eine Wissenschaft seien.

Der Entwickelungsgang der muḥammedanischen Dogmatik war, wie aus den uns vorliegenden Werken der von Ibn Chaldûn erwähnten Männer ersichtlich, derselbe, den der grosse Geschichtschreiber angibt. Die späteren Kalâmwerke lehnen sich sogar in ihrer Anlage den Arbeiten der Philosophen an. Nichtsdestoweniger müssen wir bemerken, dass dieser Einfluss mehr formaler, als materialer Natur zu sein scheint; die Grundlehren sind dieselben, auch in der Auffassung entfernte man sich nicht sehr von derjenigen al-Aścarî's, nur die Begründung der Grundlehren des Islâms ist eine andere.

Zur Geschichte der hier von *Ibn Chaldûn* gekennzeichneten Entwickelung bis auf al-Guwejnî sollen die folgenden Blätter einige Beiträge liefern, wobei wir die Arbeiten v. Kremer's, Spitta's 1) und Mehren's 2) als bekannt voraussetzen. Ehe wir aber hierzu übergehen, müssen wir noch auf einige Voraussetzungen des Aścaritenthums einen Blick werfen.

## I. Die ältesten Imâme und der mu<sup>c</sup>tazilitische Kalâm.

Es ist schon zu wiederholten Malen darauf hingewiesen worden, welche Abneigung die ältesten Imâme gegen alle dogmatische Speculation bekundet haben <sup>3</sup>). Es wird hier wohl am Platze sein, auf ihre Äusserungen sowohl über den Kalâm im Allgemeinen, als auch über einzelne dogmatische Fragen einen

<sup>1)</sup> Zur Geschichte Abû'l-Hasan al-Aś'arî's, Leipzig 1876.

<sup>2)</sup> Exposé sur la réforme de l'islamisme.

<sup>3)</sup> S. Goldziher, Die Zahiriten, p. 133.

Blick zu werfen. Als al-Śaffei einmal erkrankte, so lesen wir bei al-Gazálí 1), besuchte ihn der Mu'tazilit, Ḥafs al-Fard. Als dieser ihn fragte, wer er sei, antwortete der Imâm: "Du bist Hafs al-Fard, Gott möge dich nimmer hüten und schützen, bis du nicht von deinen jetzigen Ansichten zurückkommst". Bei einer anderen Gelegenheit äusserte er sich: "Wenn du Jemanden darüber sprechen hörst, ob der Name mit dem Benannten identisch sei 2), so wisse, dass er zu den Dogmatikern gehört, die keine Religion besitzen". Ahmed b. Hanbal, ein Vorbild seiner Schule, that eine ähnliche Äusserung: "Nie wird ein Dogmatiker glücklich werden, und du wirst nie Einen finden, der sich mit dem Kalâm beschäftigte, dessen Glauben unbeschädigt geblieben wäre". Al-Gazálí erzählt, er habe die Gesellschaft des Harit al-Muhásibí gemieden, weil er ein Buch zur Widerlegung der Ketzer geschrieben habe 3). "Wehe dir", sagte er ihm, "hast du nicht erst erzählt ihre Ketzereien und dann sie widerlegt? Führst du nicht die Leute durch dein Werk dahin, dass sie auf die Ketzerei aufmerksam werden und über diese Zweifel nachdenken? Dies führt sie ja zu verwegenen Meinungen und Grübeleien!" 4). - "Die Gelehrten des Kalâms sind Zindîke", lautet das allgemeine Urtheil Ibn Ḥanbal's. Auch Málik b. Anas gefiel nicht das Treiben der Mutakallimûn. "Siehst du?" sagte er, "wenn ein Anderer kommt, der im Disputiren gewandter ist als ein solcher Dogmatiker, da macht er sich einen jeden Tag eine neue Religion".

Noch schärfer sind die Äusserungen alter Traditionisten über Lehren, welche von Dogmatikern, insbesondere von Mu<sup>c</sup>taziliten

<sup>1)</sup> Ihja, I, S. 9, auf welche Stelle Goldziher das. hingewiesen bat.

<sup>2)</sup> Al-Sáfi meinte die Frage الاسم والمسم , die in einem jeden Kalâmwerke behandelt wird; s. Ibn Ḥazm, Milal, I, Bl. 182 r.; Mafâtîḥ, IV, S. أنا الماء الماء

قال الخطيب له كتب كثيرة في الزهد :Fihrist, I, S. Inf heisst es von ihm كثيرة في الزهد المعتولة والرد على المعتولة

<sup>4)</sup> Über sein Verhältniss zu Ahmed b. Hanbal s. Goldziher, a. a. O., S. 137, Anm. 2. S. anch Ibn Challikan, Nr. 151. Nach al-Śa'ran, Lawakih al anwar fi tabakat alachyar, I, S. 99, soll Ibn Hanbal an einem Tage die Lebensweise al-Muhasibi's beobachtet haben und dadurch zu einer anderen Überzeugung über die Theosophie gelangt sein. Auch diese Erzählung scheint ein Product der Tendenz al-Śa'rani's zu sein, die Gesetzestrene der Theosophen nachzuweisen.

aufgestellt wurden 1). So soll Sufjan al-Tauri gesagt haben: "Wer da sagt, der Korân sei geschaffen, der ist ein Ungläubiger". Anas b. Mälik wurde in Betreff derjenigen befragt, welche das Geschaffensein des Korâns behaupten, und seine Antwort war: "Wer das Geschaffensein des Korâns behauptet, der ist ein Ungläubiger, den ihr umbringen müsset". Auch der Mann, bei dem wir diese Äusserungen finden, der Ascet Abūl-Lejt al-Samarkandi, schliesst das Capitel, welches von dieser Frage handelt: "Das Beste ist, über diese und ähnliche Fragen nicht zu disputiren und sich darüber in keine Verhandlungen einzulassen".

Welchen Ansichten die orthodoxen Theologen in einzelnen Fragen der Dogmatik gehuldigt haben, darüber werden wir noch zu sprechen kommen, wenn wir vom Verhältniss der dogmatischen Secten zur Traditionskunde handeln werden. Hier wollen wir nur hervorheben, dass alle Einwürfe gegen die Anthropomorphismen des Korâns und der Tradition mit den Worten بالا كيف ولا تشبيع zurückgewiesen werden 2). Der Muslim darf keine anthropomorphe Eigenschaften Gott beilegen, aber er hat auch über die Ausdrücke des Korâns und der Sunna des Propheten nicht zu grübeln. Auch in Betreff der Praedestination huldigten sie einer ähnlichen Ansicht 3).

Der Volksgeist, dessen Führer und berufene Vertreter diese Imâme mit ihrer schroffen Abwehr aller Reflexion über Glaubenslehren und mit ihrer unerschütterlichen Treue zum Buchstaben des Korâns und der Sunna waren, war die erste Voraussetzung des Lehrsystems, das von al-Aŝ ar geschaffen wurde. Nach dem, was über seinen Lebenslauf bekannt ist, braucht nicht erst darauf hingewiesen zu werden, welchen Einfluss mu tazilitische Lehren, besonders die al-Gubba is und Abū Hā-

<sup>1)</sup> Abû'l-Lejt al-Samarkandî, Bustân al-'ârifîn, Marginalausgabe von Kairo, 1303, S. 191.

<sup>2)</sup> S. das. S. 197.

قال الفقيم رحمه الله ان استطعت ان لا مخاصم في مسئلة : Das : الله ان المتطعت ان لا مخاصم في مسئلة : Das : القدر فافعل فانه نهى عن الخوص فيها . In den kleinen Tractätchen, welche den ältesten Imamen zugeschrieben werden und ihre Ansichten über die Glaubens lehren enthalten sollen, sind zumeist Traditionen zu finden, die ihren späten Ursprung auf den ersten Blick verrathen.

sim's 1) auf ihn hatten; es wird also nicht überflüssig sein, auf die mu<sup>c</sup>tazilitischen Kreise Bagdâd's und Başra's zur Zeit al-Aś<sup>c</sup>arî's und auf ihr Verhalten gegen die religiösen Documente des Islâms, den Korân und die Sunna, einen Blick zu werfen; hat doch al-Aścarî in seiner späteren, orthodoxen Periode in seinen Schriften vorzugsweise lebende Muctaziliten bekämpft. Ibn Abî al-Nedîm<sup>2</sup>) hat uns Einiges über die muctazilitischen Zeitgenossen al-Ascari's erhalten. Aus seinen Angaben geht hervor, dass es zu jener Zeit mit dem Muctazilismus noch keineswegs abwärts ging. Nicht nur die Kühnheit der Muctaziliten war ungebrochen, sondern auch ihre Schreib- und Kampfeslust. Als bedeutende Muctaziliten werden erwähnt: Muhammed b. al-Wasiti'3), Abû l- Abbas; Ahmed b. Ali b. Ma'gar al-Ichsid, dessen Gottesfurcht, Genügsamkeit, Ascese und Beredsamkeit gerühmt wird, 'Abd al-Wâhid b. Muhammed al-Husejnî. Mit Ausnahme Ibn al-Ichśid's waren sie alle Anhänger der Lehren al-Gubbá'î's. Spätere Schriftsteller machen einen Unterschied zwischen den Schulen der Muctaziliten von Bagdåd und derjenigen von Başra. Die Bağdadenser werden bei al-Śahrastání 1) durch Abû l-Husejn al-Chajját und Abû l-Kásim al-Kacbi vertreten, die Başrenser durch al-Gubba'î, Abû Hâsim und Abd al-Gabbar. Im Allgemeinen mag diese Unterscheidung richtig sein, da die Schulen jener Städte gewiss von grösstem Einfluss waren und die Kenntniss des mu<sup>c</sup>tazilitischen Kalâms zumeist auf die Sejche in jenen zwei Städten zurückgegangen sein wird. Uns scheint jedoch in dieser Beziehung eine Äusserung Ibn Hazm's sehr bemerkenswerth. Dieser Schriftsteller, dessen Angaben über dogmatische Lehren grosses Vertrauen verdienen, äussert sich, die späteren Muctaziliten seien zumeist dreien Männern gefolgt: dem 'Abd Allâh b. Ahmed b. Mahmud al-Balchi — auch al-Kelbi genannt —, zu dessen Ansicht sich Mûsá b. Rabáh bekannte, dem Abû Hásim, der in Başra gelehrt hat, und zu dessen Anhängern al-Husejn b. 'Alí al-Gu'al gehörte, und dem Ichsíd al-Fergání' 5). Dies wä-

2) Fihrist, I, p. Ivi ff.

<sup>1)</sup> S. über sie zuletzt Spitta, Zur Geschichte Abû'l-Ḥasan al-Aś'arî's, S. 38.

<sup>3)</sup> Seine Bemerkung über Dáwád al-Záhirí und Andere s. bei Goldziker, Die Zâhiriten, S. 30. Die Spottverse gegen Niftawejhi auch bei Ibn Challikán, Nr. 11.

<sup>4)</sup> In Haarbrücker's Übersetzung, nach der ich citire, I, p. 79. 80.

وافترقوا (المعتزلة sc. على اتبلع هؤلاء الثلاثة في :. Milal, II, Bl. 148 v.

ren also nach Ibn Hazm die Meister der späteren Muctaziliten. Die verstümmelten Angaben des Ibn Abî al-Nedîm bestätigen nicht ganz die Worte Ibn Hazm's, denn er theilt die ihm bekannten biographischen Angaben mit, währen Ibn Hazm nach der literarischen Abhängigkeit, die er in den betreffenden Werken bemerkte, zu urtheilen scheint. Als ein Anhänger des al-Gubbai wird bezeichnet Ibn Rabah, von dem es aber heisst, er habe auch Ibn al-Ichsîd, Abbâd al-Dejmarî und andere Mutakallimûn gehört. "Angeblich", bemerkt Ibn Abî al-Nedîm, "soll er noch heute in Kairo leben". In der That nennt ihn Ibn Hazm "al-Misrí". Zu den Genossen Abú Háśim's gehören Ibn Challád 1), der zu seinem Lehrer nach 'Askar 2) ging, Abû'l-Kâsim b. Sahlawejhi und al-Husejn b. Ali al-Gu'al (st. 399). Letzterer erfreute sich eines grossen Ansehens, besonders in Churasân, war hanafitischer Rechtsgelehrter und schrieb auch polemische Werke gegen den mu<sup>c</sup>tazilitischen Śî<sup>c</sup>iten Ibn al-Râwendî und den Arzt al-Rázî. Dass er Ḥanafit war, geht auch daraus hervor, dass unter seinen Fikh-Werken eines ist "über das Gestattetsein des Gebetes in persischer Sprache<sup>3</sup>). Von den Schülern und Genossen Ibn al-Ichśid's werden mehrere erwähnt, Schriften aber

مذاهبهم اولهم عبد الله بين احمد بين محمود البلخي وكان بخرسان وهو المعروف بالكلبي وكان القائم بمذهبه ابو عران موسي بين رباح المصرى وثنانيهم ابو هاشم [بن] للبائسي وكان بالبصرة وكان القائس المصرى وثنانيهم ابو بكر احمد بين على بين معجور بمذهبه للسين بين على للعل وثالثهم ابو بكر احمد بين على بين معجور الخشيد الفرغاني .

<sup>1)</sup> Ibn Challad wird erwähnt von Josef al-Başır, Kitab al-muḥtawî, Hs. des Herrn Prof. Kaufmann, 61 v.

ولام عقلاء فهما واكثرم . Von al-'Askar heisst es bei al-Muḥaddasí, S. fl.: واكثرم عقلاء فهما والنفسة علما ترام يدرسون في المسجد الى صحى غير انه قد بغضوا انفسه الى الناس بعلم الكلام، وخالفوا بالاعتزال جميع الاسلام حتى فمه كتاب Man sieht, es ist der Ort, wo Aba Hāśim sein كتاب كتاب sehreiben konnte.

<sup>3)</sup> Fihrist, I, S. ۲۰۸ عناب جواز الصلوة بالفارسية: Interessant ist in Betreff dieses Punktes die Erzählung des al-Guwejnî Iman al-Haramejn bei 1bn Challikan, Nr. 723.

nur von *Ibráhím b. Śiháb* (st. nach 350) angegeben, der auch den Baġdadenser *al-Chajjât* gehört hatte. Dem oben erwähnten 'Abbâd' al-Dejmarî und *Ibn al-Ichśîd* hatte auch der Kâḍî Aḥmed b. Muḥammed al-Chilál seine Gelehrsamkeit in Fragen des Kalâms zu verdanken.

Von diesem 'Abbâd b. Sulejmân al-Dejmarî kannten wir bis jetzt fast nur den Namen 1). Aus den Werken des Karäers Josef al-Basîr, Ibn Hazm's und dem kleineren Kalâmwerke des al-Guwejnî Imâm al-Haramejn erfahren wir jedoch Manches über seine Ansichten. Josef al-Başîr widmet ihm in seinem Kitâb almuḥtawî li-uşûl al-dîn ein besonderes Capitel 2). Wir erfahren aus diesem, "Abbad al-Dejmari ware von dem Principe der Mutaziliten ausgegangen, dass Schmerzen nur als Strafe berechtigt seien, oder wenn der Leidende für sie entschädigt werde. Da nun bei den Schmerzen der Kinder und Thiere Beides ausgeschlossen ist, hat 'Abbâd angenommen, jene Schmerzen dienten nur zur Unterscheidung der vernünftigen Wesen von den unvernünftigen. Josef al-Başîr führt aus, dass diese Ansicht wesentlich identisch ist mit derjenigen der Mugbira, besonders mit der al-Naģģār's, welche behaupteten, dass Leiden, die über Jemanden verhängt werden, an sich weder gut, noch schlecht, weder gerecht, noch ungerecht sind; das Gute ist, was eben Gott will. Denselben Sinn kann die Ansicht al-Dejmari's haben, denn das Kind oder das Thier hat wohl keinen Nutzen von der Unterscheidung zwischen vernünftigen und unvernünftigen Wesen, die durch ihre unverdienten Schmerzen gemacht werden soll. Dieselbe Ansicht wird von al-Guwejni erwähnt 3). In anderen Punkten ist 'Abbad b. Sulejman den mu'tazilitischen Principien treugeblieben, wie dies die Anführungen Ibn Hazm's beweisen. Nach diesen habe er behauptet, Gott könne nur das Gute schaffen. Man dürfe nicht sagen, Gott habe die Gläubigen oder die Ungläubigen geschaffen, denn der Gläubige ist Mensch und Glauben, der Ungläubige Mensch und Unglauben, Gott aber ist

<sup>1)</sup> S. Spitta, a. a. O., S. 79.

<sup>2)</sup> Bl. 93 v. Die Ansicht wird auch erwähnt Bl. 87 v. Vgl. Ahron b. Elia, Ez Chajim, ed. Delitzsch, u. Steinschneider, S. 135. 136. und 121. 126.

<sup>3)</sup> Kitâb al-irśâd fî uṣâl al-irtikâd, cod. Golius, Bl. 61 v. Die Ansichten der späteren Mu'taziliten s. bei Fachr al-Din, Mafâtîh al-gejb, IV, S. 4.. Vgl. auch More, III, Cap. 17.

nur des Menschen Schöpfer und nicht des Glaubens oder Unglaubens <sup>1</sup>). Auch Hunger und Durst hat nicht Gott geschaffen, denn beide sind schlecht. <sup>c</sup>Abbâd stellte auch die Behauptung auf, dass es sieben Sinne gebe; welchen Zweck er dabei hatte und was er damit meinte, weiss *Ibn Ḥazm* nicht anzugeben <sup>2</sup>). Vielleicht bezieht sich die Bemerkung Śaʻadjâ's über einen Versuch, die Zahl der Sinne zu vermehren, auf diese Ansicht <sup>c</sup>Abbâd al-Pejmarî's <sup>3</sup>).

Ibn Abî al-Nedîm erwähnt noch andere muʿtazilitische Zeitgenossen al-Aśʿarī's. Zu diesen gehört 'Abd Allâh b. Muḥammed al-Anbārī, auch Śirśīr genannt. Nach Ibn Ḥazm leugnete er, dass Gott gesehen werden könne und stimmte auch in Betreff des Kadar mit den Muʿtaziliten überein 4). — Besonders hervorgehoben zu werden verdient Abū'l-Ḥasan 'Alī b. 'İsā al-Rummānī' 5), gegen den al-Aśʿarī ein polemisches Werk geschrieben hat. Er wird als Grammatiker und Mutakallim gerühmt. Eine Geistes-

واما عباد بن سليمان تلميذ هشام الفوطى المذكور : ١٠ Milal, II, 144 ٧٠ الفاهل والماهل الفاهل ا

وقال عباد بن سليمان تلميذ هشام الفوطى ان كلواس : Das. Bl. 148 v.: وقال عباد بن سليمان تلميذ هشام الفوطى ان كواس . Seine Ansichten werden auch بسبع ولا يدرى غرضه في قوله هذا ولا معناه von al-Śahrastânt, I, S. 76, berührt. Wenn ihn Spitta daselbst zu einem Schüler Abu Hasim's macht, so ist dies wohl nur ein Versehen.

<sup>3)</sup> S. Kaufmann, Die Sinne, S. 41.

وقال ابو عبيد الله بن محمد الانبارى الكاتب الشاعر: Milal, II, 144 r.: وقال ابو عبيد الله بن محمد الانبارى الكاتب الشاعروف بالناشى وهو موافق المعتزلة في القدر ونفى الروية وهو الملقب المعروف بالناشى وهو موافق المعتزلة في المقالات S. über ihn Spitta, a. a. O., S. 66, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Fihrist, I, S. N; al-Sujútí, Tabakât al-mufassirîn, ed. Meursinge, Nr. 74. Er ist geb. im J. 296, st. 384. Al-Sujútí findet es sonderbar, dass er als Mu'tazilit anch Sî'it war.

richtung, die so viele Vertreter hat, die sich in der Literatur bemerkbar machen, hat ihre Lebensfähigkeit noch bei weitem nicht eingebüsst. Und in der That standen dem Ascaritenthum noch in den folgenden zwei Jahrhunderten sehr bedeutende Vertheidiger des Mu<sup>c</sup>tazilitenthums gegenüber. In den späteren Kalâmwerken berücksichtigen die as aritischen Dogmatiker diese letzten Mu<sup>c</sup>taziliten noch mehr als die alten Sejche des Kalâms. So oft ein Punkt der Dogmatik behandelt wird, müssen die Ansichten des Abû'l-Husejn al-Başrî, des Abû'l-Kâsim al-Kacbî 1) und des Kâdî 'Abd al-Gabbâr berücksichtigt werden. Auch steht die Art der Benutzung des ketzerischen al-Zamachsarî durch al-Bejdâwî nicht allein da. Ein Werk über Usûl al-fikh des Abû'l-Husejn al-Başrî<sup>2</sup>), die Korâncommentare des al-Gubbâ<sup>2</sup>î und des Abü Muslim al-Isfâhânî 3), des Hyper-Muctaziliten, wurden vom Imâm Fachr al-Dîn in seinem Kitâb al-maḥşûl, beziehungsweise in seinem Korâncommentar, stark benutzt. In dem dogmatischen Werke desselben finden wir neben den schon erwähnten Vertretern des späteren I<sup>c</sup>tizâl die sonst unbekannten Ibráhîm b. <sup>c</sup>Ajáś <sup>4</sup>) und Ibn Futtawejhi 5) angeführt. Den umfangreichsten aller Korân-

<sup>1)</sup> S. die Bemerkungen Haarbrücker's zu al-Śahrasláni. II, 401. Über 'Abd al-Ġab-bār s. Tabakāt al-mufassirîn, Nr 47; st. i. J. 415.

<sup>2)</sup> S. Ibn Challikan, Nr. 621.

<sup>3)</sup> St. i. J. 459. Fihrist, I, S. المسلم z كار بمناهب الاعتبال إلى عنها الاعتبال son ihm: كار، غاليا في مذعب الاعتبال.

<sup>4)</sup> Kitâb al-muḥaṣṣal, Leidener Hs., Cat. Landberg Nr. 565, S. 533, Pagination der Hs.: والمعترب في المعدومات وعدم البويعة والمعتربة في المعدومات وابو للسين الخياط وابو الشحام وابو على الله البصري وابو اسحاق بن عياش والقاضي القاسم البلخي وابو عبد الله البصري وابو اسحاق بن عياش والقاضي عبد الإمار وتلامذت ان المعدومات المكنة قبل دخولها في الوجود ذوات واعيان وحقائق وان تأثير الفاعل ليس في جعلها ذوات بل في دوت موجودة . [brāhīm b. 'Ajāś wird noch crwähnt Fihrist, I, p. الاخوات موجودة المعدومات المهادة المعدومات المهادة المعدومات المهادة المعدومات المهادة المعدومات المهادة المعدومات المهادة المهاد

فهذا هو المذهب الذي استقر عليه جمهورهم : 528 . Kitâb al-muḥaṣṣal, S 528 وهو قول الى على والى هاشم والقاضى عبد الجبار والى رشيد وابن فتويه ومنهم من خالف هذا التفصيل في مواضع احدها أن أبا يعقوب الشحام وابا عبد الله البصري وابا اسحاق بين عياش زعوا أن

commentare hat ein Schüler des 'Abd al-Gabbâr, ebenfalls ein Mu'tazilit, 'Abd al-Salám al-Kazwîn' geschrieben. Dieser Commentar soll nach dem Urtheil al-Sam'an's auch der lehrreichste gewesen sein, den er je gesehen; nur waren seine Erklärungen vermengt mit mu'tazilitischen Anschauungen. Der Verfasser des riesigen Werkes, das 300 Bände gefüllt haben soll, rühmte sich, er wäre allein geblieben, ein Vertheidiger der Lehre der Mu'taziliten'). Die Vernunft und das sittliche Urtheil, welche die mu'tazilitische Bewegung hervorriefen, haben ihre Macht über die religiösen Ansichten des grössten Theiles der muhammedanischen Gesellschaft zwar verloren, aber sie konnten sich doch einen Schriftsteller dienstbar machen, der durch seine Arbeitskraft sogar seine schreibselige Zeit und Umgebung geradezu verblüffte <sup>2</sup>).

Das waren die Träger der Richtung, mit der sich al-Ascarî und seine unmittelbaren Nachfolger in erster Reihe haben auseinandersetzen müssen. Die characteristischen Ansichten der Muctaziliten, durch welche sie sich von anderen Richtungen des Islâms unterschieden, können wir als bekannt voraussetzen; wir müssen aber einen Blick auf ihren Standpunkt gegenüber den autoritativen Quellen der muhammedanischen Glaubenslehre werfen.

"Es gibt keine ketzerischen Neuerer in der Welt, die den

Der hier erwähnte Ihn oder Abu Rasid soll nach einer Randglosse ein Schüler 'Abd al-Gabbar's sein. Ihn Futtawejhi ist vielleicht mit dem Tab. al-muf., Nr. 117, erwähnten identisch. Catalog der Bibliothek des Chedive, I, S. ol", heisst es unter Nr. ۴۹: النيساب ذرول القرآن العظيم تناليف الشيخ المام الى العسن على بسن على بسن متويدة الواحدي الأمام الى الخسن على بسن المتردي المقسوري 
<sup>1)</sup> Das. Nr. 57.

وفيها مات القاضى ابو يوسف عبد : 154 J. 498 كرية الموقيها مات القاضى ابو يوسف عبد : 154 ولان عشرة واربعمائة وكان السلام بن محمد القزويني ومولده سنة احدى عشرة واربعمائة وكان السلام بن محمد القزويني ومغاليا في الاعتزال وقيل كان زيديّ المذهب

Männern der Tradition keinen Hass nachtragen würden", sagt Ibn al-Kattân 1), und er hat hiermit das Verhältniss neuentstehender dogmatischen Secten zur Tradition treffend gekennzeichnet. Das fortschreitende religiöse Denken hat sich immer mit den religiösen Urkunden in irgend einer Weise abzufinden. Gewöhnlich geschieht dies in der Weise, dass die Ergebnisse der späteren Entwickelung in die alten heiligen Bücher hineingedeutet, hineingelesen werden. Dies Geschäft ist umso leichter, da die ältesten religiösen Urkunden gewöhnlich kein geschlossenes, religiöses Lehrsystem enthalten und unter dem Einflusse der verschiedensten Verhältnisse und manchmal auch der verschiedensten Zeiten entstanden sind. Daher kann beinahe eine jede religiöse Richtung ihre Waffen leicht aus ihnen herholen. Sehr erschwert wird aber dieses Geschäft, wenn, wie es auch im Islâm der Fall war, sich eine umfangreiche Tradition ausbildet, deren Autorität als absolut, unantastbar gilt. Die Schwierigkeiten, welche hier die umdeutende Reflexion zu bewältigen hat, sind viel erheblicher, sowohl wegen der Grösse, als auch wegen der manchmal viel zu sehr widerstrebenden Natur des Stoffes. Es ist darum sehr natürlich, dass das selbständiger gewordene religiöse Denken manchmal dieser gar zu lästigen Schranken überdrüssig wird und ihnen, wie auch ihren Vertheidigern gegenüber, keine Sympathien bezeugt.

Auf das Verhältniss mancher Mu<sup>c</sup>taziliten zum Korân werfen folgende Erzählungen von al-Chațib al-Bajdâdî, die uns Fachr al-Dîn in seinem Korâncommentar ) erhalten hat, ein sehr helles Licht. "Mu<sup>c</sup>âd b. Mu<sup>c</sup>âd al-c'Anbarî erzählte: ""Ich sass einmal bei c'Amr b. c'Ubejd, da kam ein Mann und rief aus: "O Abû c'Oţmân, bei Gott, heut' habe ich entsetzlichen Unglauben hören müssen!" "Nur sachte", antwortete c'Amr, "sei nicht gleich mit dem Unglauben bei der Hand! Was war's denn, das du gehört hast?" "Ich hörte den Hâŝim al-Aukas sagen, die Sûre

ا) Bei al-Kasṭalānī, Einleitung zum Commentar des Buchānī, ed Kotṭa, I, S f. Das. heisst es auch: وقل كاكم لولا كثرة طائفة المحدثين على حفظ الألحاد والمبتدعة من وضع الاسانيد لدرس منار الاسلام ولتمكن اهل الالحاد والمبتدعة من وضع .

<sup>2)</sup> Mafâtîh al-gejb, I, S. Ph.

des Abû Lahab 1) und die Drohung des Walîd 3) gehörten nicht zum Urtexte der Schrift (zur "Mutter des Buches"); Gott aber sagt 3): "Ham. — Beim unverkennbaren Buche! Wir haben es wahrlich zum arabischen Korân gemacht, auf dass ihr es verstehen sollt, und es ist bei uns im Urtexte 4) aufbewahrt, erhaben und weise!"" Was ist nun Unglauben, wenn nicht dies, o Abû cotmán?" - 'Amr schwieg einen Augenblick, dann wandte er sich zu mir und sagte: "Bei Gott! Wenn er Recht hätte, würde weder an Abû Lahab noch an al-Walîd b. Muġîra eine Schmach haften!" Als der Mann dies hörte, sagte er: "Du sagst dies, o Abú 'Otmán? Bei Gott! Dasselbe meinte auch er". Es spricht Mu<sup>c</sup>ád: So kam jener herein als Muslim und ging hinaus als Ungläubiger"". - Ferner wird erzählt, ein Mann sei zu 'Amr b. "Ubejd gekommen und habe bei ihm im Korân gelesen 5): "Es ist eine erhabene Verkündigung auf einer aufbewahrten Tafel". Da sprach er zu ihm: "Sag' mir, war auch "Tabbat" 6) auf der auf bewahrten Tafel?" 'Amr antwortete: "Nicht also war es auf der auf bewahrten Tafel, sondern: "Schlaff werden die Hände derjenigen, die da handeln, wie Abû Lahab". Da sprach der Mann: "Da müsstest du auch also sagen, wenn wir uns hinstellen zum Gebet". Hierauf zürnte 'Amr und sprach: "Das Wissen Gottes ist kein Sejtan, das Wissen Gottes schadet nicht und nützt nicht" 7). Diese Erzählung beweist, dass Amr b. Ubejd an der Integrität des Koráns gezweifelt hat". Also der fromme Ascet, der mit seiner Paränese den Chalîfen zum Weinen zu bringen wusste, dessen Offenheit von diesem bewundert wurde 8), hegte Zweifel in Betreff des göttlichen Ursprunges der Flüche, die Muhammed gegen seinen Oheim ausgestossen hat 9). Al-

<sup>1)</sup> Såre CXI.

<sup>2)</sup> Sûre LXXIV, V. 11-26, welche Verse von den Commentatoren auf al-Walîd b. Muġîra bezogen werden.

<sup>3)</sup> Sâre XLIII, V. 1-3.

<sup>4)</sup> So nach Sprenger, Leben Muhammads, 11, 215.

<sup>5)</sup> Sûre LXXXV, V. 22.

<sup>6)</sup> Die Sûre des Abû Lahab.

<sup>7)</sup> Diese letzte Ausserung ist mir unklar.

<sup>8) &#</sup>x27;Ikd, I, My"; al-Husri, I, I.v.

السؤال الثانى ان محمدا عليه الصلاة والسلام ،Maffatîp, VIII, S. vf4 والسلام عليه الصلاة عليه المؤلف المؤلف المؤلف العظيم فكيف يليف به ان يشافه عه بهذا كان نبى الرحة والخلف العظيم فكيف يليف به التغليظ الشديد الج

Chatib al-Bajdádí hat aber noch eine andere Anekdote aufbewahrt, die in noch höherem Masse von der Kühnheit dieses alten Muctaziliten zeugt. Al-Buchari und Muslim haben zwei Traditionen, die bei der Frage der Prädestination gewöhnlich ins Treffen geführt werden. Eine derselben ist folgende 1): Al-Acmas sagte nach Zejd b. Wahab, dieser nach 'Abd Allah b. Mas' úd: "Es sagte uns der Gesandte Gottes, der wahrhaft und dessen Wort von Gott bewahrheitet worden ist: ""So Einer von euch im Mutterleibe vierzig Tage angelegt ist, da wird er ein Blutklumpen; nach einem ähnlichen Zeitraum wird er zu einem Fleischstücke; wenn dann wieder ein ähnlicher Zeitraum vorübergeht, da schickt Gott einen Engel, und es werden vier Dinge bestimmt: die Nahrung, die Gestalt, das Unglück oder die Glückseligkeit des Menschen 3), und bei Gott! wenn Einer von euch Thaten der Höllenbewohner ausüben würde bis dass zwischen ihm und der Hölle nur ein Raum wäre, wo man die Hände ausstrecken kann, oder ein Raum von einer Elle nachdem vorüber ist, was von ihm geschrieben, wird er handeln wie die Bewohner des Paradieses, und in dieses kommen. Sollte aber ein Mann auch die Thaten der Bewohner des Paradieses ausüben bis dass ihn von diesem nur eine Elle oder zwei Ellen absonderten - wenn vorüber sein wird, was von ihm geschrieben steht, wird er gewiss die Thaten eines Höllenbewohners ausüben und in die Hölle kommen"". Dieser crasse Ausdruck des Prädestinationsglaubens hat den Unmuth 'Amr b. "Ubejd's dermaassen erregt, dass er sich zu folgender Äusserung hinreissen liess: "Wenn ich al-Acmas gehört hätte, als er dies sagte, so hätte ich ihn Lügen gestraft; hätte ich die Tradition von Zejd b. Wahab gehört, ich hätte ihn dafür nicht sehr gerne gehabt; hätte sie mir 'Abd Alláh b. Mas'úd gesagt, würde ich sie von ihm nicht angenommen haben, ja wenn der Prophet selbst sie mitgetheilt hätte, würde ich sie zurückgewiesen haben, und wenn Gott sie mir gesagt hätte, würde ich geant-

1) Al-Buchdri, Kitab al-Kadar, Nr. 1.

<sup>2)</sup> Bis hierher entspricht die Tradition talmudisch-midraschischen Vorstellungen; s. Jellinek, Beth ha-Midrasch, I, S. 153 ff. In noch höherem Maasse ist dies der Fall bei der zweiten Version derselben Tradition, die wir bei al-Buchārī finden. Den Unterschied zwischen der jüdischen und muhammedanischen Tradition zeigen die Worte: אבל צדיק או רשע אינו גוזר דאמרינן הכל בידי שמים הוץ מיראת שמים

wortet haben: ""Nicht das sind die Bedingungen, unter welchen du mit uns ein Bündniss geschlossen hast"".

Dies eine Beispiel zeigt zur Genüge, dass schon die ältesten Mu<sup>c</sup>taziliten den zahlreichen Tendenztraditionen gegenüber, die ihren Anschauungen ausdrücklich widersprachen, gewappnet waren. Wo es möglich war, legten sie sich nichtsdestoweniger die Traditionen zurecht und benutzten sie zur Vertheidigung und Begründung ihrer Ansichten <sup>1</sup>).

Von den Madâhib al-fikh konnten nur zwei mit den Lehren der Muctaziliten in Übereinstimmung gebracht werden, das Madhab des Abû Ḥanîfa und dasjenige al-Śaffei's. Malakiten oder gar Haubaliten konnten wegen ihrer dogmatischen Voraussetzungen keine Mu<sup>c</sup>taziliten sein; Theologen, die den übrigen Madâhib angehörten, konnten sich trotz der feindlichen Stellung der Imâme gegen den Kalâm diesem gegenüber nicht ganz verschliessen. Es werden Traditionskundige des Mu<sup>c</sup>tazilismus bezichtigt, die zu den namhaftesten gehören. Al-Buchárí wurde beschuldigt, er habe behauptet, die Buchstaben des Korâns seien geschaffen 2). Al-Kaffál neigt in allen seinen Ansichten zum Muctazilismus 3). Auch al-Måwerdi wurde verdächtigt, er huldige dem Muctazilismus 4). Diese Beispiele genügen, um darzuthun, dass es auch bei den Traditionskundigen nicht gut anging, bei den Ansichten der alten Imâme zu verharren, und dass es der Zwang der Reflexion war, der die Anhänger der Madahib al-fikh dem Aścaritenthum zuführte.

Die Wissenschaft des Kalâm, die auf die Korânexegese und auf die Auffassung der Sunna einen so grossen Einfluss ausübte, machte ihren Einfluss auch in der von al-Śaft begründeten Wissenschaft

<sup>1)</sup> Ein Beispiel: Mafatih, I, S. 499 ff. Vgl. IV, S. 14A ff. 499 f. VI, S. 446.

<sup>2)</sup> Commentar des Kastaldni, ed. Kotta, I, S. P.

واقول ان هذا القفال عظيم الرغبة في الاعتزال حسن ، Maffith, II, S. ۴4n واقول ان عليه الاعتقاد في كلماته ومع ناسك فقد كان قليل الاحاطة باصولم وذلك لان من مذهب البصريين منه ان العفو عن صاحب الكبيرة حسن لان من مذهب البعريان منه ان السمع بلّ على ان ذلك لا يقع الح

واتّهم بالاعتزال قبال ابن السبكتي والصحيح .77 Tabakât al-muf., Nr. 77 واتّهم بالاعتزال قبال البصرة النه ليس معتزليا ولكنه يقول بالقدر وفي التي غلبت على اهبل البصرة

von den "Uşûl al-fikh" geltend. Wir besitzen Äusserungen über Fragen, welche in dieses Gebiet gehören, von alten mu tazilitischen Sejchen. Von Biśr al-Marîsî berichtet Fachr al-Dîn, er habe vor dem Chalîfen Hârûn al-Raśîd den Imâm al-Śâfi'î gefragt, wie das Iģmâ bindende Kraft besitzen könne, da man ja in Wahrheit nie erfahren könne, ob alle Menschen in Betreff einer Sache übereinstimmen oder nicht. Al-Śâfi'i antwortete: "Kennst du die Übereinstimmung der Menschen in Betreff des Chalifates dessen, der hier sitzt?" Biśr bejahte die Frage aus Furcht vor dem Chalîfen 1).

Ibn Chaldûn hat in seiner trefflichen Art auch den Einfluss des Kalâms auf die Entwickelung der Wissenschaft der Uşûl al-fikh gekennzeichnet 2). Nachdem der Imâm al-Śâfi seine bekannte "Risâla" über diesen Gegenstand geschrieben, arbeiteten hanafitische Theologen und Mutakallimûn viel auf diesem Gebiete, wobei die Theologen auf die Bearbeitung des von der Wissenschaft des Fikh gebotenen Materials der Furûc Gewicht legten, während die Mutakallimûn sich auf die formale Seite dieser Fragen beschränkten. Als die besten Werke, welche von Mutakallimûn über die "Uşûl al-fikh" geschrieben worden sind, betrachtet Ibn Chaldún das Kitâb al-burhân des Imâm al-Ḥaramejn und das Kitâb al-mustașfî min cilm al-ușûl des *Gazâlî* von Seiten der Ascariten, das Kitab al-cahd des Abd al-Gabbar und dessen Commentar "al-Mu<sup>c</sup>tamid" von Abû'l-Husejn al-Basrî von Seiten der Mu<sup>c</sup>taziliten. Diese Werke sind von Fachr al-Dîn al-Râzî in seinem Kitâb al-maḥsûl und von Sejf al-Dîn alcâmidí 3) in seinem Kitâb al-aḥkâm im Auszuge bearbeitet worden.

قال بشر المريستى للشافعى كيف تدّعى انعقاد :Mafatih, I, S. fil : الاجماع مع أن أهل المشرق والمغرب لا يمكن معرفة وجود اجماعهم على الشي الدواحد وكانست هذه المناظرة عند الرشيد فقال الشافعى على الشي تعرف اجماع الناس على خلافة هذا للالس فاقر به خوفا .

<sup>2)</sup> Mukaddima, ed. Bûlâk, S. Pv9 ff.

<sup>3)</sup> Auch ihn hat seine Beschäftigung mit Philosophen und Mutakallimûn wie auch der Neid seiner Zeitgenossen in den Ruf eines Ketzers gebracht. Ibn Challikan, Nr. 443: محسكة جماعة من فقهآء البلاد وتعصبوا علية ونسبوة المخلافة الله الطوية والتعطيل ومنصب الفلاسفة

Aus ihren Werken sind dann wieder Auszüge angefertigt worden. Von den hier erwähnten Werken hat uns nur das Kitâb almustasfî des Gazali vorgelegen 1). Ein Blick in dieses Werk zeigt uns, weshalb die Wissenschaft des Kalam auf die von den Usûl al-fikh von Einfluss sein musste. Das Buch zerfällt ausser der Einleitung in vier Haupttheile. Der erste Theil handelt von den Gesetzen (Bl. 25r.—43v.), der zweite (Bl. 43v.—83r.) über die drei Quellen der Gesetze: Kitâb, Sunna und Igmâc, der dritte (Bl. 83r.—147v.) über die Art und Weise, wie die Gesetze aus den behandelten Quellen abzuleiten sind, der vierte von demjenigen, der dies Geschäft vollzieht, dem Mugtahid (Bl. 147r. bis zu Ende). In Betreff der Gesetze musste sich zwischen den Ansichten der Muctaziliten und Ascariten ein Unterschied ergeben, da es nach jenen gute und schlechte Handlungen gibt, die von der Vernunft vor aller Offenbarung als solche erkannt werden und von denen, welche von den Quellen der Offenbarung als solche bezeichnet werden, verschieden sind, während nach den Ascariten Handlungen nur insofern gut oder schlecht sind, inwiefern sie von der Religion geboten oder verboten werden<sup>2</sup>). Auch in Betreff der Bestimmung von den Gesetzeskategorien werden uns von al-Gazálí Abweichungen mitgetheilt.

Ebenso mussten Abweichungen entstehen in Betreff der Quellen der Gesetzeskunde <sup>3</sup>). Die dogmatischen Ansichten der Mutakallimûn über das Wort, das Wissen Gottes, beeinflussten ihre Ansichten über die im zweiten Theile des Werkes behandelten

وللكمآء وكتبوا محصراً يتصمن ذلك ووضعوا فيه خطوطهم بما يستباح . به الدم الج

<sup>1)</sup> Gothaer HS. Nr. 925.

<sup>2)</sup> S. Z.D.M.G., XLII, S. 635. Vgl. auch al-Íýi, p. 100.

<sup>3)</sup> In der Einleitung, Bl. 3 r., heisst es: والمنتبر في الكتاب والاجماع فقط القطب الثانى الثانى النائى المنتب والاجماع فقط فقط التعلق الدخام وفي اربعة الكتاب والسنة والاجماع ودليل العقل المقرر على النفى اصلى فاما قول الصحابي وشريعة من قبلنا والاستحسان والاستصلاح تختلف فيه

Gegenstände. Wir erwähnen nur, dass die Abrogation von den Mu<sup>c</sup>taziliten geleugnet wurde.

In der Einleitung des dritten Theiles bespricht al-Gazálî Fragen, die wir als sprachphilosophische bezeichnen könnten. Die erste unter diesen ist die, ob die Sprache durch Übereinstimmung oder durch Unterricht entstanden sei. Für die Dogmatik hatte die Frage insofern eine Bedeutung, als es von ihrer Beantwortung abhing, welche Namen von Gott gebraucht werden dürfen 1). Eine andere Frage ist die, ob in der Sprache das Kijâs von Einfluss ist, ob die Gegenstände ihre Namen unter dem Einflusse des Ķijâs bekommen oder nicht. Al-Gazáli meint, im Gebrauch der Wörter lässt man sich nicht durch Analogie, sondern lediglich durch Taukif bestimmen 2). In der Einleitung finden wir auch die Eintheilung der Wörter in solche, deren Bedeutung ursprünglich, und in solche, deren Bedeutung durch den Sprachgebrauch modificirt worden ist. Zu den letzteren gehören Wörter wie "Mutakallim", das ursprünglich einen mit der Fähigkeit zu sprechen Begabten bedeutete, später aber auf den Dogmatiker angewendet wurde 3). Im vierten Capitel der Einleitung erwähnt al-Gazálí die Ansicht der Muctazila, Chawâ-

<sup>1)</sup> Vgl. al-Îģī, S. 181.

الفصل الثانى في الاسمآء اللغوية هل تنتبت قياسا وقد اختلفوا .. و 88 (2 فيه فقال قوم يسمّى للخمر من العنب خمرا لانه يخمّر العقل فيسمى النبيذ خمر لتحقف ذلك المعنى قياسا عليه .... وقد اطنبنا في شرح هـذه المسئلة في كتاب اساس القياس فثبت بهذا ان اللغة شرح هـذه المسئلة في كتاب اساس القياس فثبت بهذا ان اللغة مرح هـذه المسئلة في كتاب الماس القياس فيها قياس اصلا

الفصل الثالث في الاسماء العرفية اعلم ان الاسماء اللغوية تنقسم: 3) Das. الله وضعية وعرفية والاسم يسمّى عرفيا باعتباريين احدهما ان يوضع الاسم لمعنى عام ثر يخصص بعرف الاستعمال من اهل اللغة ذلك الاسم ببعض مسمياته كاختصاص اسم الدابّة بذوات الاربعة مع ان الوضع لكل ما يدبّ وكاختصاص المتكلم بالعالم بعلم الكلام مع ان كل قائل لكل ما يدبّ وكاختصاص المتكلم بالعالم بعلم الكلام مع ان كل قائل .

rig, mancher Fukahâ³, dass die Wörter in drei Classen eingetheilt werden: in Wörter, in Termini, welche eine dogmatische, und in solche, die eine religionsgesetzliche Bedeutung haben ¹). Der Kádá²) hat aber ihre Ansicht widerlegt. Ein besonderes Capitel wird auch der Behandlung der Frage gewidmet, wann ein Wort in buchstäblichem und wann es in metaphorischem Sinne aufgefasst werden muss³). Die einzelnen Abschnitte, welche nun folgen, enthalten eine Hermeneutik der Quellen der muḥammedanischen Gesetzeskunde, in deren Fragen auch die Muctaziliten Stellung genommen haben⁴). Wir heben nur hervor, dass al-Nazzám dem Ra²j und Ķijâs gegenüber eine feindliche Stellung eingenommen ⁵) und die Berechtigung des Taʿlîl nur mit Beschränkungen zugegeben hat ⁶).

الفصل الرابع في الاسماء الشرعية قالت المعتزلة ولخوارج وطائفة :. الاسماء المعتزلة ولخوارج وطائفة :. الاسماء الموية ولينية وشرعية اما اللغوية فظاهرة واما الدينة فا نقلته الشريعة الى اصل الدين كلفظ الايمان والفسق والكفر واما الشرعية فكالصلاة وكالصوم ولخرج والزكوة واستدل القاضي على فساد الشرعية فكالصلاة وكالصوم ولخرج والزكوة واستدل القاضي على فساد الشرعية فكالصلاة وكالصوم ولخرج والركوة واستدل القاضي على فساد الشرعية فكالصلاة وكالصوم ولخرج والركوة واستدل القاضي على فساد الشرعية فكالصلاة وكالصوم ولخرج والركوة وأستدل القاضي على فساد الشرعية والمنافقة المنافقة ا

<sup>2)</sup> Unter dem Kadi schlechthin ist in Werken über Fikh bei al-Guwejni und al-Gazall der Kadi Husejn zu verstehen; s. Ibn Challikan, Nr. 182.

<sup>3) 85</sup> v.: فَالْحَانِ . Aus einem Werke des Ġazāli über die Uşul al-fikh hat Ibn al-Atīr al-Gazāli, al-matal al-sâ'ir fî adab al-kâtib wa-'l-śâ'ir, S. ۲۲۲ ff., eine längere Stelle über المنظمة والمجاز.

قال الجاحظ حكاة عن النظام ان الصحابة لولزموا العمل بما امروا به ولم يتكلفوا ما كفوا القول فيه من اعمال الرأى والقياس لا يرتفع وقد يعترض . Früher heisst es والبهارج بينهم ولم يسفكوا الدمآ الخصم عليه تارة بانكار كون الاجماع حجة وهو قبل النظام وقد فرغنا عن لسانة وتارة بانكار تمام الاجماع في القياس من حيث ان ما ذكرناه منقول عن بعضهم وليس عن النافي الا السكوت وقد نقلوا عن بعضهم منقول عن بعضهم النافي الا السكوت وقد نقلوا عن بعضهم الخرائي الرأى ا

مسئلة قال النظام العلة المنصوصة توجب الالحاق لكن لا : v 20 (6)

Auf die Lehre al-Ascari's waren nicht nur die Ansichten der Traditionisten und Muctaziliten von Einfluss, sondern auch die der übrigen dogmatischen Secten. Die Reflexion hatte nämlich nicht überall zu Ansichten geführt, wie sie von Muctaziliten bekannt wurden, sondern sie hatte auch vermittelnde Anschauungen hervorgebracht. Als solche müssen wir die der Gabarijia oder Mugbira betrachten. Die Gabarijja, welche von al-Śahrastânî behandelt werden, haben in Fragen des Tauhîd zumeist muctazilitische Ansichten, ja von Hafs al-Fard wissen wir durch Ibn Abî al-Nedîm, dass er ursprünglich in allen Fragen den muctazilitischen Standpunkt behauptet hat, und erst später entwickelte er, vielleicht durch die energischen Behauptungen der Traditionisten eingeschüchtert, seine Lehre vom Kadar. Gahm b. Safwân, al-Naggár, Dirâr b. Amr sind eigentlich halbe Muctaziliten; bei manchem Schriftsteller werden sie sogar einfach zu den Letzteren gezählt 1). Es war also für al-Aścarî vorbehalten, als Mutakallim sowohl in Fragen der Prädestination als auch in denen des Tauhid sich auf die Seite der orthodoxen Anschauungen zu stellen.

Diese hatten schon früher so Manchen, der sonst als Ketzer galt, angezogen, so den Dichter Abû'l 'Atâhijja. Manche behaupteten von diesem, er sei der Ansicht der Philosophen zugethan, die an die Prophetie nicht glauben 3), Andere beschuldigten ihn, dass er ein Zindîk sei 3). Es wird auch überliefert, er habe an einen Gott geglaubt, der die Welt aus zwei einander entgegengesetzten Substanzen geschaffen, in die er die Welt wieder auflösen werde 4). Er war auch ein Mugbir 5), und es ist uns ein Gespräch zwischen ihm und Tunâma b. Asras erhalten worden, in dem er von diesem Muctaziliten

بطريع القياس بل بطريع اللفظ والعموم اذ لا فوق في اللغة بين قوله حرّمت الخمر لشدتها في انه قوله حرّمت الخمر لشدتها في انه المختلف المخ

<sup>1)</sup> So z. B. bei Ibn Hazm, Milal, II, Bl. 142 v.

<sup>2)</sup> Agani, III, S. 174.

<sup>3)</sup> Dîwân, ed. Bejrût, S. v., nach Agânî, III, 1510.

<sup>4)</sup> Das. S IlA.

<sup>5)</sup> Wahrscheinlich ist so zu lesen, nachdem das nomen verbi gebraucht wird.

in der Gegenwart al-Ma'mūn's in derber Weise abgefertigt worden ist. Auf die Frage eines Mu<sup>c</sup>taziliten: "Ist der Korân geschaffen oder nicht?" antwortete er: "Befragst du mich über Gott oder nicht?" Dann hielt er inne. Auf wiederholtes Fragen gab er immer dieselbe Antwort. Als der Mu<sup>c</sup>tazilit fragte, warum er denn nicht antworte, erwiderte er: "Ich habe dir schon geantwortet; nur bist du ein Esel".

Al-Ascarí hat manche Elemente der murgitischen Lehre in sich aufgenommen, die er auch später beibehalten hat, daher Ibn Hazm über ihn und seine Anhänger weitläufiger, besonders im Capitel über die Murgiten, spricht. Worin diese murgitischen Lehren bestanden, dies zu erkennen, werden wir noch im Laufe dieser Untersuchung Gelegenheit haben.

Wie er gegen die früher erwähnten dogmatischen Secten sich ablehnend verhielt und polemisirte, so auch gegen die Mugassima und Musabbiha. Es scheint, dass die Lehren dieser Secten nicht ganz auf muhammedanischem Boden gewachsen sind. Der Buchstabe des Korâns hätte nicht genügt, um solche Lehren zu schaffen, wie sie von Fachr al-Dîn 1), Al-Śahrastánî 2) und al-Ĩái³) mitgetheilt werden. Die Haświjja scheinen keinem solch groben Anthropomorphismus gehuldigt zu haben. Wenigstens ist das, was z. B. von Ibn Kulláb berichtet wird, noch weit entfernt vom Anthropomorphismus der Musabbiha. Um im Korân jene anthropomorphistischen Lehren wiederzufinden, um in der Weise an dem Buchstaben kleben zu bleiben, musste man durch den persischen Menschendienst, durch die Lehre der Incarnation hierzu vorbereitet sein. Immerhin handelte al-Ascarí im Sinne des Islâms und der vernünftigen Reflexion, als er diese Lehren bekämpfte.

## II. Al-Ascarî und seine ersten Nachfolger.

Das Werk al-Ascari's werden wir am besten würdigen, wenn wir einen Blick auf einzelne Punkte seiner Lehre werfen, auf die Gedanken hinweisen, gegen die er ankämpft, und auf die orthodoxen Lehren, denen er sich anzuschmiegen sucht.

<sup>1)</sup> Mafatih, VI, S. 194. 414. VII, S. 199. 1991. VIII, 416.

<sup>2)</sup> I, S. 115 ff. Vgl. besonders II, 402.

<sup>3)</sup> S. 1447.

Wie das fortschreitende religiöse Denken es immer zu thun pflegt, so haben auch die Träger desselben im Islâm, die Muctaziliten, den Sinn ihrer religiösen Documente ihren Ansichten anzupassen gesucht. Das seiner Freiheit noch unbewusste Denken sucht seinen ganzen Gehalt in den angestammten religiösen Documenten wiederzufinden, was oft nur durch eine gezwungene Erklärung ihrer Worte geschehen kann. Und doch können die Vertreter der Reflexion in religiösen Dingen nicht anders handeln, da sie das Recht der Vernunft wahren, aber auch den heiligen Schriften ihre absolute Autorität lassen wollen. Denjenigen, in denen der Glaube an die Wahrheit der heiligen Schriften stärker ist als das Vertrauen auf die Vernunft, muss nun das Treiben der rationalistischen Exegeten anstössig sein, da sie sich bei dem wörtlichen Sinn ihrer heiligen Schriften beruhigen. Diesem Motive verdanken wir die Traditionen über die Erklärung des Korâns mit Ausserachtlassung der Traditionen, die dazu dienen sollen, seinen Sinn zu erschliessen 1). Auf die Seite der Ahl al-Sunna stellt sich nun al-Ascari, wenn er das Vorgehen der muctazilitischen Exegeten verurtheilt 2).

Die meisten Concessionen machte die Lehre al-Aścari's der Reflexion in der Lehre vom Tauhîd und dem, was damit zusammenhängt. Da eben seine Leistung darin bestanden hat, dass er das dialectische Raisonnement auf die orthodoxe Lehre anwendete, konnte er weder bei dem "Tarîk al-salâma" der alten Imâme, noch bei dem Anthropomorphismus verharren 3). Nichtsdestoweniger schliesst er sich in Betreff des Sehens Gottes der orthodoxen Ansicht an 4). In der von Spitta mitgetheilten Einleitung

<sup>1)</sup> Aba l-Lejt al-Samarkandi, Bustan al-arifin, S. f1; Al-Gazali, Ihja, I, S. T. F ff.

<sup>2)</sup> Spitta, a. a. O., S. 87. 92.

<sup>3)</sup> Seine Attributenlehre s. bei v. Kremer, Geschichte der herrschenden Ideen des Islâms, S. 36 f.

<sup>4)</sup> Bei al-Samarkandi, Bustân, S. 191, sind die Ansichten einander gegenübergestellt. Ibn Hazm, Milal, I, Bl. 168 v. الكلام في الروية قال ابو محمد نهبت المعتزلة: الآخرة وقد روينا هذا وجهم بن صفوان الى ان الله تع لا يرى في الآخرة وقد روى عن عكرمة القول عن مجاهد والحسن البصري وعكرمة وقد روى عن عكرمة والحسن الجاب الروية له تع وذهبت المجسمة ان الله تع يرى في الدنيا

in eine Schrift über die Grundlehren des Glaubens finden wir eine Reihe von Punkten aufgezählt, in Betreff welcher er sich in ostentativer Weise der orthodoxen Auffassung angeschlossen hat. Mu<sup>c</sup>taziliten und Chârigiten leugneten die Fürbitte des Propheten; al-Aś<sup>c</sup>arī tritt ein für diese Lehre christlichen Ursprunges <sup>1</sup>). Manche Mu<sup>c</sup>taziliten verneinten auch die Lehre von der Grabesstrafe, obwohl jüdische Vorstellungen dieser Art im Islâm eine Fülle von Traditionen geschaffen haben <sup>2</sup>). Al-Aś<sup>c</sup>arī schliesst sich auch hierin der Tradition an. Die Mu<sup>c</sup>taziliten leugneten, dass Gott Böses schaffen könne <sup>3</sup>); sie werden dafür von den Orthodoxen, denen sich auch al-Aś<sup>c</sup>arī anschliesst, die Magier des Islâms genannt <sup>4</sup>), da sie den Ursprung des Bösen in einer anderen Macht als Gott suchten. In Betreff der Anthro-

und gibt also seinen mu'tazilitischen Standpunkt schon in der Überschrift kund.

قال ابو محمد اختلف الناس في الشفاعة فانكروها : 10 Milal, II, Bl. 70 r : قوم وهم الخوارج والمعتزلة وكل من منع من ان يخرج لحد من النار بعد دخولها وذهب اهل السنة والاشعرية والكرامية وبعض الرافضة الى القول بالشفاعة واحتم المانعون منها بقول الله عز وجل فيا ينفعهم الى القول بالشفاعة الشافعين المانعون منها بقول الله عز وجل فيا ينفعهم الى الله الله الله الشفاعة الشافعين الشافعين الشافعين الشافعين الشافعين الشافعين الله الله عن وحدل الله الشافعين ا

2) S. al-Samarkandi, Tanbîh al-ġāfilîn, S. الله; al-Śa'rdni, Muchtaṣar tadkirat al-Kurtubî, S. fl, wo die Traditionen über diesen Gegenstand gesammelt sind; Milal, II, Bl. 72 عن نصب ضرار بن عبوه الغطفاني احد شيوخ المعتارة الخيارة وقول من لقينا من للخوارج ونهب اهل السنة الى الكار عذاب القبر وهو قول من لقينا من للخوارج ونهب اهل السنة وبشر بين المعتمر وللبائي وسائم المعتارة المعتارة المعتارة الله القول به وبه نقول لصحة وبشر بين المعتمر وللبائي وسائم المعتارة (Mafâtîh, VII, الله ملعم رسول الله صلعم

<sup>3)</sup> Wie man sich mit Sûre CXIII abgefunden, sehen wir Mafatîh, VIII, v4. S. auch al-Kastalání zu Buchárí, Kitâb al-kadar, Nr. 12.

<sup>4)</sup> S. Mafatih, VII, S. vio.

pomorphismen des Korâns ist al-Aścarî bei dem بلاكيف ولا تشبيع der Imâme stehen geblieben.

Es ist interessant, zu beobachten, mit welchem Nachdruck er seine Anschliessung an einzelne Traditionen hervorhebt '). Wir werden hier seinen Worten folgen und die Tradition nachweisen, auf die er anspielt. Er ist der Ansicht der Traditionisten, dass der Sünden wegen Niemand als Ungläubiger betrachtet werden dürfe <sup>2</sup>). Er glaubt, dass Gott "die Herzen umwendet und sie zwischen zwei Fingern hält, dass er die Himmel auf ein Paar Finger und die Erde auf ein Paar Finger legt". Er lehrt, dass die Furt, die Wage, die schmale Brücke und die Auferstehung nach dem Tode Wahrheit seien <sup>3</sup>).

Der Glaube besteht nach ihm aus Wort und That, kann grösser und kleiner werden 4).

Es werden von ihm auch einzelne religionsgesetzliche Bestimmungen erwähnt, die er für richtig hält, was ebenfalls seine Zugehörigkeit zur Ahl al-sunna wa-'l-gamā'a beweisen soll. Solche Bestimmungen sind, dass man am Freitag oder an Festtagen hinter einem Ungläubigen stehend sein Gebet verrichten darf 5), dass das Wischen über die Stiefel auf der Reise und zu Hause anstatt des Fusswaschens erlaubt sei 6). Al-Aś'arī glaubt an die

<sup>1)</sup> Spitta, a. a. O., S. 98 ff.

<sup>2)</sup> S. meine Abhandlung: Zur Gesch. der Polemik zwischen Juden und Muhammedanern, Z. D. M. G., XLII, S. 609, A. 3.

<sup>3)</sup> Diese Punkte der muhammedanischen Eschatologie werden in einem jeden Kalâmwerke behandelt.

<sup>4)</sup> Über die Begriffsbestimmungen des "Îmân" s. Goldziher, Die Zâhiriten, S. 126 n. ff. n. 372. Ausser den von diesem Schriftsteller angeführten Stellen s. noch Mafütîh, I, S. 1754. II, 040 ff., vgl. auch V, 070 ff.; al-194, S. 1745. Die Traditionen, denen sich al-Aśari anschliesst, sind B. Îmân, Nr. 33., und mehrere bei al-Samarkandi, Bustân, S. 1882.

الكلام في الصلاة خلف الفاسق وللجهاد معه وللجهاد الكلام في الصلاة خلف الفاسق وللجهاد معه ودفع الزكاة اليه ونفاذ احكامه من الاقصية ولحدود وغير ذلك، قال ابو محمد نهبت طائفة الى انه لا يجوز الصلاة ولا شي مما ذكرنا مع انفاسق وهو قول الخوارج والشيعة وجمهور المعتزلة وبعض اهل السنة وقال اخرون الا الجمعة والعيديين وذهب جميع الفقهآء التابعين وأكثر من بعدهم وجمهور المحاب الحديث الى جواز الصلاة خلف الفاسق من بعدهم وجمهور المحاب الحديث الى جواز الصلاة خلف الفاسق . الجمعة وغيرها الحق

Wahrheit mancher Träume und an die Möglichkeit ihrer Erklärung, worin er ebenfalls der Tradition folgt 1). Wider Muctaziliten und Chârigiten lehrt er das Geschaffensein von Paradies und Hölle 2), wider die Ersteren das Dasein von Zauberern 3), Dämonen, von der Einflüsterung des Satans 4). Auch den Glauben an die Wunder der Heiligen will er unangetastet lassen. Mit diesen letzteren Punkten hat al-Ascarî große Errungenschaften der muctazilitischen Aufklärung aufgegeben. Diese hat, die Resultate moderner Aufklärung vorwegnehmend, Magie und Hexerei, wie auch die Wunder der Heiligen, geleugnet; indem al-Ascarî in diesen Punkten sich dem Volksglauben, der durch die Traditionisten noch genährt wurde, anschloss, hat er den muhammedanischen Völkern wichtige Errungenschaften des Ictizâl genommen.

Characteristisch ist auch sein Standpunkt in einer Frage, die von dem getrübten sittlichen Urtheil des Mittelalters zeugt. In Betreff der frühverstorbenen Kinder der Götzendiener gab es unter den Muḥammedanern verschiedene Ansichten, die sich alle auf Traditionen stützten<sup>5</sup>). Nach einer Ansicht sollten sie ins

<sup>1)</sup> B. Ta'bîr, Nr. 1. ff.

الكلام فى خلق للنن والنار، قال ابو محمد نهبت :Milal, II, Bl. 81 v.: طائفة من المعتزلة ومن للحوارج الى ان للننة والنار لم يخلقا بعد ونهب جمهور المسلمين الى انهما قد خلقتا وما نعلم لمن قال انهما لم مخلقا بعد الح

<sup>3)</sup> S. meine Bemerkungen in Graetz-Frankl's Monatsschrift für Gesch. und Wiss. des Judenthums, 1886, S. 314.

<sup>4)</sup> Die Ansicht derselben s. Mafatih, I, 4.

<sup>5)</sup> B. Kadar, Nr. 2; al-Samarkandi, Bustân al-ârifîn, S. 14; Milal, II, Bl. 76 r.: الكلام على مسن مسات مسن اطفال المسلمين والمشركين قبل البلوغ مس قال ابسو محمد اختلف الناس في حكم مسن مسات قبل البلوغ مس اطفال المسلمين والمشركين ذكورهم واناثهم فقالت الازارقة من الخوارج الما المشركين ففي النار ونهبت طائفة الى انه تسوقد له ناريم القيامة ويومرون باقتحامها فن دخلها منهم ادخل النار ونهب تخرون الى الوقوف فيهم ونهب بعض يدخلها منهم ادخل النار ونهب آخرون الى الوقوف فيهم ونهب بعض المعتزلة الى انهم يصيرون يسوم القيامة تويا ونهب جمهور الناس الى المعتزلة الى انهم يصيرون يسوم القيامة تويا ونهب جمهور الناس الى

Paradies, nach einer anderen in die Hölle kommen, nach einer dritten sollten sie in jener Welt die Diener der Frommen sein. Als Abū Ḥanīfa über sie befragt wurde, antwortete er, er wisse über sie nichts mitzutheilen. Abū al-Lejt al-Samarkandī meint, da die Traditionen voneinander abweichen, sei das Beste, über die Frage ganz zu schweigen. Al-Aśarī hält die Ansicht oder vielmehr die Tradition für die richtigste, nach welcher am Tage der Auferstehung ein Feuer für jene Kinder angezündet und ihnen gesagt werden wird: "Rennt da hinein". Diejenigen, welche dem Befehl gehorchen, kommen in das Paradies, die Widerstrebenden werden aber zur Hölle verdammt.

Aus allen diesen Einzelheiten geht hervor, dass al-Aścarî seine grossen Erfolge dem Umstande zu verdanken hatte, dass er, soweit es anging, in Fragen des Tauhîd auch der Reflexion Concessionen machte, was besonders seine Lehre von den Attributen und dem Worte Gottes beweist, in allen anderen, sowohl dogmatischen als religionsgesetzlichen Fragen aber sich der Ansicht anschloss, welche derjenigen der Ahl al-sunna wa-'l-gama'a am meisten entsprach. Er that dies in einer Weise, die geeignet war, die Aufmerksamkeit der Orthodoxen auf ihn zu lenken; er war sichtlich bestrebt, seine Übereinstimmung mit den Rechtgläubigen in den kleinsten Punkten hervorzukehren, wodurch die Abweichungen von ihnen, wo nicht verdeckt, so doch weniger auffallend wurden. Auch hatte er, wie wir durch Ibn Hazm wissen, in manchen Fragen zwei Ansichten aufgestellt 1), von denen die eine mit der orthodoxen identisch war, die andere aber noch einen Beigeschmack von seinen alten mu<sup>c</sup>tazilitischen Ansichten beibehielt. Mit diesen Bemerkungen glaubten wir die bisherigen Forschungen über die Ansichten des Begründers des orthodoxen Kalâms ergänzen zu dürfen.

Wir sahen schon oben in der Skizze Ibn Chaldûn's von der Geschichte des Kalâms, dass der unmittelbare Schüler al-Aścari's, der seine Lehre weiterentwickelte, Abû'l-cAbbâs b. Muġâhid al-Tâ'î al-Baṣrī war. Wir finden in der Literatur kaum eine Spur von ihm. Ibn Ḥazm erwähnt ihn als den Lehrer des Abû Bekr al-Bāķilânî und des Abû Bekr Muḥammed b. al-Hasan b. Fúrak und

<sup>1)</sup> S. Z. D. M. G., XLII, S. 665.

theilt die Ausicht von ihm mit, nach welcher die Propheten infallibel seien 1).

Von Ibn Fürak <sup>2</sup>) kennen wir die Ansicht, dass Muḥammed nur zur Zeit, da er lebte, ein Prophet war; später aber sei er es nicht gewesen. Wegen dieser Lehre wurde er von Maḥmūd b. Sebuktekîn vergiftet. Von dieser Thatsache werden wir durch Ibn Hazm in Kenntniss gesetzt, der sie dem Sulejmān b. Chalaf al-Bāģî <sup>3</sup>), einem hervorragenden Aścariten, nacherzählt. Später mochte diese Thatsache so manchen Aścariten unangenehm berührt haben <sup>4</sup>). Er war auch der Ansicht, dass der Prophet nur keine Hauptsünde begehen, sonst aber wohl sündigen konnte <sup>5</sup>). Vom Korân lehrte er, dass, wenn man seine Worte höre, man auch das Wort Gottes höre, worin er von den übrigen Aścariten abwich, da diese nach dem Gründer des orthodoxen Kalāms zwischen dem Gottesworte, dem ewigen, ungeschaffenen

واما استاذها ابو العباس بن مجاهد الظائي البصرى :. Milal, II, Bl. 161 r. فانه منع من كل ذلك وحاشى لله ان يجوز من نبيّ اختاره الله فانه منع من كل ذلك وحاشى لله ان يجوز من نبيّ اختاره الله .

<sup>3)</sup> Über Sulejman b. Chalaf s. Goldziher, Die Zähiriten, S. 171; Ibn Challikan, Nr. 274; Fawat al-wafajat, I, S. Ivo; Tabakat al-mufassirin, Nr. 39.

<sup>4)</sup> S. Goldziher, a. a. O, S. 170.

واما صاحبه ابن فورك فأنه منع من هذا او أنكره :Milal, II, Bl. 161 r. واما صاحبه ابن فورك فأنه منع من هذا المادي فقط .

Gottesworte, und dessen Offenbarung, dem Korân, einen Unterschied machten 1).

Eine grosse Bedeutung in der Geschichte des Ascaritenthums hat der zweite Schüler *Ibn Muģáhid's*, der Ķâḍî *Abû Bekr al-Bâķilânî*<sup>2</sup>). Er wurde von den Ascariten schon zu seinen Lebzeiten als ihr Meister anerkannt, was er sowohl durch seine schriftstellerische Thätigkeit als auch durch seine dialektische Gewandtheit verdient hatte. Ein zeitgenössischer Dichter besang ihn nach seinem Tode mit folgenden Worten:

"Blicke hin auf den Berg, wo die Leute gehen, "Blicke hin auf das Grab, das keinen Prahlenden birgt; "Siehe, es ist der Held des Islâms<sup>3</sup>), der da verborgen; "Siehe die Perle des Islâms in ihrer Muschel".

Es fanden sich aber auch solche, die ihn neben Mu<sup>c</sup>taziliten nannten und des Unglaubens bezichtigten <sup>4</sup>). Er starb in Bagdåd i. J. 403.

Von seinen Werken ist eines, das von der wunderbaren Beschaffenheit des Korâns handelt, auf uns gekommen 5). Seine Ansichten kennen wir aus den zahlreichen Anführungen in späteren, besonders dogmatischen, Werken. Ibn Chaldún, der die Veränderungen in den Ansichten der Mutakallimûn sehr wohl beobachten konnte, bemerkt von al-Bâkilânî, dass er es gewesen sei, der in den Kalâm die Begriffe der Atome, des "leeren Raumes", die Ansicht, dass ein Accidens der Träger eines anderen Accidens nicht sein kann und dass ein Accidens während zweier

واعلم ان الاستان ابا بكر بن فورك زعم انا انا . 1V, S. 090 الله تعالى واما سمعنا هذه الله تعالى واما سمعنا هذه الله تعالى واما سمعنا هذه الله تعالى واما . سائر الاصحاب فقد انكروا عليه هذا القول الح

<sup>2)</sup> Ibn Challikan, Nr. 619.

<sup>3)</sup> S. Goldziher in Z. D. M. G., XLI, S. 62, wo er von al-Darakutni das "Schwert der Sunna" genannt wird.

<sup>4)</sup> Ibn Ḥazm, Milal, II, Bl. 169 r., werden folgende Verse angeführt: شهدت بان البعلم هاذل باصحابه والباقلاني اهنان

وما للعون في ذاك دونة وكلَّم في الكفر والأفيان مسترك للهود على اللعون في ذاك دونة وكلُّم في الكفر والأفيان في الله اللهودي في الله اللهودي في الله اللهودي في الله اللهودي في اللهودي 
<sup>5)</sup> Catalog der Bibliothek des Chedive, I, S. of, Nr. 10

Zeiteinheiten nicht fortdauern kann, einführte. Wir haben keinen Grund, Ibn Chaldún's diesbezügliche Angaben zu bezweifeln und so können wir nur feststellen, dass von al-Bāķilānî neue Gedankenelemente aus der griechischen Philosophie, oder vielleicht aus der Dogmatik der orientalischen Kirche 1), in den Kalâm eingeführt worden sind, und dass diese Elemente für die weitere Entwickelung des Kalâms von entscheidender Wichtigkeit waren. Maimūnî, dessen Bericht über den Kalâm zum Werthvollsten gehört, was wir über diesen Gegenstand besitzen, führt die oben erwähnten Begriffe und Ansichten als die grundlegenden Gedanken der Mutakallimûn vor 3), und noch später singt ein afrikanischer, kalâmfeindlicher Dichter, Abūl-Kāsim al-Rūḥî aus Tūnis:

"Gott ist mein Herr, und ich brauche nicht zu wissen, "Was ein Atom, was der 'leere Raum' sei, "Was der Urstoff, der da rufet: "Was habe ich, wenn ich der Form bar bin?"<sup>3</sup>).

Die Begriffe al-Bâķilânî's behaupteten sich also immer in der weiteren Entwickelung des Kalâms, wovon übrigens auch die zahlreichen Anführungen zeugen. Ibn Ḥazm erwähnt und citirt von ihm das "Kitâb al-ibtiṣâr fî'l-kur³ân" 4) und ein Buch über die Ansichten der Ḥarmaṭen 5). Er erwähnt seine Ansicht, dass man von Gott auch andere Namen als die, welche im Ḥorân und in der Tradition vorkommen, gebrauchen dürfe 6). Al-Bâķi-lânî und seine Genossen sollen auch behauptet haben, dass Alles, was in den Traditionen von der Verwandlung der Seelen der

الله ربتى ولست ادرى ما للوهر الفرد وما للالاء ولا الهيول التى تنادى ما لى عن صورة عراء ولا وجيود ولا انتفام ولا ثبوت ولا انتفاء

<sup>1)</sup> An einer anderen Stelle habe ich darauf hingewiesen, dass der Terminus طبوهر الفرد die Übersetzung des griechischen μέριαα οὐσία ist.

<sup>2)</sup> More, I, Cap. 73, Prop. I, II, VI, IX.

<sup>3) 1</sup>bn Chaldan, Mukaddima, S. 14.

<sup>4)</sup> S. Z. D. M. G., XLII, S. 666.

<sup>.</sup> قول الباقلاني في كتابع في مذاهب القرامطة: . Milal, II, Bl. 158, v.: قول الباقلاني في كتابع في مذاهب

<sup>6)</sup> Milal, II, Bl. 152 v. Vgl. auch al-Ígi, S. 14.

Märtyrer in grüne Vögel, von der Rückkehr der Seele des Todten in den Körper vorkommt und was überhaupt von einem Erscheinen der Seele im Raume gesagt wird, sich nur auf einen kleinen Theil des betreffenden Todten beziehe <sup>1</sup>). Manche As<sup>c</sup>ariten brachten diese Lehre mit einer anderen Tradition in Zusammenhang <sup>2</sup>).

Bemerkenswerth ist noch seine Meinung, dass die natürlichen Eigenschaften der Dinge nicht existirten: das Feuer brennt nicht, der Schnee macht nicht kalt, das Brod sättiget nicht, sondern, so können wir diese Ansicht nach den Angaben Maimuni's ergänzen: Gott schafft in den Dingen in jedem Augenblick diese Accidenzen<sup>3</sup>).

Ein Schüler des *Ibn Fűrak* war *Abű'l-Ķâsim al-Ķuśejrî* (st. 465), von dem zwar berichtet wird, er wäre in dogmatischen Fragen dem *Aścarî* und in religionsgesetzlichen dem Śâńci gefolgt ), der aber auf die Entwickelung des Kalâms keinen Einfluss hatte. Von grösserer Bedeutung scheint ein Schüler al-Bâķilânî's gewesen zu sein, der von *Ibn Ḥazm* in sehr heftiger Weise bekämpft wird, *Abū Gacfar al-Sumnânî*, Ḥaḍî von Mauṣil. Da die Polemik *Ibn Ḥazm's* gegen ihn mit seinen Angiffen auf andere Aścariten und Murgiten im Zusammenhange steht, so werden wir sie im Zusammenhange darstellen.

Ein Theil der Murgiten behauptet, dass derjenige, welcher an

وقال السمناني ان الباقلاني واصحابه يقولون ان كل عدد الله خصر وان ما جاء في الخبر من نقل ارواح الشهدآء الى حواصل طير خصر وان روح الميت ترد الى جسده في قبره وما جرى مجرى ذلك من وصف الروح بالقرب والبعد والانتقال والسكون والعذاب فكل ذلك محمول على أقل جزء من اجزآء الميت والشهيد والكافر واعادة لخياة في ذلك لجزء قل ابو محمد وهذا من طريق الهوس وتطاس [م] الدين ولقد . 2) Das. عجب الدنب لقول رسول الله صلّعم كل ابن الروح انما يبقى في عجب الذنب لقول رسول الله صلّعم كل ابن الم ياكله عجب الذنب منه خلق ومنه يركب عدد . 3. Steinschneider, Polemische und apologetische Literatur, S. 421.

<sup>3)</sup> More, I, Cap. 73, Prop. VI.

<sup>4)</sup> Ibn Challikan, Nr. 404.

Gott glaubt und die Prophetie Muhammed's leugnet, weder als Gläubiger, noch als Ungläubiger betrachtet werden kann; er ist Gläubiger und Ungläubiger zugleich 1). Die Karrâmijja behaupteten, heisst es bei Ibn Hazm, die Propheten wären nicht infallibel gewesen, sie hätten auch Hauptsünden begehen können, nur in Betreff ihrer prophetischen Mittheilungen wären sie infallibel gewesen. Ähnliches behauptete auch Sulejman b. Chalaf al-Bâáî, ein hervorragender Aścarite. Als aścaritische Ansichten werden von Muhammed b. al-Hasan b. Fúrak al-Isbahânî erwähnt, "dass Gott Alles durch sein Wesen bestimmt thue; er könne nicht die Welt vernichten, ohne in einen Zustand der Unbehaglichkeit zu kommen, wie es der war, welcher der Schöpfung voranging. Auch behaupten sie, er sei ein beweglicher Körper, weisses Feuer, er könne die verwesten Körper nicht zurückbringen, nur andere ähnliche schaffen. Zu ihren Dummheiten gehört auch, dass sie glauben, es könne zur selben Zeit zwei oder auch mehrere Imâme geben 2). Ferner behaupten die Aścarijja, dass die Juden und Christen zur Zeit Muḥammed's diesen nicht gekannt und dass er in ihrer Taurât nicht angedeutet gewesen sei. Dies ist aber eine freche Lüge und Ketzerei, offenbarer Widerspruch gegen den Korân; sie kannten ihn, wie man einen Gâr kennt; sie wussten, dass er Muhammed b. 'Abd Allâh b. 'Abd al-Muțțalib sei". — Hier beruft sich Ibn Hazm auf sein polemisches Werk, in dem er auch gegen den Kairuwâner Ascariten Michtaf b. Dûnâs geschrieben hat 3). Die

<sup>1)</sup> Milal, II, 149 v.

وذكر عنهم محمد بن لحسن بن فورك الاصبهائي الاشعرى :. Das. وذكر عنهم محمد بن لحسن بن فورك الاصبهائي الاشعرى :. Das. وانه لا يقدر على يقولون أن الله عز وجل يفعل كل ما يفعل بذاته وانه لا يقدر على افناء خلقه كله حتى شقى وحده كما كان من قبل أن يخلق قالوا أيضا أن كلام الله عز وجل لا يقدر على غير ما فعل تعالى الله عن هذا وقالوا أيضا أنه جسم متحرك أبيض النور وذكر عنهم أنهم يقولون أنه عز وجل لا يقدر على أعادة الاجسام بعد بلاء لكن يقدر على أن يخلق مثلها ومن حاقاتهم أنهم يجيزون كون أمامين وأكثر في على أن يخلق مثلها ومن حاقاتهم أنهم يجيزون كون أمامين وأكثر في

وقد تقصينا الردّ عليهم في ما خلا من ديواننا ... Milal, II, Bl. 150 v.: وقد تقصينا الردّ عليهم في ما خلا من ديواننا على الملحدين المحين عي

erwähnten Ketzereien hätten die Kairuwâner Ascariten offen bekannt, wie dies ihm ein jeder Gelehrter, der mit ihnen verkehrt hat, wie caba al-Raḥmân al-Kurasî al-Gamrî und Ibn Gadida al-Kairuwânî, versicherte.

Der Kâdî von Mausil, Abû Ġaʿfar al-Sumnânî erwähnt in seinem bekannten Werke, Gott habe fünfzehn Attribute, die alle ewig und von einander verschieden seien, was auch Mejműn b. ʿAķîl und noch andere von den Aśʿariten in ihren Schriften offen bekannt haben ¹). Ja, al-Aśʿarī selbst sagt in seinem "Kitâb al-mágâlis", dass es ausser Gott Dinge gebe, die ewig seien, wie er selbst ²). — "Zu den Dummheiten der Aśʿariten gehört auch ihre Ansicht, dass die Menschen Zustände hätten, die weder existirend, noch nichtexistirend, weder bekannt, noch unbekannt, weder geschaffen, noch ungeschaffen, weder wahr, noch unwahr seien" ³).

ابليس اللعين وسائر الكانبين نقضنا فية كلام رجل من متكلميهم من العين المعنى المعنى العين المعنى المع

ذكر هذا عند الى جعفر السمناني الاعمى قاضى : Milal, II, Bl. 151 r.: الموصل تلميذ الباقلاني في كتابه المشهور وهو من اكابره ان لله تعالى خمسة عشر صفة كلها قديمة لم تزل مع الله عز وجل وكلها غير الله تع ولا خلاف له عز وجل وكل واحدة منها غير الاخرى منها وخلاف لسائرها والله تعالى غيرهي وخلافهي صرح بهذا ميمون بن عقيل وغيره لسائرها والله تعالى غيرهي وخلافهي صرح بهذا ميمون بن عقيل وغيره .

وقد صرّح الاشعرى فى كتابة المعروف بالمجالس بان مع الله : 2) Das. في الله عدد كما انه لم ين

ومن حمالت الاشعرية قولهم أن للناس أحوالا ومعانى لا موجودة ولا (3 معدومة لا معلومة ولا أزلية ولا عير معدومة لا معلومة ولا أجهولة لا محدثة ولا عير محلوقة ولا على باطل المخ

"Ferner behaupten alle Ascariten, Gott trage die Attribute in seinem Wesen. Wörtlich sagt Abu Gaefar al-Sumnant, der Blinde, Kâdî von Mausil, der Grösste unter den Anhängern al-Bâkilânî's und der Vornehmste unter den Ascariten in dieser Zeit, dass, wenn Jemand behaupte, Gott sei ein Körper, weil er seine Attribute trage, der Sinn seiner Worte alsdann richtig sei; nur im Ausdruck habe er sich geirrt. Das ist der Wortlaut seiner Rede in seinem bekannten grossen Werke. Überhaupt, was wir von ihnen anführen werden, ist der Wortlaut ihrer Rede in ihren Büchern, Wort für Wort; wir setzen nichts hinzu und nehmen nichts hinweg. Nach al-Sumnânî hat Gott mit der Welt gemein die Existenz und das Fürsichsein, welches demjenigen der Substanzen und Körper gleich ist, da er Attribute besitzt, die an ihm haften, die in seinem Wesen sind. Wir kennen keinen von den übertriebensten Musabbiha, der die Kühnheit gehabt hätte, solches zu behaupten, wie dieser gottlose, unwissende Ketzer, der Gott lästert: "Er habe etwas gemein mit der Welt!' Verhüte Gott, dass man von ihm behaupte, er habe etwas mit irgend einem Dinge gemein! 1). Ferner lehrt al-Sumnânî nach seinen as aritischen Lehrern, der Sinn der Worte des Propheten, dass Gott den Adam nach

وتالوا كلام ان الله تعالى حامل لصفاته في ذاته نص قول الى : ١٥١٠ (١ جعفر السمناني الاعبى قاضى الموصل وهو اكبر اصحاب الباقلاني ومقدم الاشعرية في وقت[نا] هذا وقال هذا السمناني ان من سمّى الله جسما من اجل تمله لصفاته فقد اصاب المعنى وأخطأ في التسمية فقط هذا نص كلامه في كتابه الكمير المشهور وكل ما نورد عنام فانما نورد نص كلامه في كتبم حوفا حرفا لا نويد ولا ننقص وقال السمناني ان الله تعالى مشارك للعالم في الوجود وفي قيامه بنفسه كقيام الجواهم والاجسام في انه فو صفات قائمة به موجودة بذاته كما ثبت ذلك بما هو موصوف بهذه الصفات من جهة اجسام العالم وجواهره وهذا نص كلامه حرفا حرفا وما نعلم احدا من غلاة المشبهة اقدم على ان يطلق ما اطلق هذا المبتدع الملحد الجاهل المهود عن الله تعالى مشارك للعالم حاشى هذا المبتدع الملاحد الجاهل المهود عن الله تعالى مشارك العالم حاشى اصلاً

seiner Gestalt geschaffen, sei der, dass er ihn mit seinen Attributen ausgestattet, die Engel vor ihm wie vor sich selbst habe huldigen lassen, was Alles aber pure Ketzerei ist 1). Er behauptet auch, es sei unrichtig, zu sagen, das Wissen Gottes sei verschieden von jedem anderen Wissen, und seine Macht sei verschieden von jeder anderen, denn alle werden ja von uns als Wissen und Macht bezeichnet". Hieraus folgt nach Ibn Hazm, dass nach seiner Ansicht das Wissen und die Macht Gottes von derselben Art seien, wie die unserigen, und da unsere Macht und unser Wissen geschaffene Accidenzen sind, folglich auch das Wissen und die Macht Gottes geschaffene Accidenzen seien. Ganz offen sagen aber al-Sumnânî und Ibn Fûrak in der Einleitung zu seinem Uşûlwerke, dass alles Geschaffene und Ungeschaffene, also auch Gott, determinirbar sei, was ebenso eine Ketzerei ist, wie die Äusserung al-Sumnânî's, Gott sei seiner Attribute bedürftig, was höchstens nur noch die Juden, seine Brüder, zu behaupten im Stande waren 2).

وقال السمناني عن شيوخه من الاشعريّة ان معنى قول النبيّ :.Das من صلّعم ان الله تعالى خلق آدم على صورته بما هو على صفة الرجن من الحياة والعلم والاقتدار واجماع صفات الكمال فيه واسجد له ملائكته كما اسجدم لنفسة وجعل لم الامر والنهى على دريته كما كان لله كما لله كل ذلك .

وقال السمناني اند لا يصبّح القول بان علم الله تعالى مخالف ... 162 (2 العلوم كلها ولا ان قدرت تعالى مخالفة للقدر كلها لانها كلها داخلة تحت قولنا ووصفنا القدر والعلوم، قال ابو محمد هذا نص كلامة وهذا بيان بان دينه ان علم الله تعالى وقدرته من نوع علمنا وقدرتنا وانا الامر كذلك عنده فعلمنا وقدرتنا عرضان فينا مخلوقتان فوجب ضرورة ان علم الله تعالى وقدرت عرضان في الله مخلوقتان ان من المحال الممتنع وقوع ما لم يزل مع المحدث المخلوق تحت حد واحد ونوع واحد ونوع واحد ونوع في كتابه ونص أيضا محمد بن الحسن بن فورك في صدر كلامة في كتابة في الاصول ان الحدود لا مختلف في قديم ولا في محدث قالوا ذلك في محديده المعنى العلم بصفة يقع تحتها علم ولا في محدث قالوا ذلك في محديده المعنى العلم بصفة يقع تحتها علم

Es werden noch andere Äusserungen al-Sumnânî's angeführt, die nach der Ansicht von Ibn Ḥazm schlimmere Ketzereien enthalten als sämmtliche Behauptungen der Mugassima.

Einen ähnlichen Widerwillen, wie gegen die Attributenlehre der Ascariten, bekundet *Ibn Hazm* gegen ihre Auffassung vom Gottesworte '). Zur Characteristik derselben erzählt er nach einem call b. Hamza, dass dieser einen Ascariten gesehen, wie er ein Korânexemplar mit dem Fusse stiess. Ali widersetzte sich dem und sagte: "Wehe dir, dass du so handelst mit dem Buche, in dem das Wort Gottes ist". "Bei Gott", entgegnete der Ascarit, "es ist nur Farbe und Schwärze darin, aber nicht das Wort Gottes".

Sämmtliche Asfariten stimmen darin überein, Gott könne nicht ungerecht handeln, auch keine Lüge mittheilen, worin sie nur den Juden gefolgt sind 2).

الله تعالى وعلوم الناس وهذا نصّ منه على ان الله تع محدود واقع معنى تحت حدّ واحد ونوع واحد ولدذلك علمه وقدرته في قوله محدودان واقعان مع علمنا وقدرتنا تحت حد واحد ... ونصّ السمناني في كتابه على ان العالم والقادر والمريد من الله ومن خلقه انما كان محتاجا الى هذه الصفات لكونه منوصوفا بها لا بجوازها قال ابو محمد هذا نص كلامه وهذا نصّ منه بلا تكلف [ع] ولا تاويل بان الله محتاج الى الصفات تعالى الله عن كفر هذا الارعن وما يدرى احدا محتاج الى الصفات تعالى الله عن كفر هذا الاعن وما يدرى احدا . بلغ هذا الكفر الا اليهود اخوانه القائلين ان الله فقير الخ

الله على بن على الشعرية الشعرية المستحف برجله قال فاكرت المستحف برجله قال فاكرت المستحف وقيم كلام الله عزّ فلك وقلت له وبحك تفعل هذا الفعل بالمستحف وقيم كلام الله عزّ وجلّ وقال في والله ما قيم الا الساخام والسواد واما كلام الله فلا او كلاما .

وقالت الاشعرية كلها ان الله تعالى لا يقدر على ظلم :.. Milal, II, 154 r.: الله احد البتة ولا يقدر على الكذب ولا على ان يقول المسيح ابس الله حتى يقول قبل ذلك وقالت اليهود انه تعالى لا يقدر على ان يتخذ لهوا ولا انه لا يقدر البتة ان يظهر

Von al-Bākilānî' theilt al-Sumnānî die Ansicht mit, dass Gott die Busse des Sünders nicht annehme und dass das Vermeiden der Hauptsünden noch nicht die Verzeihung der kleineren Sünden bewirke 1). Ebenso wie sein Lehrer leugnete auch al-Sumnānî die Infallibilität der Propheten ausser dem, was sie im Namen Gottes mittheilen. Ja, es sei sogar möglich, dass der Prophet ausser seiner prophetischen Thätigkeit ein Ungläubiger sei 2).

معجزة على يدى كذاب يدعى النبوّة فان اتّعى الاهية كان حينتُذ قادرا على اظهار المعجزات على يهديه وانه تعالى لا يقدر على تسمية للإزأ الذى لا يجزى ولا على ان يدعو احد[۱] الى غير التوحيد هذا نصّ كهدامهم . . ولقد اخبرنى بعض من مجالسنا انه كلم رجلا منه من اهل قيروان افريقية يعاطب للحدل والعلم عذهبهم في هذه المسئلة قل فقلت فالله تعالى عندكم لا يقدر على ما يصفونه بالقدرة علية قل فقال لى نعم لا يقدر لا يقدر وقال هذا الباقلاني لا فرق بين قال فقال لى نعم لا يقدر لا يقدر وقال هذا الباقلاني لا فرق بين النبيّ وبين الساحر فَيَما ياتيان به الا التحدى فقط وهو قول النبيّ النبيّ وبين الساحر فَيَما ياتيان به الا التحدى فقط وهو قول النبيّ

قال ابو محمد وسمعت بعض مقدميهم يقول ان ... Milal, II, 156 v.. وترب الملاة ويضيع زكاة من كان على معاصى جمة من زنى وسرق وتدرك الصلاة ويضيع زكاة وغير ذلك ثر تاب عن بعضها فان توبته تلك لا يقبلها الله عز وجل البتة وقد نص السمنانى على ان هذا قول الباقلانى وقول ابى هاشم الجبائى . . . ونص السمنانى عن شيخه الباقلانى انه كان يقول ان الله المبائر باجتناب الكبائر الكبائر المعائر باجتناب الكبائر

ومن كفرانهم الصلع ان السمناني نص على ان الباقلاني :. Milal, II, 160 r. كان يقول ان جميع المعاصى كلها لا تحاش شيها مما يجب ان يستغفر الله عز وجل منه فانه جائز وقوعها من رسول الله صلّعم ومن كل نبتى الا الكذب في البلاغ فقه قل الباقلاني وان نههى عنه منسوخ صلّعم عن شئى ثر فعله فليس فلك دليلا على ان النهى عنه منسوخ ان قد يفعله عاصيا لله عز وجل قل الباقلاني وليس على اصحابه فرضا

So viel glaubten wir von den Bemerkungen *Ibn Ḥazm's*, die sich besonders gegen al-Sumnánî richten, hervorheben zu müssen. Dieser wird jedenfalls eine bedeutende Erscheinung gewesen sein, die auf die Entwickelung des Ascaritenthums von Einfluss war.

Zu den Schülern al-Bákilánî's gehörte auch Abû'l-Hasan 'Alî b. 'Îsa (st. 413), der wegen seiner Lobgedichte auf die Gefährten des Propheten "der Dichter der Sunna" genannt wurde. Es ist jedenfalls characteristisch, dass dieser Dichter dem Schülerkreise al-Bâkilânî's, der, wie wir sahen, noch Vieles von der Kühnheit der Mu'taziliten besitzt, angehören konnte.

Als ein hervorragender Vertreter der orthodoxen Dogmatik gilt Abū Ishāk al-Isfarā'înî'), der seine Kenntniss des Kalāms zuvörderst dem Schüler al-Ascarî's, dem Abū'l-Ḥusejn al-Bāhilī zu verdanken hatte²). Er wird in späteren Werken als "der Lehrer" schlechthin erwähnt. Bekannt ist seine Ansicht über die Wunder der Heiligen (karāmāt al-aulijā'), die er leugnete. Hie und da werden seine Ansichten von seinem noch berühmteren Schüler Abū'l-Macālī Imām al-Ḥaramejn angeführt³).

Vom Letzteren besitzen wir einen Auszug aus seinem grossen Kalâmwerke, das den Titel "al-Śâmil fî uşûl al-dîn" führte. Seine Ansichten zeigen den Übergang vom älteren as aritischen Kalâm zu demjenigen al-Ġazāli's. Die Darstellung seiner Lehren würde sehon über den Rahmen dieser Abhandlung hinausführen, deren Zweck nur war, einige Voraussetzungen des As aritenthums zu beleuchten und zu seiner ältesten Geschichte, für welche wir die Angaben aus der späteren Literatur zusammenlesen müssen, einige Beiträge zu liefern.

ان ينكروا ناسك عليه وقال السمناني في كتاب الامامة من ديوانه المشهور لولا دلالة العقل على وجوب كون النبيّ صلّعم معصوما في البلاغ كما لا يجب نلك فيما سواه من افعاله واقواله [....] وقال ايصا في مكان اخر منه وكذلك يجوز أن يكفر النبيّ بعد اداء الرسالة،

<sup>1)</sup> S. über ihn Ibn Challikan, Nr. 4. Die Stellen bei al-Igi sind angegeben in Haarbrücker's Anmerkungen zu al-Śahrastani, II, S. 402.

<sup>2)</sup> Ibn Challikan, ed. Wüstenfeld, VI, S. 136.

<sup>3)</sup> Z. B. Kitab al-irśad, 3 v., 7 v., 8 r., 20 r., 23 r.



## L'ambassade d'al-Ghazal auprès du roi des Normands

par

A. FABRICIUS.



## L'ambassade d'al-Ghazal auprès du roi des Normands.

Comme il est à présumer, les communications des hommes du Nord avec les Arabes ont été très rares.

Bien longtemps, depuis plusieurs siècles, on connaît les trouvailles fréquentes de monnaies cufiques qui se sont faites très souvent dans le sol de l'île suédoise de Gotland; ces trouvailles témoignent des relations commerciales antiques entre le Nord et l'Orient. Plus tard, dans les temps modernes, on a trouvé des renseignements sur les invasions des Normands dans l'Espagne arabe; mais, de nos jours, c'est grâce à l'infatigable travail du célèbre savant Reinhard Dozy, que bien des auteurs et historiens arabes ont été reproduits, publiés et traduits d'après les manuscrits, qui ont jeté de nouvelle lumière sur l'histoire arabe en général et particulièrement sur les invasions des Normands.

La relation de l'ambassade que Abdérame II après l'invasion de 844 envoya au roi des Normands, est un morceau curieux et unique en son genre. On a connu quelques particularités sur cette ambassade par les extraits qu'en a donnés Maccari (t. I, p. 630) d'Ibn Dihya; mais ils sont si incomplets, qu'ils ne suffisent pas même pour en fixer le temps. Heureusement, le Musée britannique a acheté en avril 1868 un excellent manuscrit de cet ouvrage d'Ibn Dihya, qui porte le titre de "al-Motrib fi ach'ari ahli 'l-Maghrib" ou le (livre) amusant sur les poésies des Maghribins, et qui n'existait pas jusqu'à lors en Europe. Entre autres articles, il contient l'ambassade d'al-Ghazal.

L'auteur Abou 'l-Khattab ibn Dihya ou Dahya était d'une naissance très illustre. Il descendait, du côté de son père, d'un VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique. compagnon de Mahomet, et du côté de sa mère, de Hosain, petit-fils du Prophète. Né à Valence vers le milieu du XIIe siècle, il était fort versé dans la philologie et l'histoire, mais surtout dans les traditions relatives au Prophète. Pour les recueillir, il parcourut l'Espagne mauresque, l'Afrique et l'Asie, et mourut au Caire en 1235.

Mais il a suivi un auteur beaucoup plus ancien, *Tammam ibn Alcama*, qui avait été vizir sous trois sultans, Mohammed, Mondzir et Abdallah, et qui mourut l'an 896, comptant 96 années lunaires.

L'ambassadeur que Abdérame II envoyait au Nord, fut Yahya ibn al-Hacam Becri de Jaen, un des poètes les plus renommés de son temps. Dans sa jeunesse, il avait reçu le surnom de Ghazal (gazelle) à cause de sa beauté. A Constantinople, où il avait été envoyé en ambassade par Abdérame, il avait su gagner l'empereur et surtout l'impératrice par ses discours spirituels, ses galanteries et ses bons mots.

Voici le texte du manuscrit en traduction de Dozy:

«Lorsque l'ambassadeur du roi des Madjous fut arrivé auprès du sultan Abdérame pour lui demander la paix, après qu'ils furent sortis de Séville, qu'ils en eurent attaqué les environs, qu'ils y eurent été mis en fuite et que le commandant de leur flotte eut été tué, Abdérame résolut de leur répondre qu'il leur accordait leur demande. Il ordonna donc à al-Ghazal d'aller en ambassade avec l'envoyé de leur roi, attendu qu'al-Ghazal avait l'esprit subtil et prompt, qu'il savait répondre nettement, qu'il avait du courage et de l'audace, et qu'il savait entrer par toutes les portes et en sortir. Accompagné de Yahva ibn Habib, il se rendit à Silvès, où un beau navire, pourvu de toutes les choses nécessaires, avait été préparé pour les recevoir. Ils étaient porteurs d'une réponse à la demande du roi des Madjous et d'un présent en retour du sien. L'ambassadeur de ce roi entra dans un autre vaisseau, celui dans lequel il était venu, et les deux embarcations firent route ensemble. A la hauteur du grand promontoire (Saint-Vincent?) qui entre dans la mer, qui est la limite de l'Espagne dans l'extrême Ouest, et qui est la montagne connue sous le nom d'Alowiva. ils furent assaillis par une tempête.

Ce danger passé, al-Ghazal arriva à la limite du pays des

Madjous, à une de leurs îles. On s'y arrêta quelques jours pour réparer les navires et pour se reposer. Puis le vaisseau des Madjous fit voile vers le roi pour lui annoncer l'arrivée de l'ambassadeur. Le roi s'en réjouit, et quand il eut donné l'ordre de faire venir les Andalous, ils se rendirent à l'endroit où il résidait. C'était une grande île dans l'Océan, où il y avait des eaux courantes et des jardins; elle était à trois journées, ce qui équivaut à trois cents milles, de la terre ferme; il y avait une quantité innombrable de Madjous, et dans le voisinage se trouvaient beaucoup d'autres îles, grandes et petites, toutes habitées par des Madjous, et le continent leur appartient aussi; c'est un grand pays qui demande plusieurs jours pour le parcourir. Ils étaient alors païens (Madjous); à présent ils sont chrétiens, car ils ont abandonné le culte du feu, leur ancienne religion; seulement les habitants de quelques îles l'ont retenue; là on épouse encore sa mère ou sa sœur et d'autres abominations s'y commettent aussi. Avec ceux-là les autres sont en guerre et ils les emmènent en esclavage.

Le roi ordonna de préparer pour les Andalous une belle demeure. Il envoya des personnes à leur rencontre et les Madjous accoururent en foule pour les voir, de sorte que les Andalous furent à même de les observer dans leur costume et de s'en étonner. Deux jours après leur arrivée, le roi les appela en sa présence; mais al-Ghazal conditionna qu'il ne serait pas obligé de s'incliner devant lui et que lui et son compagnon ne s'écarteraient en rien de leurs habitudes.

Le roi y avait consenti; mais lorsqu'ils arrivèrent à la salle où le roi, qui était magnifiquement vêtu, les recevrait, ils trouvèrent que, conformément à son ordre, la porte en avait été rendue si basse, qu'on ne pouvait entrer qu'en se baissant. Alors al-Ghazal s'assit par terre, et, s'aidant de ses pieds, il se poussa en avant sur son derrière; puis, ayant ainsi passé par la porte, il se redressa aussitôt.

Le roi avait rassemblé beaucoup d'armes et de choses magnifiques; mais al-Ghazal ne donna aucun signe d'étonnement ou de crainte, et, se tenant debout, il dit: "Salut et bénédiction à vous, ô roi, et à tous ceux qui se trouvent en votre présence! Puissiez-vous jouir longtemps de la gloire, de la vie, de la protection qui peut vous conduire à la grandeur dans ce

monde et dans l'autre, qui durera toujours et où l'on sera en présence du Dieu vivant et éternel, le seul être, qui n'est point périssable. C'est lui qui règne et c'est vers lui que nous retournerons".

L'interprête ayant traduit ces paroles, le roi les admira et dit: "C'est là un des sages de son peuple et un homme d'esprit". Cependant il avait été surpris de ce qu'al-Ghazal s'était assis par terre et de sa manière d'entrer les pieds les premiers, et il dit: "Nous avions l'intention de l'humilier; mais il a pris sa revanche en nous montrant d'abord ses semelles. Si ce n'était pas un ambassadeur, nous nous offenserions de cela".

Ensuite al-Ghazal lui offrit la lettre du sultan Abdérame. On la lui lut et on la lui traduisit. Il la trouva belle, la prit, l'éleva et la mit dans son sein. Puis il ordonna d'ouvrir les coffres qui contenaient les présents, examina les étoffes et les vases, en fut fort content, et permit aux Andalous de retourner à leur demeure, où ils reçurent de sa part un traitement considérable.

Pendant son séjour dans le pays des Madjous, al-Ghazal eut avec eux plusieurs rapports: tantôt il disputait contre leurs savants et les réduisait au silence, tantôt il combattait avec leurs meilleurs guerriers et les perçait de ses coups.

Avant entendu parler de lui, l'épouse du roi des Madjous voulut le voir et le fit venir. Arrivé en sa présence, il la salua; puis il la contempla longtemps comme frappé d'étonnement. "Demande-lui", dit-elle alors à son interprète, "pourquoi il me regarde si longtemps, si c'est parce qu'il me trouve belle, ou bien pour une raison tout à fait opposée". La réponse qu'al-Ghazal donna fut celle-ci: "La raison en est que je ne soupçonnais pas qu'il y eût au monde un tel spectacle. J'ai vu auprès de notre roi des femmes choisies parmi les plus belles de toutes les nations; mais jamais je n'ai vu une beauté qui approchât de celle-ci". - "Demande-lui", dit la reine à l'interprète, "s'il raille ou s'il parle sérieusement". — "Sérieusement", répliqua-t-il. - "N'y a-t-il donc pas de belles femmes dans votre pays?" demanda t-elle. - "Montrez-moi", répondit al-Ghazal, "quelques-unes de vos dames, afin que je puisse les comparer aux nôtres". La reine ayant alors fait venir celles qui passaient pour les plus belles, il les examina de la tête aux pieds et

dit: "Elles ont de la beauté; cependant elle n'est pas comme celle de la reine, car la sienne et toutes ses autres qualités ne peuvent pas être appréciées à leur juste valeur par tout le monde, mais seulement par les poètes, et si la reine veut que je décrive sa beauté, ses nobles qualités et son intelligence, dans un poème que l'on récitera dans toutes nos contrées, je le ferai de grand cœur". La reine, chatouillée dans son amour-propre, tressaillit d'aise et ordonna de lui offrir un présent.

Mais il refusa de l'accepter. "Demande-lui donc", dit elle alors à l'interprète, "pourquoi il le refuse; est-ce par mépris pour le présent ou pour moi?" L'interprète ayant exécuté cet ordre, al-Ghazal répondit: "Son présent est magnifique, et en recevoir un d'elle est un grand honneur, car elle est reine et fille de roi; mais le présent qui me suffit, c'est que j'ai eu l'honneur de la voir et d'être reçu par elle avec bonté. Voilà le plus beau présent qu'elle pût me faire, et si elle veut me donner encore davantage, qu'elle me permette alors de revenir à toute heure". Cette réponse, qui fut traduite par l'intreprète, augmenta encore son contentement, et elle dit: "Je veux que l'on porte le cadeau à sa demeure et je lui permets de venir me rendre visite chaque fois que cela lui plaira; jamais ma porte ne lui sera interdite et je le recevrai toujours de la manière la plus honorable". Al-Ghazal la remercia, appela sur elle la bénédiction du ciel et prit congé.

Tammam ibn Alcama dit: Lorsque j'entendis al-Ghazal faire ce récit, je lui demandai: "Était-elle donc, du moins jusqu'à un certain point, aussi belle que vous le lui faisiez entendre?"— "Certes", répondit-il, "elle n'était pas mal; mais à vrai dire, j'avais besoin d'elle et en lui parlant de la manière dont je le faisais, je gagnais ses bonnes grâces et j'obtenais encore plus que je n'avais osé espérer". Tammam ibn Alcama ajoute: Un de ses compagnons m'a raconté ceci: L'épouse du roi des Madjous fut tellement charmée d'al-Ghazal, qu'elle ne pouvait pas laisser passer un jour sans le voir. S'il ne venait pas, elle le faisait chercher et alors il restait auprès d'elle en lui parlant des musulmans, de leur histoire, du pays qu'ils habitent, des peuples voisins, et ordinairement, quand il l'avait quittée, elle lui envoyait un cadeau, des étoffes, des mets, des parfums ou autre chose. Ces visites fréquentes étant devenues de notoriété

publique, ses compagnons s'inquiétèrent et lui conseillèrent d'être plus prudent. Trouvant qu'ils pouvaient bien avoir raison, al-Ghazal ne fit plus que de rares visites à la reine. Elle lui en demanda la cause, et il ne la lui cacha point. Sa réponse la fit sourire. "La jalousie", dit elle, "n'est pas dans nos habitudes. Chez nous les femmes ne restent auprès de leurs maris qu'autant qu'elles le veulent, et quand leurs maris ont cessé de leur plaire, elles les quittent".

(La coutume chez les Madjous, avant que la religion de Rome eût été portée chez eux, était qu'aucune femme ne refusait à un homme (s'il était de même condition); mais si une femme noble voulait épouser un vilain, on la blâmait et sa famille l'en empêchait.)

Lorsque al-Ghazal eut entendu la réponse de la reine, il se rassura et désormais il ne se gêna pas plus qu'il ne l'avait fait avant que ses amis eussent parlé.

Tammam dit: Dans sa jeunesse, al-Ghazal avait été fort joli; c'est pour cela qu'on lui avait donné le surnom de gazelle, et dans l'âge mûr c'était un bel homme. A l'époque où il partit pour les pays des Madjous, il frisait la cinquantaine et il commençait à grisonner, mais il avait encore toute sa force, toute sa vigueur, et il n'avait pas cessé d'être beau. Or l'épouse du roi, laquelle s'appelait Noud, lui demanda un jour quel était son âge. "Vingt ans", répondit-il en badinant. "Comment se peut-il", dit-elle alors à l'interprète, "qu'un homme de vingt ans ait les cheveux gris?" — "Pourquoi pas?" répondit-il à l'interprète; "n'a-t-elle donc jamais vu un poulain qui était gris au moment de sa naissance?" Cette réponse la mit de belle humeur et al-Ghazal improvisa à cette occasion ces vers:

"Tu as à supporter, ô mon cœur, un amour qui te harasse et contre lequel tu te défends comme contre un lion. Je suis épris d'une dame normande, qui ne veut pas que le soleil de la beauté se couche jamais, et qui demeure à l'extrémité du monde, là où l'on pénètre bien rarement".

"O Noud, belle dame qui a la fraîcheur de la jeunesse et dont le visage brille comme une étoile, jamais, je le jure, je n'ai vu une personne qui ait charmé mon cœur comme tu l'as fait, et si je m'avisais un jour de dire que mes yeux ont vu ta pareille, je mentirais bien certainement".

"Quand elle eut dit en badinant: ""Il me semble que ses cheveux ont blanchi"", je lui répondis sur le même ton: ""Le poulain est gris aussi lorsqu'il voit le jour"". Cela la fit rire et ma réponse lui plut; c'est pour cela que je l'avais donnée".

Si ce poème avait été composé par Omar ibn abi Rabia, par Baschar ibn Bord, par Abbas ibn al-Ahnaf, ou par un autre grand poète qui a écrit dans le même genre, on l'admirerait; mais on n'en parle pas, parce qu'il est d'un Espagnol. Comment expliquer sans cela qu'on ne le connaît pas? Car certainement une telle pièce mérite autre chose que l'oubli. Avezvous vu quelque chose de plus beau que: "qui ne veut pas que le soleil de la beauté se couche jamais?" Ou que le premier vers de cette pièce, ou le récit de la plaisanterie? Ne faut-il pas avouer que ce sont là des perles enfilées, et qu'on ne nous rend nullement justice?

Mais revenons à al-Ghazal. Lorsqu'il eut récité ce poème et que l'interprète l'eut traduit, Noud en rit et lui ordonna de teindre ses cheveux. Il le fit, et quand il fut revenu le lendemain, elle l'en complimenta, ce qui lui fournit l'occasion de composer une autre pièce que voici:

"Elle m'a complimenté sur la couleur noire qu'ont acquise mes cheveux et m'a trouvé rajeuni. Mais à mon sens des cheveux gris qu'on teint ressemblent au soleil couvert un instant par un brouillard, que le vent dissipe aussitôt. Ne désapprouve pas les cheveux blancs, belle dame; ils sont le signe de l'âge de raison. J'ai de la jeunesse ce que tu en aimes, avec l'humeur enjouée et la politesse des manières".

Il quitta enfin ce pays pour se rendre à Saint-Jacques, en compagnie de l'ambassadeur des Madjous et muni d'une lettre du roi de ce peuple pour le seigneur de cette ville. Il y resta deux mois, pendant lesquels il fut comblé d'honneurs, jusqu'à la fin de leur pèlerinage. Au bout de ce temps, il se rendit d'abord en Castille avec les pèlerins qui retournaient chez eux, puis à Tolède, et enfin il arriva dans la capitale du sultan Abdérame après une absence de vingt mois.»

Ce morceau est plus curieux et amusant qu'instructif. Il ne donne des renseignements sur les mœurs des Normands ni le but de l'ambassade. Sans doute al-Ghazal était un diplomate consommé. Il est curieux de voir que cet Arabe du IXe siècle était déjà pénétré de cette vérité, que pour mener les affaires à bonne fin, il faut gagner la faveur des femmes. A cela il s'entendait comme nul autre: il savait les flatter d'une manière très agréable et délicate. Il a aussi su se taire à propos; car de retour dans sa patrie il a bien raconté à ses amis quelques aventures, mais rien sur les secrets de l'ambassade; ce qui lui fait honneur, mais est regrettable au point de vue de l'histoire.

D'après l'opinion de Dozy, ce récit curieux mérite de la créance indubitable, aussi bien par la certitude que par la qualité de contemporain de Tammam. Il dit précisément au cours du récit qu'il en avait quelque chose de la bouche d'al-Ghazal lui-même, dont il cite les propres paroles, autre chose de ses compagnons. En tout, ce qu'il raconte spécialement s'accorde avec ce qui nous est connu d'autre part, de l'histoire du Nord.

C'est un temps turbulent que celui où les Normands comme une bourrasque se déchaînèrent sur les pays. Ils vinrent en Espagne la première fois l'an 844, et ils n'y remportèrent guère de victoire ni ne firent de butin, quoique le chemin fût signalé par des torrents de sang et des villes incendiées. Ces hôtes funestes trouvaient la résistance la plus énergique, opposée par les chrétiens montagnards belliqueux de la Galicie et les Maures guerriers de l'Andalousie. Le grand Abdérame avait tout dans un état de défense admirable; Moslems n'avaient pas peur des Normands, et les adorateurs d'Odin du Nord et ceux de Mahomet du Midi se rencontrèrent comme champions dignes de mesurer les forces sur les plaines de l'Andalousie. Après les batailles acharnées aux mois de septembre, octobre et novembre 844 aux environs de Séville, les Normands perdirent l'envie d'y rester plus longtemps et s'en allèrent. Moslems s'étaient réunis contre eux "aussi étroitement, que la paupière est réunie à l'œil", dit Ibn Adhari.

Comme l'ambassade d'al-Ghazal est exactement attachée à cette invasion, elle doit avoir eu lieu l'an 845. Malheureusement le roi des Normands n'est pas nommé, mais doit avoir été *Harik*, *Horik* ou *Eric I*, bien connu de l'histoire d'Ansgar, fils du célèbre Gudrød ou — comme le Franc Eginhard l'appelle — Godefrid, l'adversaire vigoureux de Charlemagne. Ha-

rik était un ennemi acharné de la foi chrétienne. Les annales rapportent une série de ses invasions sur les côtes du territoire des Francs. Cependant en 845 Harik donna la liberté aux captifs, et la même année il proposa la paix au roi Louis le Germanique. Un changement remarquable semble avoir eu lieu dans son esprit. Ansgar avait gagné son estime par sa manière de penser honnête et de sa conduite noble; il fut son conseiller familier et ouvrit tellement son cœur à la foi chrétienne, qu'il lui fit permettre la construction d'un baptistère à Hedeby ou Slesvig à l'entrée du Holm, qu'il envoya des dons au pape, et d'après l'avis d'autres se fit même baptiser.

Après avoir vécu ses dernières années en repos, il fut à la fin attaqué par plusieurs princes exilés et tué dans une bataille sanglante de trois jours en 854. A juste titre ces pirates regardaient Harik comme ennemi, qui, sous l'influence d'Ansgar et de l'esprit doux du christianisme, n'avait pas pris part aux expéditions, mais les avait désapprouvées, et qui cherchait, autant que faire se pouvait, d'en effacer les souvenirs. Deux fois il communiqua à Louis le Germanique, qu'il avait fait tuer plusieurs vikings les plus féroces et les plus dangereux.

Tout cela jette de la lumière sur les motifs de l'ambassade à Abdérame II. Il est évident par le récit de l'invasion de 844 que Harik lui-même n'y avait pas pris part en personne, car Ibn Adhari dit expressément, que le chef des Madjous avait été tué. Les Normands, de retour dans leur patrie, avaient parlé des cruautés commises, qui avaient tellement rempli d'horreur l'esprit de Harik, qu'il voulait en effacer le souve-nir et l'empêcher pour l'avenir. Sa proposition de paix ne pouvait être que bien accueillie par Abdérame, qui n'avait rien à gagner, mais tout à perdre par la continuation de ces invasions; les dévastations cruelles en mémoire recente, il ne pouvait que souhaiter à assurer son pays et son peuple de tels malheurs à l'avenir. Il épousa volontiers la proposition dont nous ne savons pas les particularités, mais qui n'a guère eu d'autre but que celui d'établir des rapports paisibles.

Peut-être Mr. Kunik a raison, en pensant à une alliance contre le royaume Franc, avec lequel Abdérame alors était en guerre.

L'île sur la frontière du pays de Madjous, où les vaisseaux furent radoubés, semble avoir été une des îles de la mer du Nord; car qu'il s'agisse ici du Danemark, c'est ce qui sort distinctement de la description de la grande île à trois journées, entourée de beaucoup d'îles petites et grandes — évidemment le Seeland — où le roi demeurait dans Lejre; et que le continent leur appartenait aussi, tant le Jutland que la Scanie, lequel demandait pour être parcouru plusieurs jours — tout cela s'accorde seulement avec le Danemark. Qu'il y eût une quantité innombrable de Madjous dans ces îles, ou qu'elles fussent très populeuses, cela s'accorde encore très bien avec le domicile de grandes bandes de Normands et rappelle le tropplein de la population dans les traditions du Nord comme la cause principale d'émigration et le terme de Jordanes: "officina gentium, vagina nationum".

Qu'ils fussent alors païens, est bien sur, mais voici quelques erreurs qui ne sauraient pas étonner, p. ex. l'indication de la distance de la grande île du continent (du quel point du continent d'ailleurs?), l'exagération des horreurs du paganisme, le mariage avec les mères et les sœurs, qui semble être emprunté des usages de l'Orient et de l'Égypte, p. ex. des Ptolémées; la vente des captifs païens pour l'esclavage, par les chrétiens, et enfin l'adoration du feu, qui revient si souvent dans les récits arabes sur les païens. Ainsi on trouve au commencement de la chronique d'Alphonse le savant (fol. 7 du grand manuscrit d'Escorial) que quelques peuples qui émigrèrent de l'Asie et s'établirent dans un âge très éloigné "dans les îles froides septentrionales comme la Norvège, le Danemark et la Prusse", adoraient le feu, vraisemblablement un souvenir des Arabes tiré de l'Orient, de la doctrine de Zoroastre en Perse, qui tenait le feu pour sacré, par quelle raison ses adhérents furent nommés: "adorateurs du feu". Ces peuples fabuleux sont dans la chronique d'Alphonse appelés de noms différents: Almunices, Almojuces, Almujuces, Almozudes, Almonides, qui sont employés pêle-mêle sans aucune différence de signification. Ils sont tous des corruptions du mot Madjous, sans doute le même que "mage", et ils désignaient par là justement "adorateur du feu", idolâtre, en général: païen. Sur ces Almunices rapporte la chronique, qu'ils avaient beaucoup de vaisseaux, qu'ils devinrent très puissants sur la mer et prirent la résolution de s'emparer de tous les pays qui donnent sur les côtes, image frappant des expéditions des Normands.

Le roi des Madjous est dans le récit clairement présenté comme seul et unique roi, qui dominait autant sur les îles que sur le continent, et l'exposition arabe affirme ainsi le résultat des recherches historiques modernes dans le Nord, que la supposition de l'union du royaume danois sous Gorm-le-vieux repose sur un fondement peu solide, et que le Danemark a été uni avant son temps, comme Saxe le présente, qui seulement connaît l'unité originaire.

Que le roi cherchât de faire impression sur al-Ghazal et ses compagnons par un étalage d'armes magnifiques, cela s'accorde bien avec la prédilection des hommes du Nord pour des armes et des vêtemens splendides. Le rapport singulier avec la reine donne au récit une couleur poétique. Le nom de Noud doit être une corruption de la forme septentrionale, que les Arabes n'ont pas pu prononcer ou conserver, p. ex. Asny, Audun, Gudrun, Hrodny, Idunn, Oddny, Unnr etc.

Les déclarations de la reine sur le mariage chez les hommes du Nord sont très frappantes. Le lien était facile à résoudre; comme cause de divorce (skilnaðr) il suffit que les deux parts ne s'accordaient pas, encore davantage, si le mari avait des concubines (friðlur). Au contraire, on chercha sévèrement d'empêcher le mariage entre des libres et des serfs.

Ainsi les remarques de l'auteur arabe sur le Nord — les seules qui existent, fondées sur un voyage arabe au Nord — sont affirmées par les témoignages de l'histoire du Nord.



# Die Mischwörter im Arabischen.

(Quellenbeiträge zur Kenntniss des "naḥt".)

VON

MAX GRÜNERT.

Einleitung.

I. Definition und Begriffsentwickelung.

II. Die Literatur über das "naḥt".

III. Sammlung von Beispielen über das "naht". Anhang.

Abkürzungen: Sm. = Sujûţî, Muzhir.

M. = Bistânî, Muḥîţ-'al-Muḥîţ.

# Die Mischwörter im Arabischen.

(Quellenbeiträge zur Kenntniss des "naht".)

#### Einleitung.

1. Was ist Composition im Semitischen?

Wortzusammensetzung oder Composition (nominaler oder verbaler Natur) als terminus t. der indogermanischen Grammatik ist derjenige Process, aus dem durch die untrennbare Verbindung zweier Wörter zu logischer und formaler Einheit ein neues, drittes entsteht, so zwar, dass das logisch abhängige Wort als Bestimmungswort dem Grundworte vorausgeht, wie z. B. in lat. agricola; deutsch Landmann, Tagreise etc.

Diese eigentliche (ächte, wahre) Composition unterscheidet sich von der uneigentlichen (unächten, unwahren) Composition dadurch, dass in letzterer zwei grammatisch getrennte Wörter, weil sie nur einen Begriff ausmachen, auch zu einem Worte in der Schrift verbunden werden, mit unveränderter Beibehaltung ihrer Form, wie z. B. in lat. respublica; legislator; benedico; in deutsch Landsmann; Tageslicht.

Erstere oder die eigentliche Composition kennt die semitische Grammatik nicht; und wenn hier "Unfähigkeit zur Wort-Composition" als charakteristisches Unterscheidungsmerkmal der semitischen Sprachen gegenüber den indogermanischen angeführt wird, so ist dieses Urteil durchaus nicht in allen Phasen rechtskräftig, sondern bezieht sich nur auf die Unfähigkeit zur sogenannten eigentlichen (ächten, wahren) Composition, denn die Bildung un-

eigentlicher Composita hat das Semitische mit dem Indogermanischen gemein.

Speciell in der arabischen Grammatik wird durch den terminus t. tarkîb (تَرْكيب) nur auf die uneigentliche Compositionsbildung, beziehungsweise nur auf eine Teilerscheinung derselben, hingewiesen.

Compositionsfähigkeit überhaupt ist also dem Semitischen nicht abzusprechen; es ist als ob dieser Trieb zwar als frischer Zweig emporgeschossen, aber durch gewisse Einflüsse verkümmert, sein Wachstum eingebüsst hätte; freilich sind nun auch die Compositions-Formen hier so gering an Zahl, dass der Mangel als charakteristisch auffallen musste.

2. Im Altarabischen nun erscheinen die ersten Anfänge der Nominal-Composition in einigen Eigennamen, die aus zwei unvermittelt nebeneinander stehenden, ein Satzganzes bildenden Wörtern bestehen, wie المُعَادِينُ عَبَّا رَتَّابًا مُعَادِينًا لِمُعَادِينَ اللهُ الل

Den nächsten Schritt zu wirklicher Composition ersehen wir zunächst wiederum aus der Bildung von Eigennamen wie بَعْلَبُهُ , مَعْدَيكُرِبَ , حَضْرَمُوْتُ ); diese Bildungsweise führt den Namen مُرَكَبُ مُوْجِيًّ .

Auf derselben Entwickelungsstufe der Compositions-Fähigkeit des Altarabischen steht eine eigentümliche Construction der

<sup>1)</sup> Zamahśarî, Mufassal, 5, 8f.

<sup>2)</sup> Zamaḥśarī, Muſaṣṣal, 5, 11ſ.; diese Art des zusammengesetzten Eigennamens charakterisirt er mit den schlichten Worten: المُعانِ أُحِلَا المُعانِ جُعِلاً المُعانِ أُحِلاً المُعانِ أُحِلاً المُعانِ أُحِلاً وَاحْدًا المُعانِ وَ

Cardinalzahlen; so finden wir schon frühe الثَلْثَةُ آلَافِ الثَلْثُانِ الثَلْثُانِ الثَلْثُانِ 300, 3000" an Stelle des regelmässigen ثَلْثَةُ رُقُلْتُ البِئَاتِ Beispiele, in denen schon die Stellung des Artikels auf ein Compositum schliessen lässt.

3. Beide Arten dieser Composition haben bekanntlich das gemein, dass sie aus einem ursprünglichen Status-Constructus-Verhältniss entstanden sind 1); in den Eigennamen steht z. B. عَلَيْكُ zunächst für عَلَيْكُ für تَعْلَيْكُ für تَعْلَيْكُ j; der stete Gebrauch der beiden einzelnen Wörter ausschliesslich in diesem Verhältniss (Verbindung) liess beide auch schon äusserlich verschmelzen; bei den oben erwähnten Zahlwort-Verbindungen aber mag, abgesehen von ihrer logischen Zusammengehörigkeit, das der Aneinanderreihung von Ziffern entsprechende Zusammenschreiben (es sind gleichsam "Ziffern dem Wortlaute nach" fixirt) den ersten Anstoss gegeben haben 3).

Wie nun ferner statt des genetivischen Zahlwortes auch ein Sachwort gleichwertig behandelt wurde, sodass man z. B. statt "die 10 Bücher" sagen konnte عشرة الكتب ") und daraus ein Compositum entstand, so traten auch Appellativa in die Constructionsrechte der Nomina propria ein, und so finden wir schon im Altarabischen, aber noch mehr im späteren Arabisch eine ganze Reihe Composita, in denen die Vorstellung von einem ursprünglichen Status-Constructus-Verhält-

<sup>1)</sup> Fleischer, "Über einige Arten der Nominalapposition im Arabischen" in Kl. Schriften, II, 48f.; Philippi, Wesen und Ursprung des Status Constructus im Hebräischen, 49f.; ebenda einige Ansblicke auf das bezügl. Verhältniss im Neuarabischen und in den übrigen semitischen Sprachen.

<sup>2)</sup> Dass übrigens das ursprüngliche Verhältniss als Status Constructus im Sprachbewusstsein nicht ganz und gar geschwunden ist, beweist der Umstand, dass bei den Eigennamen auch getrennte Schreibung vorkommt, ja sogar getrennte Flexion der beiden Wörter, obwol sich Letzteres aus pedantischer Schulansicht herleiten liesse. —

Ubrigens ist حضرموت wahrscheinlich Volks-Etymologie; die Endung 'at haben mehrere südarab. Ortsnamen.

<sup>3)</sup> Zusammenschreibung arabischer Formeln etc. findet sich im Persischen u. Türkischen häufig; so im Pers. عَلَى حَـدِّه für عَلَى حَـدِّه bald", علاحـده für عَلَى حَـدِّة bald", علاحـده für عَلَى حَـدِّة عَلَى حَـدِّة بالله عَنْ قُرِيب secundum hoc" u. s. w.; s. Vullers, Gramm. linguæ pers., 78.

<sup>4)</sup> Fleischer, a. a. O., 48 f.

VIII Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

Ca

niss im Sprachbewusstsein nicht mehr vorhanden ist; so finden wir 1): "الكَبْقَةُ ", الكَبْقَةُ ", Rosenwasser" إلكَ الْحَرْدِ بَعْنَا الْحَرْدِ (لَا الْحَبْقَةُ الْحَرْدِ (لَا الْحَبْقَةُ ) ", Capital" für الكَبْقَةُ (الْحَبْدُ نَا الْحَرْدِ (الْحَبْدُ الْحَرْدِ (الْحَبْدُ الْحَرْدِ (الْحَبْدُ الْحَرْدِ (الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ (الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ (الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ الْحَبْدُ (الْحَبْدُ الْحَبْدُ اللّهُ ال

Mit dieser uneigentlichen Composition im Arabischen äusserlich und theilweise innerlich verwandt ist ein anderer Process in der arabischen Wortbildung, nämlich derjenige, der von den arabischen Sprachgelehrten "naht" (نکثن) genannt wird.

- 1. Dieser Process besteht darin, dass aus zwei oder mehreren Wörtern, die einer logischen Verbindung fähig sind, ein neues, drittes entsteht, und zwar durch Unterdrückung oder Ausscheidung eines oder mehrerer Wurzellaute des einen Wortes oder der beiden und übrigen Wörter.
- 2. Die Araber reihen diese Art der Wortbildung unter die Kategorie der Wortkürzung (اختصار), und zwar mit Recht, und sagen: "naḥt" (قَحُتُ) bedeute, aus zwei oder mehreren Wörtern eins machen, gerade wie der Zimmermann zwei Stücke Holz behaut (نحَتَتُ) und daraus ein Stück herstellt. Ein solches Wort heisst عُنْدوتُكُ مُنْدوتُكُ).
- 3. Für die Einführung dieses terminus t. in unsere wissenschaftliche arabische Grammatik werden wir vorläufig als Übersetzung desselben wählen können zwischen den Ausdrücken "Wortzusammenschmiedung, Wortzusammenschweissung" oder "Wortverschleifung" oder um beim arabischen Bilde zu bleiben "Wortverschränkung"; der Process mag teils eine Erleichterung oder Nachlässigkeit der Aussprache zur Ursache haben und über-

<sup>1)</sup> Fleischer, a. a. O., 50f.; Philippi, a. a. O., 50.

<sup>2)</sup> M. gebraucht einmal (s. v. حَيْعَلَ, s. III, 6) das Wort تَلْفيق "Zusammenflickung" als Synonymum; ferner unter فَذُكُ den Ausdruck مُحَتَّرِعَة durch Spaltung neu entstanden", und ganz allgemein, ebenda, اللَّذُ

haupt in die Vulgär-Grammatik gehören, teils ein wirklicher, historischer Verschleifungsprocess sein <sup>1</sup>).

4. Der begriffliche Inhalt dieser Definition umfasst, wenn wir die von den Arabern für das "naḥt" gegebenen Beispiele in ihrer Gesammtheit betrachten, vier Wortclassen, die aber von den Arabern selbst als eine einzige Classe behandelt werden:

Die I. Wortclasse enthält als Beispiele die Formen: التَعْبُقَّرُ "Hagel", السَّقَحُطُبُ "starkhörniger Widder", السَاوُرُدُ "Rosenwasser" البَاوُرُدُ "Capital" u. a.

Die II. Classe bringt Formen wie: ﴿ مِنَاظُونُ "starkgebaut; Löwe", als zusammengezogen aus den Wurzeln مَهْصَلِقٌ ; ضَبَرَ u. مَنَاقَ u. مَنْقَ u. مَنَاقَ u. مَنَاقَ u. مَنَاقَ u. a.

Die III. Classe weist eine Reihe Relativnomina (Nisben) auf, wie: عَبْدُ مِ جَبْدُ مَ عَبْدُ مِ عَا عَبْدُ مِ عَبْدُ مِ عَبْدُ مِ عَبْدُ مِ عَبْدُ مِ عَبْدُ مِ عَالِمُ عَلَيْهِ مِ عَبْدُ مِ عَالِمُ عَلَمُ عَبْدُ مِ عَلَمْ عَلَمْ عَلَا عَلَا مِ عَلَا مِ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامِ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامِ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامُ عَلَامُ عَالِمُ عَلَمْ عَلَامِ عَلَامِ عَلَامِ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامِ عَلَامِ عَلَامِ عَلَمْ عَلَامِ عَلَامِ عَلَمْ عَلَمْ عَلَامِ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَمْ عَلَامُ عَلَمْ عَلَمْ عَلَامِ

Die IV. Classe endlich und zugleich umfangreichste Classe besteht in Verbalformen wie: سَبْحَلَ sagen", أَسْمِ اللّه sagen", أَسْمِ اللّه sagen", ferner سُبْحَانَ اللّه u.a.

- 5. Man sieht sofort, dass die obige Definition für alle vier Wortclassen zu eng ist, dass hingegen die Definition der arabischen Sprachgelehrten in ihrer allgemeinen Unbestimmtheit sie alle umfassen kann.
- 6. Was zunächst die I. Classe anbelangt, so sind solche Wortformen, wie wir oben gesehen haben, sämmtlich uneigentliche Composita; der Lautbestand der beiden einzelnen, zu einem Compositum verschmolzenen Wörter ist unverändert geblieben;

das Charakteristische des "naḥt" passt also nicht auf sie, weshalb sie nach der strengen Definition auszuscheiden sind.

7. Die Formen der II. Classe veranschaulichen nach arabischer Ansicht in der Art ihrer Verbindung, d. h. der Verbindung der getrennten Stämme zu einer einheitlichen Wortform, ganz deutlich eine "Wortverschränkung"; auf sie passt also die Definition des نخت sofort.

Es sind die sogenannten "Mischwörter" ¹), d. h. mehrlautige Bildungen, die durch Verbindung (Vermischung) zweier dreilautigen entstanden sind; freilich hat man nach dem gegenwärtigen Standpunkte der semitischen Wortforschung die frühere Ansicht, dass mehrlautige Wurzeln durch Vermischung zweier dreilautigen entstanden seien, verworfen; allein der Umstand, dass die arabischen Sprachgelehrten in Betreff der Entstehung der Quadrilitera und Quinquelitera vielfach schon ganz haltbare Erklärungen geben ²), ferner, dass nur bei wenigen mehrlautigen Bildungen als Erklärung derselben ein "naht" angenommen wird, scheint mir dafür zu sprechen, dass die Frage der Entstehung der mehrlautigen Bildungen trotz sehr bestimmt ausgesprochener Urteile ³) und trotz der trefflichen Arbeiten darüber noch nicht ganz abgeschlossen ist ⁴).

Es ist möglich, dass auch die Volks-Etymologie ihren Beitrag zum Capitel "naḥt" geliefert; manche Formen erscheinen ferner als "intensive Reduplications-Formen" u. s. w.

8. Die III. Wortclasse bildet, wenn wir das gasammte von

<sup>1)</sup> Im Türkischen gibt es eine Art, zusammengesetzte Verba zu bilden, welche in der Zusammenziehung zweier türk. Verba in eins besteht; so bildet man المنقومة 'alykomak "zurückhalten" aus قومة 'almak "nehmen" u. قومة komak "loslassen"; vgl. Kasembeg, türk.-tatar. Grammatik (deutsch v. Zenker), 96.

<sup>2)</sup> So z. B. Sujūtī, Muzhir, II, 135 (über das Suffix etc.); nach 'Anbārī, Kitāb al-insāf fī masā'il al-hilāf..., Frage 112, erkennen die Kufenser nur dreiradicalige Wörter als ursprüngliche an, alle mehrlautigen Bildungen sind durch Zusatz (زيادة); Pl زائد، eines Radicals (زيانة); Pl زائد، entstanden; die Basrenser dagegen halten alle mehr lautigen Bildungen für selbständig.

<sup>3)</sup> Stade, Lehrbuch der hebr. Grammatik, §§. 149. 150 (150b).

<sup>4)</sup> Delitzsch spricht noch allen Ernstes von "Mischwörtern"; vgl. z. B. im Comm. zu Iob, 28, 9 (בַּלְמֵוּשֵׁ); 3, 7 (בַּלְמֵוּדֶ) u. Wetzsteins' Anm. zu Delitzsch, Ps. 114, 8

<sup>(</sup>خلنبوس); vgl. ferner Rammelt, Über die zusammengesetzten Nomina im Hebräischen, Halle (Dissert.), 1883.

den Arabern überlieferte Material sammeln und sichten, einen reichhaltigen Beitrag für das gewiss noch der Verbesserung bedürftige Capitel der Nisbenbildung.

Nach Sîbawaihi ¹), dem alle Anderen folgen, ist die allgemeine Regel, von einem Nomen proprium compositum eine Nisbe zu bilden, die, dass man die Relativ-Endung an das mehrwertige oder an das jede Zweideutigkeit (الْتِبَاسُ) ausschliessende Wort des Compositums anhängt; doch hat schon Sîbawaihi einer gewissen regelwidrigen, wahrscheinlich aus der Volkssprache eingedrungenen Bildungsweise solcher Nisben das Heimatsrecht zuerkennen müssen, und nach ihm Puristen wie Gawâlîkî und Harîrî trotz steter Ereiferung über die Verschlechterung arabischer Sprechweise im Munde der Gebildeten ²).

Nach dieser Bildungsweise wird, gleichsam als Wurzel oder Grundstamm, für die Nisbenbildung eines solchen Compositums das Thema عَبْنُ عَنْهُ aufgestellt³); darnach bildet man von عَبْنُ عَبْنُ الدَّارِ von عَبْشَدِقَ, daraus dann عَبْنُ الدَّارِ von عَبْشَرِقَ, dann عَبْدُرِ : عَبْدُرِ : عَبْدُرِ : تَيْبُلُ اللَّهِ natürlich auch von تَيْبُلُ : تَيْبُلُ اللَّهِ nicht تَيْبُلُ . تَيْبُلُ اللَّهِ عَبْدُرِيّ اللَّهِ عَبْدُرِيّ اللَّهِ عَبْدُرِيّ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللَّهُ الللللِّ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ

Interessant ist, dass man von dieser Nisbenbildung aus neue Verba bildet, wie z. B. تَعْبُشُمْ "so ein عُبُنُ شَهْسَ sein" etc.

9. Die IV. Classe endlich zeigt uns zum grössten Theile

<sup>1) &#</sup>x27;al-Kitâb, II, 85, 13ff.; vgl. Zamahśarî, 'al-Mufassal, 92, 2ff.; Harîrî, Durra 154f.; Mubarrad, Kâmil, 622; vgl. noch Gawâlîkî, Hata', 149.

وكلّ نلك ممّا يُقْصَرُ على السماع : Ḥarîrî, Durra, 155, ... bemerkt darüber ولم يُقْصَدُ به اللّ الرياضةُ في تصريف الكلام،

<sup>3)</sup> Ebenda; Caspari's "wunderliche Synkopirungen" haben also doch eine gewisse Regel aufzuweisen; nebenbei bemerkt wäre Caspari, Arab. Gramm, 265, 2, b, β zum Theil mit 265, I zu verbinden.

nachmuḥammedanische Neubildungen; es sind مُوَلَّدُاتُ , trotzdem man z.B. بَسْمَلَ vergebens als ein مولّدة angeführt finden
wird. Die Sammlung solcher Bildungen ist eine verhältnissmässig reichhaltige; neben den häufiger vorkommenden Formen

لَمْهُ مَلَ , حَمْدَلَ stehen die seltneren مَهْ مَكُ لَ , حَمْدَلَ , مَهْمَلَ , مَهْمَلَ , مَهْمَلَ , كبتع u.a.

Auch hier möchte der Purismus gegen solche Wucherbildungen Einspruch erheben mit der Bemerkung, dass ja z. B. عَدُنَ denselben Begriff wiedergäbe, ebenso عَدُنَ neben هَنَالَ neben هَنَالَ .

10. Dies im Allgemeinen eine Übersicht über den Umfang des Themas "naht"; eine Reihe von Einzelbemerkungen findet ihre Erörterung in der lexicalischen Zusammenstellung der einzelnen Formen.

Da dieses Thema im Zusammenhange noch keine Bearbeitung gefunden, das Quellenmaterial ziemlich reichhaltig ist und eine Reihe von Zusätzen zum Arabischen Wörterbuche aufweist, hielt ich eine Sammlung und übersichtliche Gruppirung desselben für keine überflüssige Arbeit. Selbstredend will auch diese lexicalische Arbeit auf abschliessende Vollständigkeit durchaus keinen Anspruch erheben, auch sie soll nur eine Materialiensammlung sein zum Aufbau jenes Gebäudes, das man einstens "arabische Philologie" zu nennen und für gut zu finden sich bequemen wird.

# I. Definition und Begriffsentwickelung.

(Philologische Vorfragen: die Ansichten der Araber über das "naht".)

1. a) Die Definition des 'Ibn Fâris: Sm. I, 232,23—233,2: (1 تَعَرَبُ تَعْدِت العَرَبُ تَعْدِت للغَيْثِ العَرَبُ تَعْدِت للغَيْثِ العَرَبُ تَعْدِت العَرْبُ تَعْدِق العَالِي التَّعْدِت العَرْبُ تَعْدِي العَدْبُ العَرْبُ تَعْدِي العَدْبُ ال

<sup>1)</sup> ناحسن hat im Impf. i- u. a-Aussprache; doch ist die i-Aussprache فصيح nach Taclab, Kitâb 'al-faṣṣṣḥ, 3, 8.

من كلمتَيْن كلمةً واحدةً ، وهو جنسٌ من الاختصار ، وكذلك 1) رجلٌ عَبْشَبِيُّ منسوبٌ الى اسمَيْن ، وأنشد الخليل

أُتولُ لها ودَمْعُ العَيْن جارٍ \* أَلَمْ تَحْزُنْكِ حَيْعَلَةُ البُنادى من قوله 1) حَتَّى على 1 وهذا مذهبُنا في أَنّ الاشيآء الزائدة على ثلاثة أَحْرُفٍ فأكثرُها مَنْحوث مثلُ قول العرب للرجل الشديد ضِبَطُرُ من ضَبَطَ وضَبَرَ وفي قولهم صَهْصَلِقَ أَنّه من صَهَلَ والصَّدْم صَهَلَ وصَلَقَ وفي الصَّدْم أنّه من الصَّلْ والصَّدْم (قال) وقد ....]،

1. b)  $\underline{T}a^{c}\hat{a}lib\hat{a}$ , Kitâb fikh 'al-luġa (2. Theil: Sirr 'al-ʿarabij-jat) <sup>3</sup>):

فصل في النَّحْت العَرَبُ تنجِت من كلمتَيْن وثلاثٍ أ كلمةً واحدةً وهو جنسٌ من الاختصار كقولهم رجلً عَبْشَمِتُ منسوبُ الى عَبْدِ شَمْسَ وانشد الخليل

أَسُولُ لها ودَمْعُ العَيْنِ جارٍ \* أَلَمْ تَحْزُنْكِ حَيْعَلَةُ المُنادى من قولهم حَتَّى على الصَّلُوة وقد تقدّم فصلُ شافٍ أَ) في

<sup>1)</sup> Text: ونلك كَوْجُلِ man könnte auch lesen: .... ونلك كَوْجُل ...

<sup>2)</sup> Besser من قولهم

<sup>3)</sup> Cairo (Lithogr., 1284), 187, 12-17; über das Verhältniss des "Fikh 'al-luga" von Ta'alibî zu dem gleichnamigen Werke von 'Ibn Fâris vgl. Goldziher, Beiträge zur Sprachgelehrsamkeit bei den Arabern, III. (28ff.), (Wien, Akad. d. WW., 73. Bd., 511ff.).

<sup>4)</sup> Sic!

<sup>5)</sup> Cairo (Lithogr., 1284), 99, 10-15 = Bairût (Druck, 1885), 206,12-207,3 (s. unter "Literatur" 3)); es ist das 7. Capitel des 20. بالله الأصوات الفصل السابع [يقاربه] في حكايات أقوال ) mit der Überschrift: الفصل السابع [يقاربه] في حكايات أقوال ، und zwar nach 'al-Farrâ' u. Anderen.

- حِكَايَاتِ أَتُوالٍ مِتَدَاوِلَةٍ مِن هَذَا الجِنس وأَمَّا تُولُهُم صَهْصَلِقٌ نَهُو مِن صَهَلَ والصَّدُم،'، فيهو من صَهَلَ وصَلَقَ والصَّدُم،'،
- 2. Die Definition des 'al-Fârisî im على على على البارعين على العرب العرب العرب المنحوت من كلام العرب المنحوت من كلام العرب المنحوت ومعناه أنّ الكلمة منحوتة من العرب المنحوت ومعناه أنّ الكلمة منحوتة من العرب المنحوت النجّار خشبتَيْن ويجعلهما واحدة " Sm., I, 233, 7—9: النجّار خشبتَيْن ويجعلهما واحدة " Shahere "Literatur" 2).
- 3. Die Definition des türkischen Kāmūs: جاخاج المتحدة المنونية معناسنه در يقال .... [مترجم دير كه كلام عربه كلمه كلمه يونمق معناسنه در يقال .... [مترجم دير كه كلام عربه كلمه كمن حوته اولور كه اشبو نحت ماه سنه نال وبعضا خلال تراجمه ه بو نقير دخى تعيين ايلمشه را اصطلاحل دره نكى ايكى كلمه دن بر كلمه تصوير ايلمكه عارته ر دولكر كا ايكى اغاجى نحت ايلوب بر اغاج ترتيب ايله يكى كبى مثلا اغاجى نحت ايلوب بر اغاج ترتيب ايله يكى كبى مثلا عبل الشمس (sic) تبيله سنة نسبته مَرْقَسِيّ وعبد الهاره نسبته عَبْدَرِي وامره القيسة نسبته مَرْقَسِيّ وتيم اللهة نسبته تينملِيّ ديه كمالك كبى كمالك صَهْصَلِقْ قولى صهل وصلق كلمة لرنه ورسبة شق وحطب لفظلونه منحوته وحلق وحولة وبسملة وحمدالة وسبحلة وحيعلة وجعفلة كه جُعِلتُ وحولقة وبسملة وحمدالة وسبحلة وحيعلة وجعفلة كه جُعِلتُ ايلمشه رنه الهدارنه منحوته ربو بابهنه وسيطى مُرْهِره تفصيل ايلمشه رنه المهدرنه المهدرنه المهدرة والمهدرة المهدرة المه
- 4. Die Definition nach dem Muḥiţ-'al-Muḥiţ: s. v. عن: النَّحْت في اصطلاح اهل العربيّة عبارة عن جعل كلمتَيْن كلمةً

واحدةً كالعَبْشَبِيّ في النسبة الى عَبْدِ شَهْسَ والصَهْصَلِق من صهل وصلق والجَعْفَلَة من جُعِلت فِداآءك يقال كلمة منحوتة"

- 5. Ganz allgemein wird das تركيب auch als تركيب aufgeرونى الصحاح) قد حَيْعَلَ السَوِّنِ 18f.: (وفي الصحاح) عَيْعَلَ السَوِّنِ السَوِّنِ الصحاح) كما يقال حَوْلَقَ وتَعَبْشَمَ مُرَكَّبًا من كلمتَيْن "
- 6. Die Bildung von "naḥt"-Formen ist selbstredend keine willkürliche (s. auch 8.b)), sodass "naḥt" und "Wortbildung" sich decken würden; auch sind z. B. die neben عَبْدَلُ فِي عَلَى عَبْدُ وَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَ وَلَى الله وَ اله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله
- 7. a) Wie das نَحْن in der Nisbenbildung im Allgemeinen vor sich geht, darüber citirt Sujûţî aus dem الصحاح folgende Stelle: Sm., I, 234, 3—5: يقال في النسبة الى عبد شبس عُبْقَسِيّ، والى عبد الدار عَبْدَرِيّ والى عبد القيس عَبْقَسِيّ، ويرْخذ من الاوّل حَرْفانِ ومن الثاني حرفان"
- b) Aus solchen Nisben werden weiter *Verba* gebildet: Sm., I, 234, 5f.; s. تَعَبْقَسَ und تَعَبْشَمَ unter Nr. III, 1) u. Nr. III, 2).

c) über das "naḥt" im Nom. propr. عَبْشَهْ existiren zwei Erklärungen: Sm., I, 234, 6—9; s. Nr. III, 1).

- 8. a) Die grammatische Schulansicht über den Process des "naht" im Besonderen spiegelt folgende Erklärung des التسهيل in seinem التسهيل wieder: Sm., I, 234, 10f.: قد يُبني من بُخْءي المركّب فَعْلَل بفاء كلّ منهما وعينه' فان اعتلّت عين المركّب فَعْلَل بفاء كلّ منهما وعينه' فان اعتلّت عين الثاني كمل البناء بلامه او بلام الاوّل ونُسِب اليه"
- b) Diese Nisbenbildung beschränkt der grammatische Purismus nur auf wenige traditionelle (محفوظ) Fälle; darüber Sm., I, 234, 11 f.: (näml. des التسهيل في شرحة (التسهيل في شرحة التحم لا يظره انسا يقال منه ما قالته العرب وهذا النحكم لا يظره انسا يقال منه ما قالته العرب وعبدري , عبدري , عبدري , عبدري , عبدري , s. Nr. III, 1.3.4.2.5.
- 9. Sogar zwei ganz verschiedene Eigennamen können durch das "naḥt" eine Nisbenbildung eingehen: Sm., I, 234, 14f.; es sind die beiden Beispiele مُنْفَلَتيّ und حُنْفَلَتيّ; s. III, 10 u. III, 11.
- 10. Als naive Schulklügelei muss jene Erklärung angesehen werden, welche die arabischen Philologen, voran 'Ibn Fâris, von der Nisbe رَاكِيّ , als unter Vermittlung eines عَرَكْ entstanden, anführen: Sm., I, 234, 15—19: s. Anhang A) 7.
- 11. Nicht als "naḥt"-Bildungen sind Wortkürzungen, in denen eine lautliche Verschleifung zweier bedeutungsverschiedenen Wörter zu einem äusserlich einheitlichen Worte stattfindet, aufzufassen, wie z. B. die (nach arabischer Auffassung durch عَدْفَ , nicht durch الحَّوْف entstandenen) Bildungen: بنو بنا الحَوْف بنا على النصحاح على النصحاح العلى المحرث لبنى العرث النون واللام قريبا المَخْرَج واللام قريبا المَخْرَب واللام قريبا المَخْرَب واللام قريبا المَخْرِي ا المَخْرِيث واللام قريبا المَخْرِيبا المَخْرِيث واللام قريبا المَخْرِيث واللام قريبا المَخْرِيبا المَخْرِيث واللام قريبا المَخْرِيبا واللام قريبا المَخْرِيبا واللام قريبا المَخْرِيبا واللام قريبا واللام قريبا المَخْرِيبا واللام قريبا واللام واللام قريبا واللام 
اللام حذفوا النون كما قالوا مَسْت وظَلْت وكذلك يفعلون بكلّ قبيلة تظهر فيها لام المعرفة مشل بلعنبر وبلهجيم فأما اذا " وبلهجيم نأما اذا تبيلة تظهر اللام فلا يكون ذلك " ygl. dazu Zamaḥśarî, 'al-Mu-faṣṣal, 196, 17 ff.; s. Anhang. B) 1—7.

12. Über uneigentliche (κατὰ σύνεσιν construirte) "naḥt"-Bildungen s. Anhang, A) 1—7.

# II. Die Literatur über das "naht".

I) 1. Die ausführlichste Monographie über das على المنتب تنبية البارعيين المخطير كتاب تنبية البارعيين الخطير والمخطير على المنتجوب من كلام العرب أبوعلى الظهير بن الخطير التخطير القارسي القماني القارسي العماني القارسي العماني القارسي العماني القلماني التنجيب الأدباء على الطهير الفارسي العماني كتابا سمّاة تنبية البارعين على المنتجوب من كلام العرب ولم أقف علية وانها ذكرة ياقوب المنتجوب من كلام العرب ولم أقف علية وانها ذكرة ياقوب المنتجوب في معجم الادباء اللهابي الطهير الفارسي عمّا وقع في ألفاظ العرب عيسي المنتجوب الم

ليعول في معرفتها عليه" فأملاها عليه في نحو عشرين ورقةً من حفظه' رسبّاها كتاب تنبيه البارعين على المنحوت من كلام العرب"

- 2. 'Ibn Fáris a) im عاب مقاييس اللغة: Sm., I, 233, 2f.: اللغة: (scil. 'Ibn Fâris) وقد ذكرنا ذلك بوجوهه في كتاب مقاييس (scil. 'Ibn Fâris) اللغة: b) im فِقه اللغة: (das باب النحت: Sm., I, 232, 23—233, 2; s. Definition 1).
- 3. <u>Ta</u>câlibî a) im Kitâb fikh 'al-luġa, Cairo (Lithogr., 1284): 99, 10—15 = Bairût (Druck, 1885): 206,12—207,3. Su-jûţî citirt daraus drei (s. IV. 6. 11. 8.) von den neun Beispielen als Zusatz (s) zu den aus anderen Quellen schon erwähnten Beispielen.
- b) speciell im 2. Theil des Kitâb fikh 'al-luġa: Sirr 'al-carabijjat); s. Definition 1. b).
- 4. a) Sujūṭī selbst behandelt in übersichtlicher Weise das Thema نوع in seinem Muzhir fî 'ulûm 'al-luġa '), im 34. نوع , unter dem Titel معرفته من اللوازم mit dem Zusatze: معرفته من اللوازم: Sm., I, 232,22—234,22. Der Ķāmūs (s. Definition 3)) verweist darauf als auf die Hauptquelle.
- b) Dieses Capitel ist excerpirt in 'al-Bulga fi 'usûl-'al-luga (dem kleinen Muzhir) von Muḥammad Ṣiddîķ Ḥasan Ḥân. Constantinopel (Ġawâib-Druckerei), 1296; s. 67f.
- 5. Die von Sujûţî in seinem Muzhir für das benützten Quellen sind: a) 'Ibn 'as-Sikkît's 'Işlâḥ 'al-manţik und das darauf bezügliche Tahdîb 'at-Tibrîzî's: Sm., I, 233, 11—15; daraus die Nummern IV. 1.14.5.4.2.9.
- b) 'al-Farrâ' (wo?): I, 233, 15-16; daraus Anhang , A) 5.

<sup>1)</sup> Edit. Bûlâk, 2 Bände, 1282.

- c) Ta'âlibî, Fikh 'al-luġa (s. oben 3) a)): I, 233, 16—18; daraus IV. 6.11.8.
- d) der Şaḥâḥ des Gauharî: I, 233, 18—19; daraus IV. 6.5; III, 1) c); ferner I, 234, 3—8; daraus III. 1.3.2.1) c). 2) b). 1) b). I) b). I) 1); ferner I, 234, 19—22; daraus Anhang, B) 1—3.
- e) التنوير im التنوير: I, 233,19—234,1; daraus IV. 14) b). 4. 5. 1. 9. 14. 3. 13. 6. 7. 10. 11. 8. 2. 12.
- f) die Gamhara des 'Ibn Duraid: I, 234, 1-3; daraus I. 3.
- g) 'Ibn 'al-'A<sup>c</sup>râbî (wo?): I, 234, 8—9; daraus III. 1) b).
- h) 'Ibn Mâlik im التسهيل: I, 234, 10—11 (Definition).
- i) 'Abû Ḥajjân im طرع dazu: I, 234, 11—14; daraus III. 1. 3. 4. 2. 5.
- k) المستوفى im ابن الفرحان: I, 234, 14—15; daraus III. 10. 11.
- l) 'Ibn Fâris im Mugmil: I, 234, 15-19; daraus Anhang, A) 7).

Das Muzhir des Sujûţî erwähnt also 33 Beispiele; die übrigen (27) sind gelegentlich bei der Lectüre gesammelt.

- II) Gelegentliche Bemerkungen bringen:
- a) Dietrich, Abhandlungen für semit. Wortforschung, Leipzig, 1844 (S. 282 f.); Freytag, Einleitung, 55.
- b) Schwarzlose, De linguæ arabicæ verborum plurilitterorum derivatione, Berolini, 1854. (S. 28 f.).
- c) Goldziher, Beiträge zur Geschichte der Sprachgelehrsamkeit bei den Arabern, III (Wiener Akad., 1873), S. 17.31.

- d) Fleischer, Kleinere Schriften, III, 45 f. (bringt den Araus dem Ķâmûs behufs einer Berichtigung zu Dozy, Supplément aux dict. arab., II, 645.); ferner ebenda, II, 50 f. (Beispiele für die I. Classe).
- e) Andere Literaturnachweise folgen gelegentlich bei den einzelnen Classen und den verschiedenen Beispielen.

### Sammlung von Beispielen über das "naht".

#### Zur I. Classe.

1. الحبقة "der Hagel" (eig. "Frostkörner"), neben الحبقة. ويقال : حَبُّ : M. s. v. (عبشميّ ); M. s. v. ويقال : حَبُّ الْمُزْن وَحَبُّ قُرِّ للشبع الشكليّ الْمُزْن وَحَبُّ قُرِّ للشبع الشكليّ s. v. النَبَرَد حَبُّ الغمام وحَبُّ المُزْن وحَبُّ قُرِّ للشبع الشكليّ wird diese Verbindung nach den Grammatikern als bezeichnet. اضافة المسبّب الى السبب

Im Sprichwort erscheint: هو أَبْرَدُ مِن حَبْقَةِ "er ist frostiger als Hagel"; doch wird dasselbe mit Varianten überliefert : a) عَبْقُر nach M. s. v. وبن العلام des رواية des ابو عمرو بن العلام; b) Freitag, Prov. Arab. I, 196 (s. Nr. 156) عبقر; c) Jâkût, Mucgam, III, 602, 4 ff. عَبَقَر mit der von المبرّد ausdrücklich bezeugten Aussprache (vgl. dazu III, 606, 7ff: عُدْبُقَدُّ .... وهو البَرَى, und weiter Zl. 11—16, wo عَبَقْتَ als metrische Licenz (sic) des Näheren erklärt wird).

In dem von M. s. v. عبقر citirten Dichterverse: كأن فاها عَبُّ قُرِّ باردٍ \* او ريمُ روضٍ مسَّد تنضاحُ رِكْ ist das Wort durch poetische Licenz getrennt, und daraus mag das Wort عُبُّ (s. M. s. v. عبة; Jâkût l. c. [والعَبُّ اسمُ للبَرَى]) deducirt sein, für das ich in dieser Bedeutung keine Belege finde.

Demnach hätten wir folgende Formen für den Begriff "Hagel":

1) تُغْبُقْرُ ( 2) تَقْبُقْر ( 4) تُقْبُقْر ( 5) تُغْبُقْر ; wovon 1) die classische Form, 3—4) wahrscheinlich dialektische Formen sind, denn in obigem Verse ist عُبُقْ zweifellos = تُحبُّ ; zu verwerfen sind wol Freitag's عُبُقْرُ und Jâkût's تُقْبُقُ 1).

2. الشَقَحُطَبُ "der starkhörnige (mit zwei oder vier Hörnern versehene) Widder".

الكبش له :. Sm., I, 233, 7. 9 (s. Literatur I) 1)); M. s. v. في الكبش له الكبش الم البعة كلَّ منها كشِقٌ حطب ج شَقاحِط وشَقاطِب كسفارج وسفارل في جمع سفرجل'

3. العَجَنْضي, eine Art kleiner Datteln.

ضرب من التمر' وهما اسمانِ جُعِلا اسما 234, 2f.: ضرب من التمر' وهما

ضرب: .M. s. v.: واحدا عَجَم وهو النَّوى وضاجم واد معروف; M. s. v.: ضرب إلا التمر مغارً (wenn nicht etwa ضاجع s. Jâkût, III, 459, zu lesen ist) s. Marâṣid 'al-'iṭṭilâ', II, 177, Anm. 3 [Fleischer, Kl. Schr., II, 50].

- 4. الرَسْمَال ,das Capital" für رَأْسُ المَالِ, Fleischer, Kl. Schr., II, 51; davon das Vb. رَسْمَلَ "capitaliser", Dozy, Supplément.
- 5. مآء الروري , das Rosenwasser" für مآء الروري, Fleischer, Kl. Schr., II, 50.
- 6. الحَصالُبان "die Weihrauchkörner" für أبان , خصَا اللّبان , Fleischer, Kl. Schr., II, 50.
  - 7. الكسرجَوْز "der Nussknacker" zwei Vogelarten, Fleischer, Kl. Schr., II, 51; Dozy, der Mandelknacker" Supplément.
- 9. عَيْبَقَر , eine dunkle Traubenart , für عُيْبِقَر (M. s. v. عين) , Dozy , Supplément.

l) Oder es sind Formen mit تخفیف des r, oder Bildungen wie \*\*; s. Einleitung, S. 141.

- 10. عَيْنَ البَقَر "prunus" für عَيْن البَقَر, Dozy, Supplément.
- 11. الدارصيني "der Zimmt" (eig. "das chines. Holz"), Adject., Fleischer, Kl. Schr., II, 51; M. s. v. .
- 12. الترهندي "die Tamarinde" (eig. "die indische Dattel"), Adject., Fleischer, Kl. Schr., II, 51.
  - 13. über عَبْشَيْسِ s. zu III, 1).
  - 14. تعلیق + نَسْخی : (Schriftgattung) نَسْتَعْلیق .

#### Zur II. Classe.

1. ضِبَطْر "gedrungen, stark gebaut", Epith. des Löwen. Sm., I, 233, 1 (s. Definition 1)); M. gibt noch الضَيْطُر (Freitag الأسند): sonst sind Epitheta des Löwen الأَضْبَط, also von der Wurzel ضبط ("der Packer, Fasser"); ferner ضبارم; ضبر ضبر مضبر, ضبر فسبر منارع ; مُضباره ; مُضباره ; صُباره ; صُبا

rasser"); ferner ضباره, ضبارك, مضبو, مضبو, مضبو, also von der Wurzel ضبور ("der Springer oder Gedrungene, Drängende"); als Quadriliterum müsste es erklärt werden aus ضبط ب, da Insertion von له fraglich bleibt.

<sup>3.</sup> مَهْصَلَقَ a) vom Tone "schrill, kreischend", b) vom Weibe "keifend".

Sm., I, 233, 1 f. (s. Definition 1)); M. الصَهْصَلِق والصَهْصَلِق والصَهْصَلِق العجور والصَهْصَلِق من الاصوات الشديد ebenso Zamahśarî,

'Asâs; Ḥarîrî, Makâmen, 419, 4: وَصَوْتِ وَصَوْتِ كَانَهُ مِن حَرُوفُ الْمُطَرِّ وَيَ الْمُطَرِّ وَيَ الصَّلَّ وَيَ الصَّلَّ وَيَ الصَّلَّ اللها اللهاء الصلق وهو الصوت الشديد او من الصهل مضبومًا اليها الهاء صَهْصَلِقون der Plural ; والصاد او الصاد والقاف لزيادة معنى Zamaḥśarî, Mufaṣṣal, 78, 12.

Das Wort dürfte ein reduplicirtes Schallwort sein.

مَا أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ 9: Sûr. 100, 9: وَأَفَكُرُورُ بُعْثِرَتْ Als مَعْدَت bespricht es 'al-Baidâwî zu Sûr. 82, 4: النّه مركّب من بعث وراء الإثارة كبَسْمَلَ ونظيرُه بَحْثَرَ لفظا ومعنى

Als Quadriliterum ist es entweder a) ز + بَعَثَ :

بعث الشيء وبعثرة أثاره على \* فبعثتها : Zamahsarî, 'Asâs: الشيء وبعثرة أثاره على الأكام \* زير = بَعْثَرَ القبورَ : Zamahsarî, 'Asâs: القبورَ على الأكام \* نام : ibid :

بَعْثَرَ البتاع وبَحْثَرَه فرّقه وقلب بعضه على بعض أو كشفه قلب ترابها : im Kitâb 'al Gelâlain zu Sûr. 82, 4: قلب ترابها : واستخرجه ' أثير وأخرج (ما في القبور) من : عند عند عند عند عند الموتى أي بعثوا '

oder es ist b) بثر + inserirtem و .

Fränkel, Beiträge zur Erklär. der mehrlaut. Bildd. im Arab., 25, will die Bedeutung "zerstreuen" von بثير مثير aus بثير (sic) ist بثير bedeutungsloses بثير بثير بثير.

Nebenformen sind بغثر, Freytag's بغثر (mit في ) und Dozy's بعثر (mit في).

<sup>5.</sup> ڪَلَنْبُوس "Feuerstein"; Wetzstein zu Delitzsch, Psalm. 114, 8 (خنيس "schwarzgrau s." + خنيس "hart s.").

<sup>6.</sup> جلبون "Felsblock"; Wetzstein zu Delitzsch, Psalm. 114, 8 (الله "hart s." + جلب "massiv s.").

#### Zur III. Classe.

1. رَجُلُ) عَبْشَدِي ). — Ġauharî; Sîbawaihi, 'al-Kitâb, II, 85, 16: Ḥarîrî, Durra, 155, 8; Ġawâlîkî, Ḥaṭa', 149, 5; Zamaḥśarî, Muf., 92, 8; M. citirt den Vers:

# وتضحك منى شيخةٌ عَبْشَمِيَّةٌ \* كأنْ لم ترى قبلى اسيرًا يمانيا

- a) Siehe Defin. 1) 7) a; Sm., I, 234, 3f.; nach 234, 13 gilt die Wortform als محفوظ; s. Defin. 8) b; nach Sujûţî, Lubb, 175, ist es die Nisba zu 1) عَبْدُ شَمْسِ أَ) بن عبد مَنافِ بن (Stammname; Mubarrad, Kâmil, 7 Stellen; 'Ibn Kutaiba, غمب عبد شمس بن سَعْد (2 كا 34; 'Ibn Hiśâm, Sîra, 84. 87. 95) und zu أيْد مَناةً
- - c) Davon ist das *Verbum* تَعَبْشُمْ gebildet.—Siehe Defin. 5) 7) b ;

<sup>1)</sup> Entweder عبد أشمس عبد (wo سمة Femin.) oder عبد ألله (wo mascul.); darüber ausführlich M. s. v. الشمس u. Fleischer, Kl. Schr., I, 553 f. (wo auch Einiges zur Literatur archæolog. Inhalts); عبد الشمس (mit Artikel) ist nach Dozy, Supplém., «soleil, tournesol (fleur)».

رِيقَالَ تَعَبَّشُمَ الرِجِلَ اذَا : 234, 5 f.: الرَجِلَ اذَا وَكَاءُ وَلَاءً وَ الْحَالُ الْحَلْفُ أَو جَوَارٍ أَو وِلَاءً وَالْحَالُ وَالْحَالُ الْحَلْفُ أَو جَوَارٍ أَو وِلَاءً وَالْحَالُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

a) Siehe Defin. 7) a; Sm., I, 234, 4; nach 234, 13 gilt die Wortform als غيرة على المحفوظ على الله المحقوق على المحفوظ على العبقى المحقوق المحتوق المحقوق المحقوق المحقوق المحقوق المحقوق المحقوق المحقوق المحتوق ال

<sup>2.</sup> عَبْقَسِيّ. — Gauharî; Mubarrad, Kâmil, 622, 8; Ḥarîrî, Durra, 155, 9; Zamaḥśarî, Muf., 92, 7.

b) Davon ist das Verbum تَعَبْقَسَ . — Siehe Defin. 7) b; Sm., I,
 234, 6: ويقال . . . . وتَعَبْقَسَ اذا تعلّق بعَبْد القَيْس; fehlt in M.

<sup>3.</sup> عَبْكَرِيُّ . — Ġauharî; Mubarrad, Kâmil 622, 7; Ḥarîrî, Durra 155, 8 f.; Zamaḥśarî, Muf. 92, 7; Ġawâlîķî, Ḥaṭa', 149, 5. Siehe Defin. 7) a; Sm., I, 234, 4; nach 234, 13 gilt die Wortform als العَبْكَرِيُّ s. Defin. 8) b; — Sujûṭî, Lubb, 174: العَبْكَرِيُّ بِينَ تُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ تُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِ بِينَ قُصَيِّ والمَارِ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِ بِينَ قُصَيِّ والمَارِ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيِّ وَالمَارِيُّ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيِّ وَالمَارِيُّ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيِّ والمَارِيُّ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيِّ وَالمَارِيُّ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيِّ وَالمَارِيُّ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيْدِ الدَّارِ بِينَ قُصَيْدِ الدَّارِ بِينَ قُصَيْدِ اللَّهُ المَارِيْ فَلَاكِمُ عَبْدَ الدَّارِ بِينَ قُصَيْدِ الدَّارِ بِينَ قُصَيْدِ اللَّهُ المَارِيْ اللَّهُ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ اللَّهُ المَارِيْ اللَّهُ المَارِيْ اللَّهُ المَارِيْ اللَّهُ المَارِيْ المِنْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ الْمَارِيْ المَارِيْ 
4. مَوْقَسِتَّى - Nach Sm., I, 234, 13, gilt die Wortform als وامروُ القَيْس جماعة من :قيس s. Defin. 8) b; - M. s. محفوظ وامروُ القَيْس جماعة من :قيس (sic) الله ابن حُجُر رافع لوآء الشعرآء والنسبة الى الكل مَرْقِتَى (sic) الشعرآء الى النار فانها مَرْقَسِتَّى - fehlt in Sujûţî, Lubb 1).

5. عَبْبَلِتَ. — Nach Sm., I, 234, 14, gilt die Wortform als. التيملى بالفتح : 8. Defin. 8) b; — Sujûţî, Lubb, 56: محفوظ وضم الميم (sic) ولام الى تَيْمِ الله ابن ثعلبة قبيلة وتَيْمِ اللّاتِ وضم الميم (sic) بطن من كُلْب dazu die Notiz in dem Suppl., Annot. 46; — diese im Lubb angegebene Aussprache تيبُلي ist aber gewiss unrichtig mit Rücksicht auf Einleitung, 8; Gawâlîķî, Ḥaṭa', 149, sagt ausdrücklich: ونلانُ التَيْمَلِيّ بفتح الميم (sic) اذا نسبتُه الى النسب الى عبد تَيْم اللّات كما (sic) تقول عبدري في النسب الى عبد الدار ....

6. كَبْدُشِيِّ -Sujûţî, Lubb, 174: (.....) مَبْدُشِيِّ , nach. der von W(eijers) in den Noten vorgeschlagenen Emendation; zu ذو الشرى vgl. Krehl, Über die Religion der vorislamischen Araber, 49 ff.

<sup>1)</sup> Lubb, 241, steht: (مَرَى الْقَيْسِ) (sic) بفتاحتين (sic) المَرَاقُ (sic) المَرَاقُ (sic) إِلْمَرَاقُ (sic) إِلْمَرَاقُ (sic) إِلْمَرَاقُ (sic) إِلْمَرَاقُ (sic) إِلْمَرَاقُ (sic) المَرَاقُ (sic) المَرْقُ (sic) المُرَقُ (sic) المَرْقُ (sic) المَرْقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرْقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرْقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرْقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرَقُ (sic) المُرقُ (sic) المُو

| •                                                   | قياس             | غير قياس       |
|-----------------------------------------------------|------------------|----------------|
| عَبْدُ شَهْسِ بن عَبْد مناف<br>عَبْدُ شَهْسِ بن سعد | [عَبْدِيُّ]      | عَبْشَهِي }    |
| ُ عَبْد القَيْس<br>عَبْد اللّه بن دارم<br>)         | عَبْ <b>د</b> ِی | عَبْقَسِي<br>? |

|                                                            | قياس                | عير قياس                      |
|------------------------------------------------------------|---------------------|-------------------------------|
| عَبْد الدّار                                               | دارِی               | عَبْدَرِي                     |
| [عَبْدُ مَنافٍ]                                            | مَنافِي             | ?                             |
| عَبْدُ ذي الشَّرَى                                         | [عُبْدِيً           | عَبْدَشِي                     |
| عَبْدُ اللّه (قرية)<br>عَبْدُ اللّه (بطن)<br>ابو عبد اللّه | [عَبْدِيً]          | عَبْدَلِيًّ<br>(عَبْدَلارِيّ) |
| تَيْمُ اللّه<br>تَيْمُ اللّاتِ                             | تَيْمِي             | تَيْمَلِيًّ }                 |
| اِمْرُو القَيْس<br>اِمْرُو القَيْس بن حُجْر                | مَرَثِي , اِمْرَثِي | ؟<br>مَرْقَسِي                |

<sup>.</sup> الطَّبَرْخَزِيُّ بفتم الطاء :Sujûţî, Lubb, 167 - الطَّبَرْخَزِیُّ . و الطَّبَرْخَزِیُّ . و الباء والخاء المعجمة قبلها راء ساكنة وبعدها زاى شو البو بكر محبّد ابن العبّاس الشاعر لانٌ أَباه من خُوَارزم وأُمَّه من

طبرستان; vgl. dazu Suppl., Annot. 150 u. Goldziher, Beiträge zur Geschichte der arab. Sprachgelehrsamkeit, III, 17 (527).

(وفى : Sm., I, 234, 14 f.: (أن شفيعنفي الله المُعْتَدِيِّ (أن شفيعنفي الله الشافِعيِّ مَعَ أَبِي حَنيفَةُ شَعَتَى أَبِي كَنيفَةُ شَعَادِينَ الفرحانِ) يُنسَب الله الشافِعيِّ مَعَ أَبِي حَنيفَةُ شَعَادِينَ

Siehe Defin. 9); — die Bildung ähnelt äusserlich der vulgären Aussprache von مُصْطَفِيًّ statt مُصْطَفَوِيًّ.

#### Zur IV. Classe.

- 1. البَسْبَلَة (abstr. Verbalnomen zu بَسْبَلَ "das Aussprechen der Formel بِسْمِ ٱللّٰهِ".

zur Beduinen-Mâkame, 334, 2.4 f.; — Zamaḥśarî, Mukaddima, 281, 1: بَسْمَلَ بسم اللّه كُفْت.

- b) Über قَرَّمُ النَّهُ الْمُصَرَّرُةُ الْمُصَرَّرُةُ الْمُصَرَّرُةُ und die Schreibung بُاسْمِ اللَّه u. بَاسْمِ اللَّه s. Ḥarîrî, Durra, 199,9—200,9; über البَسْمَلَة als Thema der Ķor'ân-Interpretation s. 'Ibn 'al-Ķâṣiḥ's Comm. zur 'aś-Śâṭibijja (ed. Bûlâķ, 1304), S. 32 ff. und (ebenda am Rande) 'as-Safâķusî's Ġaiṯ 'an-naf', S. 21 ff.
- c) In allzu grosser poetischer Freiheit gebraucht Mutanabbî, 247,13, das Nomen بِسَمْ "das بِسَمْ "für بِسَمْ الله ; vgl. dazu die interessante Commentarstelle (ed. Dieterici); عشم الله als ein Nomen steht auch im 1. Vs. der Sâţibijja (ed. Bûlak, 1304), S. 3:.... بدأت بِيسُم الله
- d) Im Türkischen und Persischen bedeutet بِسْمِل بِهِ "erwürgt, geschlachtet, geopfert", eig., "worüber das بِسْمِ اللَّهَ gesprochen wurde", ferner بِسْمِل كَرْدَى "erwürgen, schlachten, tödten" und فيسْمِلْكُوْدَ das "Schlachthaus".
- 2. الجَعْفَدُة (abstr. Verbalnomen zu جُعْفَدُ) "das Aussprechen der Formel وَعُغْدُن ("möge ich dein Lösegeld werden").
  - a) Sm., I, 233, 14 f.: ومن [.....] ومن أكثر من أكثر من أكثر من أكثر من جُعِلْتُ فِداك
- b) Eine Nebenform ist الجعلفة (mit dem ل von الجعلف), so Taʿâlibî, Fikh, 207, 2 f.: والجَعْلَفَة حكاية قول جُعِلْتُ فِد آءَك; M. s. v.; Ḥarîrî, Comm. zur Beduinen-Makâme, 334, 2.6.
- c) Dagegen ist die Form الجَعْفَلَة fehlerhaft, was von Sm., I, 234, 1, ausdrücklich gesagt wird: وقولهم الجَعْفَلَة باللام daher ist nicht nur bei M., wo sowol خَطْفَ جَعْفَلَ = جَعْلَفَ

als auch الجَعْلَفَة الجَعْلَفَة angesetzt erscheint, sondern auch bei Freytag, Lane, 430a, Fleischer, Kl. Schriften, III, 46, die Form mit J nach dem ن zu tilgen; übrigens ist diese falsche Form nur durch الجَعْفَلَة des ن in قَالَةُ entstanden.

d) Der I. II. u. VIII. Stamm von نندى i. haben dieselbe Bedeutung (M. s. v.; Zamaḥśarî, 'Asâs, s. ندى II.

4. الْكَوْدُلُةُ (abstr. Verbalnomen zu الْكَوْدُنُ , das Aussprechen (und Wiederholen) der Formel الْكَوْدُ لِلْهِ .

a) Sm., I, 233, 14: ومن الحَبْدُلَة : [....] ومن الحَبْدُلَة أَكْثر من أَكْثر من أَلْحَبْدُ لِلّٰهِ إِلَّهُ اللّٰهِ : - 233, 21 f.: عَنْ لُلّٰهُ اللّٰهِ الْحَبْدُ لِلّٰهِ : - Taʿâlibî, Fikh, 206, 17f.: الحَبْدُلُةُ حَلَاية قول اَلْحَبْدُ لِلّٰهِ : - Ḥarîrî, الحَبْدُلُ للّٰه : - Ḥarîrî, العَبْدُلُ للّٰه : - Ḥarîrî, Comm. zur Beduinen-Makâme, 334, 2.4 f.

- b) Mit Beziehung auf die "Basmala" ist die "Ḥamdala" (concret gefasst) der 2. Theil der Vorrede, die "Danksagung"; über عبلة الحبد als عبلة الحبد s. Ḥarîrî, Durra, 2 u. Note.

<sup>5. [</sup>الحَوْقَلَ] مَوْلَقَ الحَوْلَقَ (abstr. Verbalnomen zu الحَوْقَلَةُ] الحَوْلَقَةُ "das Aussprechen der Formel "لَا حَوْلَ وَلَا تُوَّةً إِلَّا بِٱللَّهِ ("es gibt keine Macht und keine Kraft ausser bei Gott").

b) Die Nebenform الحَوْقَلَة (u. Verb. حَوْقَالَ), die Sujûţî oben anführt, und die von M. s. v. ebenso ausführlich besprochen wird wie الحَوْلَقَة, ist in der That die häufiger vorkommende (s. Ta'alibî, Fikh, 206, 16 f.; Arnold, Chrestom. arab., 43,1 etc.), aber gegen die Analogie gebildet; Sm., I, 233, 22 f., sagt, im Widerspruche mit 233,13, ausdrücklich: والحَوْلَقَةُ قبول لا حبول ولا قوَّة إلَّا بِاللَّهِ ولا تقل حَوْقَلَ بِتقديم القاف فإنَّ الحَوْقَلَة الحَوْقَلَة Begründet wird die Bildung الحَوْقَلَة damit, dass sie der Bildungsweise von حَمْدَلَ , بَسْمَلَ etc. conform sei, s. Sm., I, 233 (am Rande): وُجِدَ هنا زيادة في بعض نسم وهي] وترتيب الحروف في قول لا حول ولا قوّة إلّا باللّه يقتضى التكلّم هكذا اذا تغيّر عن الاصل كما في بسسلة von Fleischer, Kl. الحَوْلَقَة von Fleischer, Kl. Schriften, III, 46, angeführt): أعدلُ (scil. قلقة (scil. قلقة المحافية) من الحَوْقَلَة لانّ اللهم في الحول والقوّة متقدِّمةٌ على القاف والكوْقَلَة أشهرُ لانهم اختاروا استعمالها لمشاكلة البسملة doch scheint der wahre Grund; والحمدالة ونحوهما في التقفية darin zu liegen, dass die Nähe der Consonanten Ju. in lautphysiologischer Beziehung sehr leicht eine solche Nebenform erzeugen konnte.

<sup>1)</sup> Vgl. Sm., II, 77, 9 (wo dieses مَوْقَلَة ounter dem Nominalthema فَوْعَل (sic.!) steht: المَحَوْقَلَة أن يمشى الشيخ ويضع يكَيّه في خصريه

c) Das Verbum حَوْلَقَ (das den Nebenbegriff eines leichten Spottes in sich zu schliessen scheint) kommt in der Nebenform (doch siehe unten die Stelle aus dem 'Asâs) in der übertragenen (gegen Freytag, Lex., der sie nach Gauharî als selbständiges Verbum unter عقل ansetzt) Bedeutung "alt, schwankend, impotent sein" vor 1) (gleichsam "fort und fort die Formel dec. als Ausdruck der Schwäche und des Unvermögens hersagen" 2)): M. s. v. citirt den Regez-Vers:

يا قوم قد حوقلتُ او دنوتُ \* وبعد حيقال الرجال الموتُ الى قدد عجزت او قربت من العجز ويُروَى بعد حَوْقال (الله عجزت او قربت من العجز ويُروَى بعد حَوْقال الله بالفتح كانه استوحش من قلب الواو ياءً لسكونها وكسر ما Zamah وحَوْقَلَ الشيخُ اعتمد بيدَيْه على خصره ومَرَّ : sarî, 'Asâs ومَوْقَلَ الشيخُ اعتمد بيدَيْه على خصره ومَرَّ : sarî, 'Asâs ومَرَّ الشيخُ اعتمد بيدَيْه على خصره ومَرَّ بيكَوْقِلُ ويُحَوْلِقُ صَوْقَلُ الرجلُ بيكونيل ويكولِقُ السخت بير شد مرد

- 6. الكَيْعَلَةُ (abstr. Verbalnomen zu كَيْعَلَ "das Aussprechen der Formel [حَيَّ عَلَى ٱلْفُلَاحِ] Gebet, [herbei zum Heil!]").
- a) Siehe Defin. 1); Sm., I, 233,17: الكَيْعَلَةُ قول النُوِّنِ33,17: 333,17: الفلاح 333,18: 333,18: 333,18: 333,18: (nach Gauharî): قد حَيْعَلَ المؤذّن كما يقال حولق وتعبشم 333,18: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333: 333

<sup>1)</sup> In anderer Wendung transitiv = دُفَعُ (s. M. s. v.) bei Sîbawaihi, al-Kitâb, II, 262, 2.

<sup>2)</sup> Vgl. pers. حَوْقَلَه كُو ( der Ḥaukala-Sprecher = ) "der Altersschwache".

<sup>3)</sup> عَنُولاب , تَنُوراب wie بَاعَدُوقال (Sm., II, 77,6, wo derselbe Vers mit der Variante عَوْقال steht

الفلاح وهو ملفَّقُ كتلفيق بَسْمَلَ وحَمْدَلَ ونحوهما'; — Taʿâ libî, Fikh, 206,18 f.: الحَيْعَلَةُ حكاية تول المؤدِّن الح : Zamaḥśarî, Mukaddima, 283,11; — Ḥarîrî, Comm. zur Beduinen-Makâme, 333,15; 334,1.

- b) Nebenform ist عَرْعَلَ und für مَوْعَلَ sogar (bei Makdisî); s. über beide Formen Dozy, Supplém. u. de Goeje, Bibl. geograph. arab., IV, Glossar.
- c) Die beiden Formeln على الصَّلاة und حَقَّ على الفَلاحُ الفَلا حُقَّ على الصَّلاةُ heissen الحَيْعَلَتانِ; s. Dozy, Supplém. (mit Beleg).
- 7. كَنْهَا (abstr. Verbalnomen zu لَكَيْهَا) "das Aussprechen des Rufes هُمَا ("herbei, herbei!").

Sm., I, 233,26: الحَيْهَاتُهُ [قول] حَىَّ هَلَا ) بالشيء ; — über die verschiedenen Formen dieses هَلَ in seiner Verbindung mit s. M.s.v. عَى ; Zamaḥśarî, Muf., 62,-15 ff.; Lane s. حَى , 680³; richtiger (gegen Mufaṣṣal) sind in M. die beiden Wortteile getrennt geschrieben; zur Construction mit s. M.s.v.:

وِيُقَالَ حَيَّ هَلْ بِغَلَانٍ اى عليك به وادعُه ومنه قول بعضهم ويُقَالَ حَيَّ هَلْ بِغَمَرَ und Ḥarîrî, Makâmen, 224,6 u. Comm.

8. أَذَاهُ اللَّهُ عِزَّكُ (abstr. Verbalnomen zu رَمْعَوَ "das Aussprechen der Formel اللَّهُ عِزَّكُ (abstr. Verbalnomen zu رَمُعَوَ بِهُ اللَّهُ عِزَّكُ

Sm., I, 233,18: الله عزّك عَرَةُ توله أدام الله عزّك ; — 233,26— كقولهم .... والدمعزة أدام الله عزّك ومنه قول الشاعر : 234,1 .... لا زلت في سعد يدوم ودَمْعَزَه .... لا زلت في سعد يدوم ودَمْعَزَه .... تأى دوام عزّ الله عزّةُ حكاية : 27, 207, 2 : أي دوام عزّ

<sup>1)</sup> Im Bûlâker-Texte zusammengeschrieben آجيَّة.

قبول أَدَامَ ٱللّٰهُ عِبَّكُ; Ḥafāgî, Śifā'-'al-ġalîl, 148,3; s. unten Nr. 11; — fehlt in M.

- 9. اَلسَّبْحَلَةُ (abstr. Verbalnomen zu سَبْحَلَ "das Aussprechen der Formel "سُبْحَانَ ٱللَّهِ".
- a) Sm., I, 233, 15: ومن السَّبْحَلَة [.... ومن السَّبْحَلَة [يقال قده أكثر من ....] ومن السَّبْحَلَة ول سبحان الله: -233,23: ولسبحان الله: -233,23: والسَّبْحَلَةُ حكاية قول سُبْحَانَ ٱلله: -233,23: والسَّبْحَلَةُ حكاية قول سُبْحَانَ آلله: -233,23: والسَّبْحَانَ آلله: -233,23: والسَّبْحَانُ آلله: -233,23: والسَ
- b) Die Nebenform (wahrscheinlich nur ein قحريف des <u>ل</u>) von سَبْحَنَ قال سُبْحانَ اللّه : M. s. v.: سَبْحَنَ قال سُبْحانَ اللّه عنه الله ضيعان من كذا
  - c) Der II. Stamm von hat dieselbe Bedeutung, s. M.
- لا اله الا الله الحمل لله سبحان الله الا الله الحمل لله سبحان الله الله الكه الحمل الله الله الله أكبر und بنقى . s. M. s. v. بقى .
- 10. السَّبْعَلَ (abstr. Verbalnomen zu سَبْعَلَ "das Aussprechen der Grussformel "سَلَامٌ عَلَيْكُمْ".

Sm., I, 233, 26: كَقُولُهُم .... والسَّمْعَلَةُ [قول] سَلامٌ عَلَيْكُمْ: 6ehlt in M.

الطَّلْبَقَ (abstr. Verbalnomen zu طَلْبَقَ) "das Aussprechen der Formel وَعَلْبَقَ اللهُ بَقاءَكَ (abstr. Verbalnomen zu طَالَ ٱللهُ بَقاءَكَ ".

Sm., I, 233, 17f.: الطَّلْبَقَةُ تول القائل أطال الله بقاءك : Sm., I, 233, 17f.: والطَّلْبَقَةُ حكاية تول القائل أطال الله بقاء ( Taʿaliba, Fikh, 207, 1f.: اطال المن الطَّلْبَقَ تال أطال الله بقاءك مولّدة وقال البن حجاج الكنّني كنت ني محل \* مُدَمْعِزا عندها مُطَلْبِق

بالله عزّك وأطال بقاءك ; vgl. Nº. 8; — v. Kremer, Beiträge zur arab. Lexikogr. (Wien, 1884) II, 11.

12. يُكْبَتَعَ (abstr. Verbalnomen zu كَبْتَعَ , "das Aussprechen der Verwünschungsformel عَدُونَ "?

Sm., I, 234, 1: كَوْلُهُمْ ..... وَالْكَبْتَعَةُ , ohne weitere Erklärung; — fehlt in M., wo nur (wie Zamaḥśarî, 'Asâs s. v. und Muḥaddima, 87, 23) die Formel steht; — Freytag, Arabum Proverb., II, 400 (Proverb. 305) hat: كَبُتَ اللّهُ تَعَالَى كُلُّ عَدُوْ , woraus wol die naḥt-Bildung entstanden sein könnte.

13. الْمَشْتَلُ (abstr. Verbalnomen zu مُشْتَلُ , "das Aussprechen der Formel مُشْتَلُ ".

Sm., I, 233, 24 f. (im Texte der Bûlâķer-Ausgabe beidemal كَوْلِهِم .... وَالْمَشْمُلَةُ قُولُ مَا شَاءَ اللّه ' يقال فلان :(امشكنة '' قولهم .... وكثير المشتلة اذا أكثر من هذه الكلمة '' ومثلة اذا أكثر من هذه الكلمة '' und sonst.

<sup>14.</sup> الْهَيْلَلَةُ (abstr. Verbalnomen zu هَيْلَلَ "das Aussprechen der Formel الْهَيْلَلَةُ ) ".

(scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأَلُ (scil. هَأُلُ (scil. هَالله (

b) Die der Analogie entsprechende Form wäre entweder لَكُلُهُ , لَالْكَةَ , اللَّهُ أَلَا der اللَّهُ أَلَا der اللَّهُ أَلَالُهُ أَلَا der اللَّهُ أَلَا أَلَا أَلَا أَلُو أَلَا أَلَا أَلُو أَلْهُ أَلُو أَلْمُ أَلُو أَلِي أَلُو أَلِكُمْ أَلُو أَلُو أَلُو أَلُو أَلُو أَلُو أَلُهُ أَلُو أَلَا أ

15. اَلْفَذْلَكَةُ (abstr. Verbalnomen zu الْفَذْلَكَةُ) "die Summirung" (eig. "das Aussprechen der Formel عَذٰلِكَ كَذَا وَكَذَا وَكَذَا اللهُ 
قَالُكُ حسابَه فَالِكُةً أَنهاه وفرغ منه وهي منه وهي الكال كَال وَكَال المخترعة من تول الحاسب اذا أجمل حسابه فَلْلِكَ كَال وَكَال الفَلْلَكُةُ — ferner: اشارةً الى حاصل الحساب ونتيجته مصلاً ويُول بها في كلام العلماء إجمال ما فُصِل أولًا وكلّ ما هو نتيجة متفرّعة على ما سبق حسابًا كان أو غيره ومجمل الكلام وخلاصته ونظير هذا الاخذ اخذهم البسملة والحمدلة ونظائرهما وهذا يُسمّى بالنّحْت وقد يكون ذلك في النّسب ونظائرهما وهذا يُسمّى بالنّحْت وقد يكون ذلك في النّسب الكلام وعبده القيس الى غير ذلك ولكن كومير عبده القيس الى غير ذلك ولي النّه وها (am Schluss des Artikels وهوا (am Schluss des Artikels وهوا ), wo er die verschiedenen المعاد المعاد الله على الله المنابع الله المنابع الله المنابع الله المنابع ال

قال الواحدي 1) الفَذالِكُ جمع فذلكة وهي جملة الحِساب لقولهم فيها فَذُلِكَ كَذَا انتهى وهذه لفظة منحوتة مولّدة ايضا وليست معرّبة على في القاموس فَذْلَكَ حسابَه انهاه وفرغ منه مخترعة من قوله اذا أجمل حسابة فَذٰلِكَ كَذَا وَكَذَا انتهى 2)

b) Aus der Bedeutung "Summirung", concr. "Summe" entwickeln sich ferner die Bedeutungen: 1) "Inhaltsangabe, übersichtliche Darstellung"; 2) "Tabelle, Register"; 3) "Anhang"; s. Zenker, türk.-arab.-pers. Wb. s. v.; — Vullers, Lex. pers., 76 führt ein غَفَكُ (sic) in der Bedeutung "summa" an.

#### Anhang.

A) Uneigentliche naht-Bildungen.

1. أَبُّالَ "zu Jemandem sagen: بِأَبِي أَنْتَ

elenchus, Verzeichniss, Register.

بَأْبَاً بِفُلانٍ اذا قال لَهُ بِأَبِي أَنْتَ : Ḥafāgî, Sifā'-'al-ġalîl 54,7 f.: بَأْبَاً بِفُلانٍ اذا قال لَهُ بِأَن يفدّين \* أصله أفديك ولهذا قالوا لهذه

<sup>1)</sup> Findet sich nicht in der Ausgabe von Dieterici; doch steht im 2 Halbverse: عَلَى فَكَلَكُ; der Vers lautet dort: "Sie (die Edlen aller Zeiten vor dir, o Belobter!) wurden vorher genau geordnet, wie man die Rechnung (die einzelnen Posten) untereinanderreiht, und dann folgte, nachdem du gekommen warst, das فَذَاكُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَلِهُ وَاللهُ وَال

2. إِنَّا الله وَإِنَّا الله وَالْمُعُونَ (die Trostesworte). اِسْتَرْجَعَ عَلَى sagen". ﴿ وَالله و

3. تَلاشَى "zu nichte werden, verschwinden".

العدام فصار كذلك وهما مَنْحوتتانِ من لا شَيْء والعامّة تقول العدام فصار كذلك وهما مَنْحوتتانِ من لا شَيْء والعامّة تقول وهما وهما مَنْحوتتانِ من لا شَيْء والعامّة تقول وهما وهما مَنْحوتتانِ من لا شَيْء والعامّة تقول وهما وهما مَنْحوتتانِ من لا شَيْء والعامّة وقارب الوفاة وعليه وعل

4. عَيْا ٱللّٰهُ تَهْبَلَكَ "zu Jemandem sagen: حَيَّا ٱللّٰهُ تَهْبَلَكَ ("glänzend erhalten möge Gott dei Antlitz")".

M. s. v.: قَهْبَلَه قال له حيّا اللّه قهبلَك او حيّاه بتحيّة; vgl. Schwarzlose, De linguæ arab. verbor. plurilitter. derivatione, 29.

5. مَّدُّة "aus zehn elf machen".

رُحكي الفَرَّاء عن بعض العرب) معي الفَرَّاء عن بعض العرب) معي الفَرَّاء عن بعض العرب) معي الفَرَّاء عن بعض العرب أَحَلَ عَشَرَ اللهُ الله

راحد أحدُ أَو قال لا الله إلّا الله (s. IV. 14)); — Zamaḥśarî, Muṣaddima, 220, 16.

... [أبل wig, von Anfang her [ohne Anfang; Gegensatz أَرَلِيّ "... [أبل Siehe Defin. 10];—Sm., I, 234, 15—19: (رفي المجمل لابن فارس) أَرَلِيّ على وأرى الكلمة ليست بمشهورة وأحسب أنهم قالوا للقديم لَمْ يَرَلُ ثم نُسِب الى هذا فلم يستقم وأحسب أنهم قالوا للقديم لَمْ يَرَلُ ثم نُسِب الى هذا فلم يستقم الا بالاختصار فقالوا يَرَلِيّ ثم أُبدِلت الياء ألفًا لانها أَخَفّ فقالوا وَرَلِيّ وهو كقولهم في الرَّمْ المنسوب الى ذي يَرَنِ أَرَنِيّ أَنَى الله وقولهم كان في الرّبيّ وهو كقولهم كان في الرّبيّ ولا الإربيّة مصنوع ليس من كلام العرب قادروا عالما وعلمه أزليّ وله الإرليّة مصنوع ليس من كلام العرب وكانهم نظروا في ذلك الى لفظ لم أزل

### B) Zu Defin. 11.

بَلْحَرِثِ مقطوعٌ من بنى :بَلْحَرِثِ M. s. v. بَلْحُرِثِ مقطوعٌ من بنى :بَلْحَرِثِ السَّحِرثِ بن كعب وهو من شواذ التخفيف وكذلك يفعلون في كلّ قبيلة تظهر فيها لام التعريف كبَلْقَيْن لبنى القين وبَلْهُجَيْم

<sup>1)</sup> Vgl. dazu M. s. v.; — Jâkût, Mu'gam, IV, 1018; — Schwarzlose, Die Waffen der alten Araber, 129.220; — 'Urwa 'ibn 'al-Ward, 40,11; — Dozy, Supplém. s. أُزْنَى ; — v. Kremer, Beiträge zur arab. Lexikogr. (Wien, 1884), II, 73.

رُبنى الهجيم واذا نسبتَ اليهم قلتَ حـثـيُّ : — Mubarrad, Kâmil, 620,1; 661,10; — Ḥarîrî, Makâmen, Comm. zu 90,1.

- 2. بَلْعَنْبَرِ. Mubarrad, Kâmil, 620,1; 661,10; M. s. v.; Zamaḥśarî, Muf., 197,3; 'Ibn Hiśâm, Sîra, 983.984 (العَنْبَر
- 3. بَنْهُجَيْم. Mubarrad, Kâmil, 620,1; 661,10; M. s. v. بلکرت: — Ḥarîrî, Makâmen, Comm. zu 90,1.
- 4. بَلْقَيْنِ مِن بِابِ بَلْحَرِث . M. s. v.: بَلْقَيْنِ مِن بِابِ بَلْحَرِث ; u. s. v. بِلْعَيْنِ ; Ḥarîrî, Makâmen, Comm. zu 90,1.
  - 5. كَنْعَجُلان. Zamaḥśarî, Muf., 197, 3.
  - 6. عَلْبَاء . Zamaḥśarî, Muf., 197, 3f.
  - 7. مِنْعُجْب Fleischer, Kl. Schriften, II, 219.

## Alphabetisches Verzeichniss der Beispiel-Sammlung.

| 169 | آحّل          | 163 | الحَيْعَلَةُ     | 152  | عَبْشَبْسِ    |
|-----|---------------|-----|------------------|------|---------------|
| 170 | أَزَلِي       | 164 | الحَيْهَلَةُ     | 154  | عَبْشَهِي     |
| 168 | بَأُبَأ       | 153 | خَلَنْبوس        | 155  | عَبْقَسِي     |
| 159 | البَسْمَلَةُ  | 152 | الدّارصينيّ      | 151  | العَبِجَمْضَي |
| 153 | بَعْثَرَ      | 158 | الگَّرْقَزِيُّ   | 171  | عَلْماء       |
| 170 | بَلْحُرثِ     | 164 | الدَّمْعَزَةُ    | 151  | عَنْبَقَر     |
| 171 | بَلْعَجُّلانِ | 169 | اِسْتَرْجَعَ     | 152  | عَيْبَقَر     |
| 171 | بَلْعَنْبَر   | 151 | الرَّسْمالُ      | 167  | الفَذْلَكَةُ  |
| 171 | بَلْقَيْنِ    | 165 | السَّبْكَلَةُ    | 169  | قَهْبَلَ      |
| 171 | بَلْهُجَيْم   | 165 | السَّبْعَلَةُ    | _166 | الكَبْتَعَةُ  |
| 152 | التمرهندي     | 159 | شَفْعَنَتِي      | 151  | الكسرجَوْز    |
| 156 | تَيْمَلِيُّ   | 151 | الشَّقَحْطَبُ    | 151  | الكسركوز      |
| 153 | جلموه         | 152 | صِلْدِمْ         | 169  | تَلاشَي       |
| 160 | الجَعْفَدَة   | 152 | ؙڡٙۿڝٙڵؚڨٞ       | 151  | الماوَرْد     |
| 150 | الحَبْقُرُ    | 152 | ضبطر             | 156  | مَوْقَسِي     |
| 161 | الحَسْبَلَةُ  | 158 | الطَّبَرْخَزِيُّ | 166  | المَشْتَلَةُ  |
| 151 | الحَصالُبانُ  | 165 | الطَّلْبَقَةُ    | 171  | مِلْعُجْبِ    |
| 161 | الحَبْدَلَةُ  | 155 | عَبْدَرِي        | 152  | نَسْتَعْليق   |
| 159 | حَنْفَلَتِيَّ | 156 | عَبْدَشِّي       | 166  | الهَيْلَلَةُ  |
| 161 | الكوْقَلَةُ   | 157 | العَبْدَلُ       | 169  | وَحَّدَ       |
| 161 | الحَوْلَقَة   | 157 | عَبْدَلِيً       |      |               |
|     |               |     |                  |      |               |

## L'Arte poetica

di

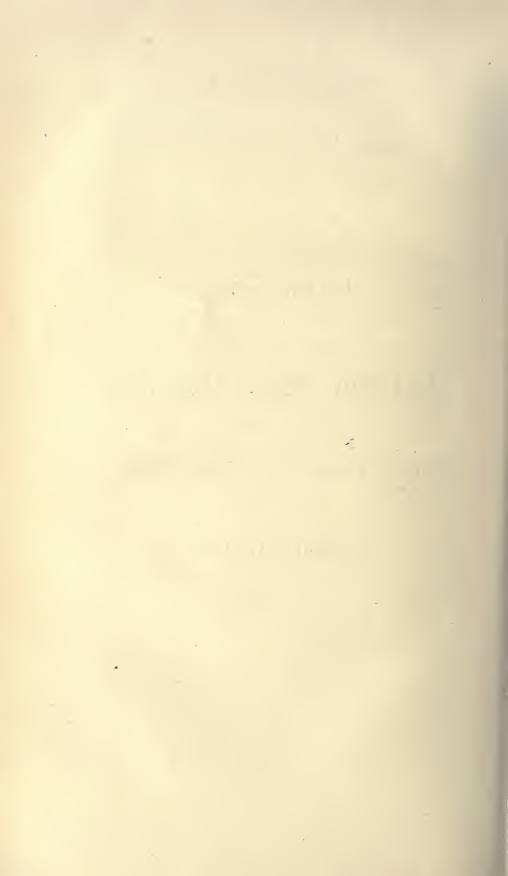
# 'Abû 'l-'Abbâs 'Aḥmad b. Yaḥyâ Ta'lab

secondo la tradizione di

'Ubaid 'Allâh Muḥammad b. 'Imrân b. Mûsâ 'al-Marzubânî

pubblicata da

C. SCHIAPARELLI.



## L'Arte poetica

di

## 'Abû'l-'Abbâs 'Ahmad b. Yahyâ Ta'lab

secondo la tradizione di

'Ubaid 'Allah Muḥammad b. 'Imran b. Mûsâ 'al-Marzubanî.

Se di questo lavoro del Talab non si può dire in egual misura عنير العجم كثير الفائدة come 'Ibn Ḥallikân definisce il attribuito allo stesso autore, non si deve inferirne che la sua pubblicazione possa essere inutile. Del copiosissimo materiale filologico elaborato nelle scuole grammaticali di Bassora e di Cufa e nelle scuole eclettiche poco ci rimane in confronto di quello andato perduto, ond' è che se bene provvidero agli studi arabici ed hanno diritto alla nostra riconoscenza coloro che dieron opera a pubblicare capilavori di quelle scuole quali sono il كامل di 'al-Mubarrad, il كتاب di Sîbawaihi, non vuol esser dimenticato chi attese a farci conoscere di esse lavori di minor polso come il كتاب النوادر di 'Abû Zayd 'al-'Anṣârî, il di 'Abû Bakr 'al-'Anbârî, il كتاب الاضداد di 'al-'Aşma'î, il كتاب الملاحن di 'Ibn Durayd, il كتاب صفة أ dello stesso, il واللجام dè 'Ibn Kaysân ed altri.

Gli scritti di questi antichi grammatici appartengono a quel che di più insipido e di più nojoso si possa leggere, però hanno anch' essi il loro merito. Essi posero le basi della lessicografia col dichiarare parole rare del Corano e della Tradizione e col raccogliere testimonianze (śawâhid); eressero la metrica araba a sistema, ordinarono e comentarono con incredibile diligenza le prime raccolte di antiche poesie popolari, misero assieme proverbi, trattarono l'etimologia ¹). I concetti di quei primi maestri si trasfusero in gran parte nelle opere dei lessicografi e dei grammatici posteriori sì che se anche fossero perduti gli originali, noi potressimo ricostruire, in parte almeno, il loro sistema filologico. Pure avuto riguardo allo indirizzo presente di questi studi presso di noi, egli è d'uopo risalire alle fonti.

Anche agli scritti di Ta'lab ed ai suoi 'amâlî, come a quelli de' grandi maestri attinsero direttamente o indirettamente come a miniera purissima ed inesauribile lessicografi e grammatici posteriori. Il Sahâh, il Lisân 'al-'Arab, il Hizânat 'al-'Adab e moltissime altre opere ne fanno testimonianza. La sua scuola diede copiosi frutti, la sua autorità era, lui vivente, riconosciuta come somma. Si racconta che il poeta 'al-Bohtorî conversando un giorno coll' emiro 'Ubaid 'Allâh b. 'Abd 'Allâh b. Tâhir costui il richiedesse chi fosse miglior poeta, se Muslim o 'Abû Nuwâs. Rispose 'al-Bohtorî che 'Abû Nuwâs era superiore perchè maneggiava con facilità qualunque genere di poesia e che, tanto nel serio che nel faceto, i suoi versi erano sempre di buona lega, mentre Muslim si atteneva ognora allo stesso genere da cui non sapeva staccarsi e fuori del quale non riusciva a far nulla di buono. Soggiunse 'Ubaid 'Allâh: 'Ahmad b. Yahya Ta'lab non è del tuo parere a questo riguardo. Ripigliò l'altro: O Emiro, Taclab non è competente in questo, nè lui nè i suoi consimili che sol fanno tesoro delle poesie degli altri ma non ne fanno delle proprie, perocchè sol può conoscere la poesia chi è trasportato in mezzo alle sue difficoltà 2). - Nel quale aneddoto noi non dobbiamo tener conto del giudizio di 'al-Bohtorî geloso del suo Nume, ma piuttosto della testimonianza prodotta dallo Emiro 'Ubaid 'Allâh.

L'autore del Fihrist, 'Ibn Ḥallikân, Ḥâģģî Ḥalîfah, ed il Flügel, che li compendia ³), non fanno menzione di questo lavoro di Talab. E neppure è annoverato fra le numerose opere del

<sup>1)</sup> Kremer, Culturgeschichte des Orients unter den Chalifen, 1I, 469.

<sup>2)</sup> Ibn Rasiq: Kitab al-'Umdah in Diwan Muslim, ed. De Goeje, p. 1991.

<sup>3)</sup> Die grammatischen Schulen der Araber, p. 164 segg.

Marzubânî di cui il Fihrist ci da i titoli ed il numero dei fogli di ciascun opera. Si può ragionevolmente supporre che neppure il Marzubânî l'abbia dettato egli stesso nella sua forma attuale. L'economia generale del lavoro c'induce di preferenza a credere che esso sia una imperfetta e monca compilazione, direi quasi una serie di appunti di qualche scolare del Marzubânî che riportava già di seconda e di terza mano questi dictata di Taclab. O potrebbe anch' essere un estratto di dictata del Taclab inserti o nel كتاب الموسيخ o nel كتاب الشعر o in altra delle sue opere e che qualche ammiratore del grande abbia raccolto e ricostituito assieme come lavoro originale di Talab. Non è presumibile che l'autore del Fihrist che conosceva bene le opere del Marzubânî, suo contemporaneo ed amico in Bagdad e pel quale nutriva grandissima stima da رارية صادق الله بجة واسع المعرفة بالروايات كثير chiamarlo رارية صادق الله جهة واسع المعرفة بالروايات كثير fogli che le compongono, non è presumibile, ripeto, che non tenesse conto del presente lavoro, a meno che il Marzubânî lo dettasse nei sette anni che sopravvisse alla compilazione del Fihrist ultimata nel 377, quando cioè egli avea di già varcato gli ottanta.

La copia sulla quale condussi la presente edizione è l'unica che io conosca. Conta 21 fogli che fanno parte del Codice arabo Vaticano misto, segnato al numero CCCLVII del Catalogo 1). È scritta in carattere nashi chiaro ed elegante del secolo XIV e vocalizzata in gran parte. Dello stesso carattere è il colophon dove è detto che questi sono stati collazionati e corretti con ogni cura per mano di Muhammad 'al-Trâqî.

Non ostante questa cura il Codice non è privo di mende che riporto nelle note, nè mancano alcuni passi dubbi che ho rispettato trattandosi di un testo unico, e qualche lacuna. Ho dato sopratutto importanza ai شاهد dei quali alcuni offrono lezioni preferibili a quelle esistenti. Per questo li ho collazionati coi versi stessi nelle opere che aveva a disposizione, lavoro ingrato ma non inutile per la critica della poesia araba.

<sup>1)</sup> Script. Vet. N. C. T., IV, p. 481.

### Opere consultate per la lezione dei Sawâhid.

'Abû 'l-F. Ta'rîh 'Abî 'l-Fidâ. Costantinopoli, 1286, 2 voll.

'Aġ. Kitâb 'al-'Aġânî. Vol. I—XX. Cairo, 1285. XXI. 1, ed. Brŭnnow.

Leiden, 1888.

Ahlw. The Divans &. London, 1870.

'Al-Matal 'al-Sâ'ir Cairo, 1282.

'Asâs 'Asâs 'al-Balâġah. Vol. I. II. Cairo, 1299.

'Aynî 'al-Maqâsid 'al-Naḥwîyah (in margine al Ḥizânat 'al-'Adab). Baid. Beidawii Comment. in Coranum, ed. Fleischer. T. I. II.

Damîrî Hayât 'al-Haywân. Vol. I. II. Cairo, 1286.

Dîwân Dîwân 'al-Ḥansâ'. Beirut, 1888.
" Diwân Ḥâtim al-Tâ'iy. London, 1872.

Dîwân Zuhayr, ed. Landberg (Primeurs arabes, II).

Fåk. 'al-Ḥulafà' Fåkibat 'al-Ḥulafà', ed. Freytag. Fragm. Hist. Fragmenta Historicorum, ed. De Goeje.

Ham. Hamasae Carmina, ed. Freytag.

" Vol. I—IV. Cairo, 1296. Har. Harîrî. Ed. De Sacy. 2c ed. Vol. I—II.

Hiz. Hizânat 'al-'Adab di 'Umar 'al-Bagdâdî. Vol. I-IV. Bûlâq, 1299.

Hiz. 'I.H. " di 'Ibn Haggah. Bûlâq, 1291.

Huber Das Leben des Lebîd. Leiden , 1887. Husrî Zahr 'al-'Âdâb (in margine all' 'Iqd).

'I. 'al-'Atfr ed. Tornberg.

'I. Dur. Gen. Geneal.-etym. Handbuch, ed. Wüstenfeld.

"K.M. Kitâb 'al-Malâḥin, ed. Thorbecke.

'I. Hall. 'Ibn Hallikân.' Vol. I—III. Cairo, 1299.

'I. Hiś. B.S. Sarh Bânat Su'âd, ed. Guidi.
'I. Hiś. S. Sîrat 'al-Rasûl, ed. Wüstenfeld.

'I. Qot. Handbuch d. Geschichte, ed. Wüstenfeld.

'I. Ya'îś Commentar zu d. Abschnitt über d. hâl, ed. Jahn. 'Iqd 'al-'Iqd 'al-Farîd. Vol. I—III. Bûlâq, 1293.

Kâm. The Kâmil of al Mubarrad, ed. Wright.

Lane Lexicon. Lett. 1-9.

Lis. 'al-'Ar. Lisân 'al-'Arab. Tomi III-XIV, XV-XVIII. Cairo.

Maw. Mawerdii Constitutiones politicae ed. Enger.

Meid. Meidani, Arab. prov., ed. Freytag.

Mufadd. Die Mufaddalîjât. 1es Heft., ed. Thorbecke.

Mufassal ed. Broch, 1859.

Mnt. 'U. 'al-Mutanabbî col Comento di 'al-'Ukbârî. Vol. I. II. Cairo, 1287.

Mut. W. " " di 'al-Wâhidî, ed. Dieterici.

Muzhir Vol. I. II. Cairo, 1282.

Naw. The biographical dictionary by el Nawawi, ed. Wüstenfeld.

Nöldeke, Beitr. Beiträge zur Kenntniss der Poesie ecc.

Sahah Cairo. Vol. I-II, 1292.

Sarh al-Tanwîr Comento al Siqt 'al-Zand di 'Abû 'l-'Alâ. Vol. I. II. Bûlâq, 1286.

Śawâhid 'al-Kaśśâf Cairo. Vol. I-I1, 1281.

Sîbaw. Le livre de Sîbawaihi, ed. Derenbourg. Vol. I-II.

Smend De Dsu r'Rumma poeta arabico ecc.

T. 'A. Tag 'al-'Arûs. T. I-IV. Cairo, 1286-87 e T. I, ibid. 1306.

Tabarî Annales, I, 1-6. II, 1-6. III, 1-7.

'Umdah 'al-'Umdah di 'Ibn Rasîq, pag. 1-208. Tunisi, 1865.

'Usd 'al-Gâbah Vol. I—V. Cairo, 1280. Wright op. Opuscula arabica. Leyden, 1859.

Ya'qâbî Historiae, ed. Houtsma. Vol. I. II. Lugd. Bat., 1883.

Yâqût Geographisches Wörterbuch, ed. Wüstenfeld.

#### Note.

- 1) Qui il Ms. aggiunge della stessa mano وفيد مسلتان وفيد مسلتان. Di quest' opera non الله الله الفيح عثمن بن جتى رحمه الله . Di quest' opera non rimane traccia alcuna nel Codice, nè mi consta che 'Ibn Ġinnī abbia scritto sull' ايمان والدواهي لا المحان والدواهي لا المحان والدواهي لا المحان والدواهي V. Flügel, Gr. Sch., p. 167.
  - 2) Cod. qui e verso ov ha الطيم.
  - 3) Il poeta è الشماخ.
    - 4) Cod. glossa النَجَرُبُ.
  - 5) Cod. والتشبيع. Questa linea è scritta in margine.
  - 6) Cod. ظَنْنًا .

- 7) Cod. glossa التنور.
- 8) Cod. الذُّبَابَ
- 9) Così il Cod. Cf. v. 169 e 193.
- الأبن . (10) Cod
- ابتسامها Leg. ابتسامها ؟
- 12) Ham. attribuisce il verso ad الْعَرِنْدَس; Kâm. e Śawâhid 'al-Kaśśâf ad المُحَلَّقُ: . 13) Cod. المُحَلَّقُ. . 13)
- 14) Śawâhid 'al-Kaśśâf attribuisce il verso ad حاتم الطائي. Sul poeta vedi 'Aġ., XII, 149.
  - . قَالَ . 16) Cod. سَعْد بن ناشب المازني 16) 15) 11 poeta
- 17) Cod. سَغْد. Leggi عَباكة. Il verso può far parte della poesia portata da 'Usd 'al-Gâbah, IV, 216, sulla giornata di Şiffîn.

- رَيْغُورُ يُنْتَطِرُ Cod. مَمْشَاهُ ومُصِبِحُهُ 18) Cod. يَغْوُو يُنْتَطِرُ
- 20) Cod. لغاتتي. Cambia il metro e quindi non appartiene alla poesia del verso precedente.
  - . لأَيَّت . Cod. وَدَّاك بن ثُمَيْل المَارِني . Cod.
- 22) Saw. 'al-Kaśśâf attribuisce il verso للعرب; Lis. 'al-'Ar. وانشد ابن الاعرابي
  - . قالد رجل من بني عَبْس يقولد لغُرْوة الوّرْد ,36 Kâm., 36
  - 24) Cod. مُصعَب V. Yâqût, IV, 910.
  - 25) Cod. الْمِنَقَّب.
- . يعنى سَيْقَدُ Cod. glossa . يعنى سَيْقَدُ
- 27) Il poeta secondo Lis. 'al 'Ar., IX, 116, è رَكَاصِ الدُّبيرِي
- رُأُعْجَارًا . Cod. أُعْجَارًا
- 29) Cod. خُزْيَانُ .
- 30) Cod. خَزَيْم. Vedi v. 186 (nota 67). Cf. 'I. Hiś., S. 950; Ham., 520; Yâqût, I, 140; Hâggî Halîfah, VII, 732.
  - . ابو دواد الايادي Il poeta è ...
- 32) Secondo Lane, I, 1072, il verso è di Fimil. Cf. Dîwân, 33) Cod. حَرَّها. pag. 31.
  - غلتي . Cod. فحلتي .
- 35) Cor., XX, 76. LXXXVII, 13.
- 36) Cod. ثُوبًا.
- 37) Cor., XIV, 20.
- 38) Cor., XXII, 2.
- 39) Sul poeta vedi Ḥam., 382.
- 40) Cod. glossa الْعَدُوُّ . 41) Lacuna nell' originale.
- 42) Sul poeta vedi 'Ag., X, 50.
- . سَابِقًا .Cod

- 44) Cod. اذرتها.
- 45) Cor., XXV, 67.
- 48) Sul poeta vedi Kâmil, 424.
- . المُتَكَلِّم .Cod (49

- . وابْن . Cod
- . وخَيْر .Cod

- 52) Ham., 96, الذُهْلِيُّ . 53) Cod. والكَلم .
- 54) Secondo Şahâh (v. حصى) il poeta è كعب بن سعد الغنوى.
- 55) Il poeta è هشام بن عُقبتة العدوى اخو نى الرمّة. Ma v. 'Aġ., XVI, 111, e 'Ibn Ḥall. in vita ذى الرمّة.
  - 56) Cod. المصيبات.
  - 57) In 'Ag., XIII, 11, l'ordine di questi due versi è invertito.
  - . يَكُمْ Cod. يُكُو .
  - 59) Così il Codice. Su questa forma cf. i versi 34 e 193.
- 60) Il poeta è کعب بن زهیر secondo T. 'A. (v. درب) e Lis. 'al-'Ar. XII, 64. Ma secondo Lis. 'al-'Ar. XVII, 19, è زهير .
  - 61) Cod. بَأَنْصَلَ . Cf. Mufadd., p. 17 in fine.
  - 62) Cod. برّح.
- 63) Manca il 1º e 2º piede del 2º emistichio. Per questo verso e per il seguente conf. il Dîwân di قنسآء, p. 27, lin. 3, e pag. 83, lin. 11 e nota.
- a cui l'autore attribuisce i due versi seguenti. Cf. 'Ibn Dur. Gen., 11 e 254 (ma vedi nota b, p. 11) e 'Iqd, II, 80.
  - . كعب بن سعد الغنوى Cf. nota 30. Il poeta è . خُرِيْم.
  - 68) Cod. وَيُرْعَ . 69) Cf. i versi 34, 169 e 193.

## قواعد الشعم عبى ابى العباس احمد بن جيبى ثعلب رواية أبي عُبيد الله محمد بي عمران بن موسى الموزياني (1

بسم الله الرجن الرحيم وما توفيقي الا بالله قال ابو العبّاس احد بي جيبى قواعد الشعر اربع أَمْو ونَهْى وخَبْر واسْتخْبَار فاما الامر فكقول الخطَنْقَة

ا أَقَدُلُوا عليه لا أَبِا لأَبِيكُمُ من اللَّهِم أُوسُدُوا المكانَ الذي سَدُّوا ٢ اولَتُك قوم أن بَنُوا أَحْسنوا البِنَا وإن عاهَدوا أَوْفُوا وإن عَقَدوا شَدُّوا

مُ قَومٌ رَبَاطُ لَخِيلَ وَسُطَ بُيوتِهِمُ وأَسِنَّةٌ زُرْقَ يُخَلِّنَ نُجومًا

والنهي كقول لينلى الاخيلية

٣ لا تَعَقْرَبَتَ السهر آلَ مُطَرِّف لا ظالمًا أَبدًا ولا مظلومًا

والخبر كقول القطامي

ه ثَقَّلْنَنَا بحديث ليس يَعلمُهُ مَن يَتَّقيبِي ولا مَكْنونِهُ باد ٩ فهُنَّ يَنْبِكْنَ من قول يُصبى به مواضعَ المآه من ذى الغُلَّة الصادى

<sup>)</sup> Kâm., 340; 'Ag., II, 61; Hiz., II, 119.

تا الله (۲) Kâm., 340; 'Aġ., II, 51, 61; Lis. 'al-'Ar., IV, 289, عاقدوا

P) Sîbaw., 111, ولا وان per الله والله بي (Aynî, II, 47 id.; Ḥam., 704 (IV, 76) يَغْزُونَ كل . لا تَغْزُونَ إِن اللهِ عَالَى اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ المَا المِلْمُ اللهِ المُلْمُ المِلْمُ المُلْمُ اللهِ

f) Ḥam., 704 (IV, 76), تُخالُ per ياخلُون; ʿAynî, II, 47. — Vedi verso if. colla var. Je per buy.

o) 'Aġ., XX, 119, يقتلننا per يقتلننا.

مواقع , 'Iqd, III, 184, id.; 'Aģ., XX, مواضع per مواقع , 'Iqd, III, 184, id.; 'Aģ., XX, 119, id.; 'Asâs, II, 271, id.; Hiz., I, 533, id.

والاستخبارُ كقول قيس بن لخطيم (2

التَّى سربت وكنت غير سروب تُعَرِّبُ الأَحْلامُ غَيرَ قريبِ
 ما تَمْنَعى يَقظًا فقد تُوتِينَهُ في النوم غَيرَ مصَرَّدٍ محسوبِ
 ثر تتفرع هذه الاصول الى مَدْحٍ وهجَاءَ ومراث واعْتدارٍ وتشْبِيبٍ وتَشْبِيدٍ
 واقْتصاص أَخْبارٍ فالمدرُ كقول الشاعر (ق في عُرابَةَ

٩ رَأَيْتُ عَرَابَة الأَوْسَى يَسْمُو الى الخيرات منقطع القرين
 ا اذا ما رايَة رُفعَتْ لمجد تَلقَاها عراباً الله باليمين
 واللهجة كقول عُمير بن جُعيل التَعْلبي

اا اذا رَحلوا عن دارِ نُلَّ تعانَّلُوا عليها ورَدُّوا وَفْدَمْ يستقيلُهَا وقال حسّان بن ثابت يهجو لخارث بن هشام

١١ إن كنت كاذبة الذي حدَّثتني فنجوت مَنْجَى الحارث بن هشام
 ١٣ تَرَكَ الأَحِبَّة أَنْ يُقاتِلَ دُونَهُمْ ونَنجاً بورأس طِمِرَّة وليجام

v) Ṣaḥâḥ (voc. سرب); T. ʿA., ibid.

أ. Dur. Gen., 22, يَقْظٰي ; 'Aġ., XVII, 99, يقظى ; Mut. W., 417,
 أ. يَقَظَى .

<sup>1)</sup> Ham., 793 (IV, 159), الخيرات per الغايات ; 'I. Qot., 168, id.; Kâm., 75, 395, 396; 'Iqd, I, 219; 'Aġ., VIII, 101, 106; 'Umdah, 19; Naw., 418; 'Usd 'al-Ġâbah, III, 399; Lis. 'al-ʿAr., X, 157. XVII, 353; Ḥiz., I, 453. II, 223.

Kâm., 75, 396; 'Iqd, I, 219; 'Aġ., VIII, 101. XI, 69. Ma XIV, 14 يعجد; Ṣaḥâḥ (voc. يعجد); 'Umdah, 19; Naw., 418; 'Usd 'al-Ġâbah, III, 399; Lis. 'al-ʿAr., XVII, 353; Ḥiz. 'I. Ḥ., 340; Ḥiz., I, 453. II, 223; T. ʿA. (voc. عرب).

الله: 17) 'I. Hiś. S., 522, هُنْجَى ; Ḥam., 88 (I, 98); 'I. Qot., 143; 'I. Dur. Gen., 92; 'Iqd, I, 55; 'Aģ., IV, 17; Śaw. 'al-Kaśśâf, 64; 'Usd 'al-Ġâbah, I, 351, له per الذي ; Ḥiz. 'I. Ḥ., 55. Vedi verso ٩..

<sup>&#</sup>x27;I. Hiś. S., 522; Ḥam., 88 (I, 98) عنه per دونه; 'I. Qot., 143;

والمَوْثيَّةُ كقول الفرزدق في وكيع بن ابي سُون

- ا فعالَش ولم يترُكُ ومات ولم يَكَعْ من الناسَ الَّا مَن أَباتَ على وتْرِ والاعتذارُ كقول النابغة الذبياني للنُعْمان
- ه أَتُوعِـ لَ عبدًا لَم يَخُنْكَ أَمانَـةً وتَتُرُكُ عبدًا طالمًا وهو طالعُ التُوعِـ لَا عبدًا طالمًا وهو طالعُ اللهُ تَوْ عبدًا وهو راتعُ وموراتعُ عليهُ وهو راتعُ والتشبيهُ كقول امرىء القيس
- ١٠ كأن دمآء الهادياتِ بنَحْرِةِ عُصارَةُ حِنْمَ السَّيبِ مرجَّلِ
- ١٨ أَلَمْ تَرِيانِي كُلَّما جَمُّتُ طارقًا وَجَدتُ بها طِيبًا (٥ وان له تَطَيَّبِ وَاختصاصُ الأَّخبارِ كقول الاسود بن يَعْفُرَ
- ١٩. جَرَت الرياخ على محلِّ ديارِهِمْ فكأَنَّهُم كانوا على ميعاد

- 9° em. فمات ولم يوتر وما من قبيلة . 40, 1° em. (۱۴) (Ag., XIX, 40, 1° em. فمات ولم يوتر وما عن عدوة . Wright, op. 105, 1° em. فا مات موتورًا وما عن عدوة . Nota 15, p. 128, come 'Ag.
- 16) Ahlw., 20, var.; Lis. 'al-'Ar., X, 116.
- (۱۹) Ahlw., 19, var.; 'Iqd, I, 180, كلفتنى ذنب امرى:
- Har., Durrat 'al-Ġawwâş, 194, فحمّلتَنى ذنبَ امرى؛ Lis. 'al-'Ar., 230, id.; Hiz., I, 288 فحملتنا ذنب امرى؛ III, 572, Lane, I, 1990, come Lis. 'al-ʿAr.
- (v) Ahlw., 149; Hiz., IV, 89. Vedi verso F..
- (h) Ahlw., 116, var.; 'Iqd, III, 162; Mut. 'U. I, 428.
- الله Mufaḍḍ, ها", var., p. 100; 'al-Yaʿqûbî, I, 259, غَفَتْ per جرت و فكانّا ; ʿIqd, II, 33, فكانا ; 'Aġ., XI, 135, id.; Yâqût, I,

<sup>&#</sup>x27;I. Dur. Gen., 92; 'Iqd, I, 55, الله per الم ; 'Ag., IV, 17; Śaw. 'al-Kaśśâf, 64, ومضى بدوس per ومضى بدوس; 'Usd 'al-Ġâbah, I, 351; Ḥiz. 'I. Ḥ., 55.

قال والتشبيهُ لخارج عن التعدّى والتقضيرِ كقول امرىء القيس مرجّبلِ كَانَ ممآء الهادياتِ بنَحْرِهِ عُصَارَةُ حِنّاءَ بشَيْبٍ مرجّبلِ ٢٠ كأن ممآء الهادياتِ بنَحْرِهِ عُصَارَةُ حِنّاءَ الوشاحِ المُفَصَّلِ اللهَ اللهُ ال

٢٢ كَأَنَّ عيونَ الوحْشِ حَوْلَ خِبآئِنا وأَرْحُلِنا الجَبْرُعُ الذي له يُثَقِّبِ ٢٢ وكقوله في تشبيه قلوب الطير

٣٣ كأَنَّ قلوبَ الطيرِ رَطَّبًا ويابسًا لَدَى وَكُرِهَا العُنَّابُ والْحَشَفُ البالِي وزعم الرواةُ ان هذا أحسن شيء وُجِد في تشبيه شيء بشيء في بيت واحدٍ وكقول النابغة الذبياني في نُفُوذ قَرْن الثور من صَفْحَة الكلب

۲۴ كَأَنَّه خارجًا من جَنْب صَفْحَته سَفُّود شَرْبٍ نَسُولُا عند، مُغْتَأَد (7 . وكقول زهير بن ابى سُلْمَى يصف طعائِنَ

٢٥ بَكَوْنَ بُكورًا واستَنجَوْنَ بسُحْرَةٍ فَهُنَّ ووادى الرَّسِ كالبَد في القَمِ وكقبل الحُظيْئَة يصف لُغامَ ناقنه

٢٦ ترى بين لَحْيَيْها اذا ما ترَغَّمَتْ لُغامًا كبَيْتِ العنكبوتِ المُمَدَّدِ

391, id. e III, 165, عراص; Śaw. 'al-Kaśśaf, 97, تحلّ per حُحلّ; Har., 361.

r.) Vedi verso Iv.

N) Ahlw., 147; Hiz., I, 162; Lis. 'al-'Ar., IX, 31.

rr) Ahlw., 119; 'Asâs, I, 81; 'al-Matal al-Sâ'ir, 462; Ḥiz. 'I. Ḥ. 289; Ḥiz., I, 162.

r'") Ahlw., 154; 'Umdah, 170; Saw. 'al-Kaśśâf, 212; 'I. Hiś. B. S. 153; Ḥiz. 'I. Ḥ, 235; Mehren, Rhet. d Ar., 26.

rf) Ahlw., 6; Hiz., I, 521 (bis).

ro) Ahlw., 94, var.; Dîwân, 81, للغم e لوادى ; Cod. Vat. 364, 96 r°, للغم ; Lis. 'al-'Ar., VII, 402, id.

٢١) 'Umdah, 196; Lane, I, 1114 (l. النبت الم

وكقول النابغة لجعدى

٧٠ . رَمّى صَرْعَ نابٍ فاستَمَرَّ بطَعْنَة كحاشية البُرْدِ اليمانى المُسَهَّم وكقول الكُمَيْت يصف آثار السيوف

٢٨ تُنشَبَّهُ في المهام آثارُها مَشافِرُ قَرْحَى أَكَلْنَ البَرِيرَا
 وكقول الشمّاخ يصف فرسًا

.٣ كأَنَّ الرَّبابُ (8 دُوَيْنَ السَّحابِ نَعامُ يُعَلَّعَ بِالأَرْجُلِ وكقول عدى بن الرِّقاع يصف قرن خشف

٣١ تُوْجِى أَغَنَّ كَأَنَّ إِبْرَةَ رَوْقِهِ قَلْمُ أَصابَ مِن الدّواةِ مِدانَهَا وكقول امرىء القيس

٣٠ مُهَفْهَـفَةُ بَيْصَآءَ غيرُ مُفَاضَة تَراثِبُهَا مَصَقُولَةٌ كَالسَّجَنْجَلِ ٢٣٠ تُصِيءُ الظَّلامَ بالعشآءَ كَأَتَّهَا مَنَارَةُ مُمْسَى راهبٍ مُتَبَتّلِ ٢٣٠ وَقَالَ يَصِفَ نَعْمَةَ بَشَرَتَها

<sup>&#</sup>x27;I. Dur. Gen., 204; 'Iqd, III, 94; 'Ag., IV, 140. XVIII, . 183 (bis); Yâqût, I, 151.

تُشَبُّهُ . . . . اثارَها مشافر , Lis. 'al-'Ar., III, 392

۳.) Kâm., 484, 758, تَعَلَّقُ (Fleischer corr. تَعَلَّقُ); Mut. W., 546, (ب. Mut. 'U., I, 62, تعلق; T. 'A. (voc. رب.), id.

 <sup>(</sup>حرجا Kâm., 367, 514; 'Iqd, II, 221. III, 137; Şaḥâḥ (voc. ارجا);

 (Umdah, 171, 196; 'Asâs, I, 4; Lis. 'al-'Ar., IV, 64. VIII, 226; Muzhir, II, 180; Hiz. 'I. H., 126 1° em., 127 2° em., 494

۲۲) Ahlw., 147; Lis. 'al-Ar., XIII, 348; T. A. (voc.تبرب).

mm) Ahlw., 148.

٣٣ مِن القاصراتِ الطَّرْفِ لودَبَّ أُحْمِلُ (9 مِن الذَّرِ فوق الاِتْبِ (10 منها لَأَثَّرُا وقال حاتم الطائي يصف تَغْرَ امراة

ه كأَنَّ وَمِيضَ البرق بَيْني وبَيْنها أَ اذا حانَ من بَعْض لِلْيديث اتَّسَامُهَا (11 وقال آخر

۳ لو كنت ليلاً من ليالى الزُّفرِ كنتِ من البيضِ وَفَاءَ البَدْرِ ٣٠ قَمْراءَ لا يَشْقَى بها مَن يَسْرى

وقل ابس عَنْقاءَ الفزارِق يمدح عُمَيْلَةَ بن أَسماءَ بن خارِجَةَ الفزارِق هِ القَمْرُ الفَّرَيَّ عُلَقَتْ في جَبِينِهِ القَمَرُ الفَّمَرُ الفَّمَرُ وفي جِيدِهِ القَمَرُ وقال نهايتُهُ وصفَ المُحُلَق قول رَهير في قَرِمَ

٣٩ يطعَنْهُم ما ارتمَوْا حتى اذا طَعَنُوا صارِبَ حتَّى اذا ما ضارِبُوا اعْتَنَقَا وولاء من الله المعنفة الما وقوله

۴. على مُكْثِرِيهِمْ حقُّ مَن يَعْتَرِيهِمِ وعند المُقِلِّينَ السَّماحـــةُ والبَدْلُ
 وقولُه

اع لُو كان يَقْعُدُ فوق السُّهُ إِلَّ مِن كَرِمٍ قوم بأَحْسابِهِمْ أو مَجْدِهِمْ قَعَدُوا

<sup>&</sup>lt;sup>ps</sup>) Ahlw., 129, var.; Lis. 'al-'Ar., XIII, 207.

<sup>.</sup> الزهر per الدَّقْر , Meid., II, 564

اَشُعنوا , Ahlw., 85, var.; Dîwân, 123, اطَّعنوا ; Lis. 'al-ʿAr., XII, 144, id. e وَمَارِبِهِ فَانَا مَا ,XIV, 253, اطَّعنوا ; Ḥiz., III, 184, اطَّعنوا .

f.) Ahlw., 91, var.; Dîwân, 101, رَثُّ per حَق ; Śaw. 'al-Kaśśâf, 240; Ḥiz., II, 307.

fi) Ahlw., 189, var. e بِأُولِهِم per بِاحسابهم; 'Iqd, III, 127, id; Mut. 'U., I, 424, أحد، per بآبائهم e كرم e بآبائهم.

وقولًا (<sup>12</sup>

۴۲ مَن تَلْقَ منه تَفُلْ لاَقَيْتُ سَيِّدَهُمْ مِثْلَ النَّاجِومِ التي يَسْرِي بها السَّارِي وَلاَ حَسَانِ في آل جَفْنَة

٣٣ يُغْشَون حتَّى ما تَـهِـرُ كلابُهُمْ لا يَسَـُّلُون عن السَّوادِ المُقْمِـلِ وقال الأَّعْشَى يمدح المُحَلَّق

۴۴ تُـشَـبُ لَمَقْرُورَيْنِ يَصْطَلَيانِهِا وباتَ على النارِ النَّدَى والمُحَلِّفُ (13 وقولُه

هُ أَنتَ خير مِن أَنْفِ أَنْفِ مِن القَوْ مِ اذا ما كَبَتْ وجودُ الرجالِ وقال قيس بن عاصم المِنْقَرِقُ (14

۴۹ واتِّي لَعَبْدُ الصَّيْف من غَيرِ رِيبَة وما فِيَّ الَّا تلك من شِيَم العبدِ وقالَت امراةً من الأَرْدِ تصف قومَها

fr) Ḥam., 700 (IV, 72); Kâm., 47, 48; Śaw. 'al-Kaśśâf, 144; Ḥiz., IV, 242.

۴۳) Sîbaw., 368, كتى ; 'Iqd, I, 142. III, 144; 'Aġ., VIII, 169. XIV, 3, 6. XVI, 18 (bis); 'al-Ḥuṣrî, III, 456; Mut. W., 358, يَغْشُونَ ; Meid., II, 502, يَغْشُونَ ; Ḥar., 358, إلسُّوَاد ; thar., 358, يَعْشُونَ ; Ḥar., 358, يَعْشُونَ ; Ḥiz., I, 411. II, 238, 241; T. 'A. (voc. حتّ ).

ff) Kâm., 145; 'Iqd, III, 144, تقرونين (ma 2ª ed., III, 147, القروريس); 'Aġ., VIII, 80; 'Umdah, 25; Śaw. 'al-Kaśśâf, 202, 203; 'Asâs, I, 225; Har., Durrat 'al-Gawwâş, 161; Hiz., III, 211, 215, 2° em.; Lis. 'al 'Ar., XI, 350.

بشيب مَة من غير ريبة per مَا نَامَ ثَاوِيًا (IV, 101), إشيب فير ريبة per مَا نَامَ ثَاوِيًا (Râm., 335, id. e 2° em. عيرها شيمَةُ العبْد per في per في Śaw. 'al-Kaśśâf, 'Aġ., XII, 150, ناولا per في per في śaw. 'al-Kaśśâf, 144, come Ḥam.; 'I. Hiś. B. S., 11, ما دام ناولا 2° em. في خلال غيرها شيمة العبد في المعبد العبد العب

لا قوم اذا حَصَرُوا الهياج فلا ضَرْبَ يُنَهْنِهُم ولا زَجرُ لم خُرْرُ العُيون الى لوآئيهم يَنتَزَيَّدُون كَأَنَّهم نُهْرُ لم حُرْرُ العُيون الى لوآئيهم يَنتَزَيَّدُون كَأَنَّهم نُهْرُ وكَوَل الآخر (15

٩٩ اذا قَمَّ أَلْقَى بين عينيه عَزْمَهُ وَنَكَّبَ عن ذِكْرِ العواقبِ جانباً ٥٠ فَأَكْرِمْ به من طالبِ الوتر طالباً ٥٠ وَأَكْرِمْ به من طالبِ الوتر طالباً وقال الافراط في اللَّعَراقُ كقول امرىء القيس الله وقال الافراط في اللَّعَراقُ كقول امرىء القيس الله

اه وقد َّ أَغْتَدى والطيرُ في وُكُناتِهَا بِمُنْجَرِدٍ قَـيْـدِ الأَوَابِـدِ فَيْكَلِ وكقول النابغة

٥٥ اخى ثقة لا ينتّبي عن صرببة اذا قيل (١٥ مَهْلًا قال حاجزُه قد وكقول الحُطَيْعُة بمدح ابن شمّاس ،

هُ متى تَأْتِه تَعْشُو آلِي صَوْ نارِهِ تَجِدْ خير نارٍ عندها خيرُ مُوقِد وقال ابن الرَّعَلاَءَ الغساني يصف سَعَة طَعنة

٥٥ وغَمُوسٍ تَصِلُّ فيها يِدُ الآسِي ويَعْيى طَبِيبُها بِالسَّواَ ﴿

ot) Ahlw., 148; Saw. 'al-Kaśśâf, 246; 'I. Ya'iś, 20; Mut. 'U, II, 168, 2° em.; Ḥiz. 'I. Ḥ., 438, 472, 2° em.; Ḥiz., I, 560; Lis. 'al-'Ar., IV, 374. XIV, 225, 2° em.

or) Ahlw., 5; 'Iqd, I, 180, فانك ; Śarḥ 'al-Tanwîr, I, 54, id.

of) Ahlw., 59; Cod. Vat. 364, fo. 88 ro.

of) 'Iqd, III, 117, 127; 'Aģ., II, 61; Śarḥ 'al-Tanwîr, II, 100; Muf., 113; Śaw. 'al-Kaśśâf, 98; 'Aynî, IV, 439; 'I. Ya'is, 21; Ḥar., 578; Mut. 'U., I, 411; Ḥiz., III, 215; Lane, I, 2054.

٥٩ ويَسْبِقُ وَفْدَ الربيحِ من حَيْثُ تَنْتَحِي الى تحوي من شِـدَّة المُتَدارِكِ وقال قيس بن الخطيم

٥٠ واتّى لَدَى لِحْرِبُ العَوانِ مُوكَّلُ بِاقْدَامِ نَفْسِ مَا أُرِيدُ بَقَاءَها وَقَلَ قِيسِ بِن سَعْدَ (17 عُبَادةً في امير المُؤمنين على بن ابي طالب مه لوعَدَّدَ الناسُ ما فيه لما بَرِحَتْ تُثْنى لِخْنَاصِرُ حتّى يَنفذ العددُ قال أَعْشَى باهلَة في المُنْتَشر بن وَهْب

90 لا يَأْمُنُ الناسُ مُمْسَاهُ ومُصْبَحَهُ (18 فَي كُل أُوبِ وان له يَغَزُ يُنتظُرُ (19 في الناسُ مُمْسَاهُ ومُصْبَحَهُ (18 في الناسُ مُمْسَاهُ ومُصْبَحَهُ (18 في الناسُ مُمْسَاهُ ومُصْبَحَهُ (18 في الناسُ مِنْ الناسُ مِنْ الناسُ مِنْ الناسُ مِنْ الناسُ الله الناسُ 
٠٠ والله لو بك له أَدَعْ احدًا الله فيالْتُ لفاتني (20 الوترُ وكقول الآخر رجل من بني تميم (21 يُمدح قومه

١١ اذا استُنْجِدُوا لَم يَسْأَلُوا مَن نَعْلَفُمُ لِأَيَّــيَ حَرْبٍ ام لِأَيِّ مكانِ وكقول المرَّار

٣٠ رَمَى رَمْيَةً لو نُسَمَتْ بين عامر ونُبْيانِها له يَبْقَ الله شَرِيدُهَا وكُنْبيانِها له يَبْقَ الله شَرِيدُهَا وكقول ابن جَبَلَةَ يمدر حُمَيْدًا

٩٣ للولاك ما كان سَلَى ولا نَلَى ولا قُرَيْتُ عُرِفَتْ ولا العَربُ وقال فى نَطافة المعنى وهو الدلالة بالتعريض على التصريح كقول امرىء القيس

هُ (I, 48) ed edizione di Calcutta, 1856, p. 5, مناخرق من شدة , 1qd, I, 308 يَنْتَحَى بُمُنْخَرِق من شَدٍّه .

ov) Ḥam., 87 (I, 96), فاتى فى للحرب الصَّرُوس (Aynî, III, 223, فاتى فى الحرب العَسْرُوس (Hiz., I, 423. III, 168, فاتى فى المحربُ الصروس (e III, 168, 1, 423. III)

۳) 'Aġ., XVIII, 102, سرى per سرى.

المَوْخُ خيامُهُمُ الم عُشَوْ المِ القالبُ في الْيُوهِم مُنْحَدِرُ الْمَالْوَنِ الْوَنْدَ وَالْعُشِرِ الْوَنْدَ فَالْوَنْدَ قَالَم وَالْوَنْدَة مسطوحة على الأرض وفيها فرض فيوضَع طرف عُود المرخ القائم في الفرض المنى في اللَّوج العُشر المسطوح ثم يُدار فيورَى نازًا فقال المرؤ القيس الله مقيمون كعُود المرخ ام قد حقُّوا للرِّحلة كانسطاح العُشَرِ ام قد ارتحلوا فالقلب في الرُمْ منحدر وفيه قول آخرُ كلما يدكلُّ على الايماة الذي يَقُوم مَقام التصريح لمن يُحْسَن فَهْمَهُ واستنباطه وكقول المرَىء القيس ايضًا التصريح لمن يُحْسَن فَهْمَهُ واستنباطه وكقول المرَىء القيس ايضًا وكقول مُهَلَّهُل بن رَبيعَة

٣١ يُبْكَى علينا ولا نَبْكِى على احد لَنَحْنُ أَغْلَظُ اكبادًا من الإبلِ وكقبل جريد

الله واتى الأَساتحيى أَخى أَن أَرى له على من الفضل الذى لا يَرَى ليا يُرَى ليا يُرَى ليا يُرَى ليا يُرَى ليا يُرك أَن أَرى له نعية على لا يَرَى لى مثلها عليه وكقول الاعرابي (22 يريد أَن أَرى له نعية على لا يَرَى لى مثلها عليه وكقول الاعرابي (40 وقد جَعَلَ الوسميُ يُنْبِت بيننا وبين بني رُومانَ نبعًا وشُوحَظًا يُريد المتغالب على المآه والكللا وكقول عُرْوَة بن الورد (23

99 أُقَسَّمُ جِسَّمَى في جُسومٍ كَثَيرِةً وَأَحْسُو قَواحَ المَا وَالمَا بارِدُ يُرِيدُ أُوثِرَ أَصَيافي بزادى وكقول نُصَيْب (24 في سليمان بن عبد الملك بريد أُوثِر أَصَيافي بزادى أنت أَعلُهُ ولو سَكَتُوا أَثْنَتْ عليك الحَقائبُ • فعاجُوا فَأَثْنَوْ عليك الحَقائبُ •

f) Ahlw., 126.

<sup>446)</sup> Ahlw., 134, var.

<sup>44)</sup> Ḥam., 292 (II, 73); Ḥiz., II, 512.

لاه) Kâm., 341, 310, كُفّ per الفصل; Hiz., II, 168, id.

لله) Śaw. 'al-Kaśśâf, 163, قد ياجعال , ma in Kaśśâf, Bûlâq, 1281 ,

<sup>.</sup> رومان per دودان , 11, 297 (دودان per دودان ), 11, 297 (دودان ), 201 (دودان ), 201 (دودان ), 201 (دودان )

<sup>49)</sup> Ham., 723 (IV, 95); Kâm., 36; Iqd, I, 87.

v.) Kâm., 104; 'Iqd, I, 214; 'Aġ., III, 144; 'Umdah, 43; Mut. W., 368-69; Yâqût, IV, 910; Ḥiz., II, 413; T. 'A. (voc. حدث).

يقول لما فيها من عطآئك وكقول المثقب (25 العبدى

ا لَ يَجْنِي بها للجازون عني ولو يمنعُ (26 شربسي لسَقَتْني يَدِي وَلَوْ يَمْعُ (26 شربسي لسَقَتْني يَدِي وَكَقُولُ الآخر

الله وكم من قانف لك نال حظًّا فصادف ما يُريد وما تُريدُ وَصَفَ رَجُلًا دُعيًا نسبَه فصادف الشاعرُ ما يُريد من اثباته نسبَه وصادف الشاعر ما يُريد من بره له واجزاله عَطيّتَهُ وكقول الاعرابي سلا عَجبْتُ لها نَجبُتُ لها وَاجزاله عَطيّتَهُ وكقول الاعرابي الله عَجبْتُ لها فرجَ يَدورُ الله عَلي في فالعبري فأقبل كله نا قرح يَدورُ الله على وكلبي يُرجّبي خَيْرَها فيما يَحيرُ يعني رَجَوه بعيرة اذا اراد ان يَتُورَ به يوجُوه بشفته فالبعير يكوهها للمحلة والكلب يوجُوها لانه دعا له وفيه قول آخر وكقول الشاعر (27 يصف ابلًا واردةً

٥٧ جاءَتْ تَهُـشُ الارضَ اتَّى هُصِّ تَـدُفَعُ عـنـهـا بَعْصَها بَبَعْض وفيه يعنى انها مستوية في الأحُسن فكلما رأيت واحدةً قلت هذه وفيه تفسير آخر وقال في الاستعارة وهو أَن يُسْتعار للشيء اسمُ غيرِهِ او معنى سواه كقول امرىء القيس في صفة الليل فاستعار وصفَ جمل معنى سواه كقول امرىء القيس في صفة الليل فاستعار وصفَ جمل الله فقلتُ له لمّا تَـمَطَّـى بصُلْبه وأَرْدَفَ أَعْدَجـازًا (38 ونـآء بكَلْكُلِ وقال زهيه

سَصَدَّ واللهِ يَنْظُر بيوتًا كثيرةً لَدَى حيثُ أَلْقَتْ رَحْلَها أُمُّ قَشْعَم

يَــُدُفَعُ e 20 em. الارص per السَمَــشَــيَ per الارص e 20 em. يَــُدُفَعُ .

رم) Ahlw., 148; "Umdah, 180, جوزه per بصلبه; 'al-Matal al-Sâ'ir, 230, ومآء per ومآء; Lis. 'al-'Ar., جَوْرِهِ; Muzhir, I, 174; Hiz., I, 372.

w) Ahlw., 96, var.; Dîwân, 87, أَنْفزُع بيوتُ كثيرةٌ; Cod. Vat.

ولا رَحْلَ للمنيّة وقال تأبَّط شرًّا فى شمس بن مالك ٨٠ اذا هَـزَّهُ فـى عَظْم قَرْنٍ تَهَلَّلَتْ نَـوَاجِـدُ أَفْـواهِ المنايا الصَواحِـكِ ولا نواجذَ للمنيّة ولا فـمّ وقال ايصا

وَهُ يَنْظُرُ يُناجِى الأَرْضَ لَم يَكْمَحِ الصَّفا بِه كَدْحَةً والموتُ خَرْيَانُ (وف يَنْظُرُ ولا عَيْنَ للموت وقال ابو ذَوْيب الهُلَلى

٨ واذا المنيَّة أَنْشَبَتْ أَطْعارَها أَلْفَيْتَ كلَّ تَمِيمَة لا تَنْفَعُ ولا ظُفْرَ المنيَّة وقال مالك بن حريم (٥٥ الهمداني يصف قائد ابل ولا ظُفْرَ المنيَّة وقال مالك بن حريم (١٥ الهمداني يصف قائد ابل ما فأُوسَعْنَ عَقْبَيْه دِمآء واصبحتْ انامل رِجْلَيْه رَوَاعِفَ دُمَّعَا ولا عَينَ وقال رجل (١٥ يصف قَيِّم امراة ولا عينَ وقال رجل (١٥ يصف قيِّم امراة

٨٨ أَتَّتِى أُتِيحَ لها حَـرْبَـآءَ تَنْصُبَةِ لا يُرْسِل الساقَ الَّا مُمْسِكًا سَاقًا فاستعار له وَصْفَ لَخَرِبَاءَ وكقول اعرابي (32 يصف رجلاً

٨٨ وداهية جَرَّها (33 جارم جَعَلْت رِداءُ فيها خِمارًا

364, f°. 104 v°., يُغْرِع ; 'Asâs, I, 214, يغْرِع ; Ḥiz., I, 442. III, 157, 159 come Dîw.; Lane, I, 683, 2° em. vo) Ḥam., 43 (I, 49); ʿIqd, I, 45. I, 308, male نواجن.

- راه (اس باجي الارض per قخالَطَ سَهْلَ الارض (Aġ., XVIII, 215, id.; 'Asâs, I, 151, id.; Ḥiz., III, 357, id.
- ٨٠) Kâm., 330; 'Iqd, III, 11, 28; Śaw. 'al-Kaśśâf, 171, 185; 'Aynî, III, 494; 'Usd 'al-Ġâbah, V, 190; 'Abû 'l-F., I, 198; Damîrî, I, 72; Ḥiz., I, 202; T. 'A. (voc. نشب); Mehren, Die Rhet. d. Ar., 39, لَمْ تَنْفَع , £.
- مَّا بَلَّتُ بِأَشْرَسَ مِن حَرْبَا ﷺ (بَالَةُ بَالَّشُوسَ مِن حَرْبَا ۖ , Meid., II, 493 أَنَّى أَتِيحَ لِهَا حِرْبَا ٓ , Lis. 'al-'Ar., XII, 35 , أَنَّى أَتِيحَ لِها حِرْبَا ٓ , Lis. 'al-'Ar., XII, 35 , أَنَّى أَتِيحَ لِها حِرْبَا ٓ , Lis. 'al-'Ar., XII, 35 , دوبا ٓ ; 'I. Hiś. B. S., 156, come Har.; Damîrî , I, 282 , له ; T. 'A. (voc. بنصب ), id.; Lane , I, 1472, come Ḥar. con var. له .
- مه، 'Asâs, I, 218, جرها حازم; Lane, I, 1072, جرها جارم; Dîwân

يقول قَنَّعْنَ بسيفك رؤوس ابطالها وكقول ذى الرمّة

المرقى كاس النّعاس فراسُه لدين الكرّى من أول الليل ساجِدُ ولا دين للكرّى ولا كأس النُعاس وقال في حُسن الخروج عن بكآ الطّلل ووصْف الابل وتحمّل الأَطعان وفراق الجيران بغير دَعْ ذا وعَدّ عن ذا واذكر كذا بل من صدر الى عُجْزِ لا يتعدّاه الى سواه ولا يُقْرِنه بغيرة قل الأَعْشَى يمدح الاسود بن المُنْذر

٥٨ لا تشكّى التّى وانتَجِعى الأَسْد وَدَ أَهْلَ النَدَى وأَهْلَ الغَعالِ وقال عِدمِ هَوْذَة

٨٦ أَنْضَيْتُهَا بعد ما طال الهبابُ بها تَـوُّمُ هَـوْنَةَ لا نِكْسًا ولا وَرَعَـا وقال الحُطَيْثَة بمدح ابن شمّاس

٧٠ هَا زالتِ العوجاءِ تَرْمى زمامَها اليك ابنَ شَمَّاسٍ تَروحُ وتَغْتَدى وكقول الشَّمَاخِ يمدح عَرابَةَ الأَوسي

٨٨ اذا بَلَغْتنِي وحَـمَـلْتِ رَحْلي عَـرابَـة فـالشَـرَقِـي بدم الوَتِينِ
 وقال عنته وقال عنته وقال عنته وقال عنته وقال عنته وقال عند وقال

٩٨ جُيِّيتَ من طَلَلِ تَقادمَ عهدُهُ أَقْوَى وَأَقْفَرَ بعدَ أُمِّ الْهَيْثَمِ وَقَالُ حسّان وقد تقدم في باب الهجآء وأعدناه هاهنا لانه خُروج على

<sup>&#</sup>x27;al-Ḥansâ', 31, 1° em. عُرُف صاحَدٌ . Cf. 'I. Dur. K. M., 7 e 'Umdah, 199.

<sup>180.</sup> Ao) Hiz., IV, 180.

مه) 'Aynî, IV, 439, ترمى زمامها per تجرى صفورها ; Ḥiz., III, 662,

 <sup>(</sup>a) Kâm., 75, 396; 'Iqd, III, 149; 'Aġ., VIII, 106, 107; 'Usd 'al-Ġâbah, III, 399; Damîrî, II, 388; 'al-Matal 'al-Sâ'ir, 498, فاسر في Hiz., I, 453. II, 222.

A) Ahlw., 45; 'Aġ., VII, 137. VIII, 134. XV, 132, 133; Cod. Vat. 364, ° f°. 156 r°., اهله ; 'al-Maṭal 'al-Sâ'ir, 371; 'Aynî, III, 188.

هذا السبيل من نسيب الى هجآءً

أن كُنْتِ كانبةَ الذي حدَّثتني فنجوتِ مَنْجَى للحارِثِ بن هشامِ
 أن كُنْتِ كانبةَ أَنْ يُقاتِـلَ دُونَهُمْ ونَـجـاً بـرأْس طِـمِـرَّةٍ ولـجـام

وقال حاتم الطائی بمدح بنی بَدْرٍ ۱۴ ان کُنْسِ کارِهَنَّ لعیشتنا هاتِسی فُلِّمی (۱۵ فی بنی بَدْرِ وقال دو الرمّٰذ بمدح هلال بن أَحْوَزَ المازِنیّ

٩٣ حنَّتْ الى نَعَم اللَّهْنَا فَقُلْتُ لها أَمْمَى هَلَالًا على التوفيق والرَّشَدِ وقالى في محاورة الاصداد وهو ذكر الشيء معها يَعْدَم وجودُه كقوله تبارك وتعلى لَا يَمُوتُ فيهَا وَلَا يَحْيَى (35 وقال زهير في الفزاريّين

٩٩ هنيمًا لنعْمَ السَيْدان وُجِدتُما على كلِّ حالٍ من سَحِيلٍ ومُبْرَمِ السَحِيلَ صَدّ المُبْرَم وقال

90 فظَلَّ قَصِيرًا على قومه وظَلَّ على الناس يومًا (36 طَوِيلًا 19 في كفَّ مُعْطِيرًة مَعْطِيرَة مَعْطِيرة مَعْدين مُحْتلفين نحو قوله تعالى وَتَلْ في المُطَابِق وَقوله تعالى وَمَا هُوَ بِمَيْتٍ (37 وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَارَى 
٩٠ كبيتُ يُرَوِّى نفسَه في حياته ستَعْلَمُ إنْ مُتْنا صَدِّى أَيَّنا الصَدى الصَدَى العَطَشُ وقال آخرُ هو حسّان

<sup>9.—91)</sup> V. versi 17—11.

٩٢) Dîwân, 36, معيشتنا; Kâm., 452, id. ed قَاتًا; 'Aġ., XVI, 108, come Dîw.; Lis. 'al-'Ar., VII, '70, قَاتًا.

٩٣) Kâm., 260; Ḥiz., IV, 120, بلالا per يلاد .

٩٤) Ahlw., 95, عنيتًا per عنيتًا; Dîwân, 83, id.; Cod. Vat. 364, f°. 98 v°., id.; 'Asâs, I, 31, id.; Ḥiz., I, 438. IV, 105, id.

اه) Ahlw., 88, مَنْ per القَوْم e قومه per القَوْم per إلناس per القَوْم per القَوْم و Dîwân, 191, id.

<sup>9</sup>v) Ahlw., 58.

٩٨ انَّ النتى ناولتَنى فرىدتُها قُتِلَتْ قُتِلَتْ فَهَاتِها لَم تُقْتَلِ وقاًل جرير

99 لها زال مَعْقُولًا عِقالًا عن النّدَى وما زال محبوسًا عن الخبير حابِسُ وقال أَعرابيّ

نَهْرِى بانسانها انسانَ مُقْلتها انسانَةُ من جَوارى للَّى عُطْبُولُ الرَّدُونِ اللَّهِ عُطْبُولُ الرَّدُونِ اللهِ يَهْرِي بُذَكْر حبيبها دموعَها وقالً الأَحْوَض

1.1 سلامُ الله يا مَطَرُ عليها وليس عليكَ يا مَطَرُ السلامُ مَطَرُ مِن الغيث ومَطَرُ اسمُ رَجُل وقال أُعرابي ايضًا

١٠١ ومصروب يَـئَـنُّ لغير صَـرَّبُ يُـطَـرِّكُهُ الطَّـرَافُ الى الـطراف المصروب من صَرِيَب الشلج يُـرِيـد أَصَابَهُ الصَرَبُ من الثلج وهو يَئِنٌّ لغير صَرْبِ وقال أَعرابي يصف سَهْمًا رمى به عَيْرًا فأَنفذه

١٠١٠ حتَّى نَجًا من جَـوْفه وما نَجَا

يُريد نجا السَّهْمُ من جوف العَيْر وما نجا العَيْرُ من الرمية بالمنيَّة وقال البي أُخْت تأبَّط شرًّا (39

المَ اللهُ مَاضِ قد تَرَدَى بماضِ كسَنَا البَبَرْقِ اذا ما يُسَلُّ الْمَاضِيَّا من الرِجال تردَّى بسيف ماض قاطع وقال

بالمجدد e فما زال per وما نال (I, 209), المجدد e فما زال per المجدد e بالمجدد e بالمجدد ; 'al-Matal 'al-Sâ'ir, 456, لم per فما .

<sup>.</sup> من جوارى لختى per في سواد الليل ,Lis. 'al-'Ar., VII, 310

<sup>(</sup>bis); 'Aynî, I, 109. III, 467. IV, 211; Ḥiz., I, 294. III, 134.

<sup>(.</sup>f) Ham., 384, (II, 162).

١٠٩ حُسانًم اذا ما قُمْتُ منتصرًا به كَفَى العَوْدَ منك البَكْ ليس بمُعْضَدِ وقال

١٠٧ شاقَتْ فواكَ على نَواكَ كما الأَّفُوآ مَا خَتْلِفُ ومُوَّتَلِفُ ومُوَّتَلِفُ ومُوَّتَلِفُ ومُوَّتَلِفُ

١.٨ فان تكو بالذّنائِبِ طال ليلى فقد أَبكى من الليل القَصِيرِ وقال عمرو بن مَعْدى كَرِبَ

١٠٩ أعانلَ انه مَانُ طَرِيفٌ أَحَبُ التَّي من مالٍ تلاد وقال الأَعْشَى

الَّ فَأَرَى مَن عَصَاكَ أَصْبَحَ مَحْنُو نَا وَكَعْبُ النَّ يُطِيعُكَ عَالَ وَالْ حُمَيْد بِن تَوْر يَصِف نَثْبًا وقال حُمَيْد بِن تَوْر يَصِف نَثْبًا يَنَامُ بِاحْدَى مُقَلَتَيْمٌ وَيَتَّقَى (٥٠ بأُخرى الأَّعادى فهو يَقْظانُ نائِمُ وقال حاًرُثَةُ بِن بَدْر الغُدَاني

١١٢ ولا تَلِينَ اذا عُـوسِّرْتَ مَقْسرةً وكلُّ أُمرِك ما يُوسِرْتَ مَيْسُورُ

<sup>1.4)</sup> Ahlw., 59, var. Poi غنه و منه; Cod. Vat. 364,

اره.، 'Iqd, III, 96, یے 'Aġ., IV, 147, 150, id.; Ṣaḥâḥ (voc. بیکی e per علی ; 'Aynî, IV, 463, ننب; T. 'A. (voc. ننب) come Ṣaḥâḥ.

<sup>1.9) &#</sup>x27;Aġ., IX, 13.

ال.) 'Aġ., X, 24, وارى e بخذولا إلى بناية ; Ḥiz., IV, 183, id.

نالا) 'Aġ., XXI, 28, مقتسرا; Wright op., 104.

وقال أعرابتي يصف فرسًا

والاجازةُ اجتماعُ الاخواتِ كالعَيْن والغين والسين والشين والتآء والثآء كُول الشاعر

الَّ الَّهُ مِن ظَهْر فَرَسْ يَوْمَ على بَطْن فُرشْ وُرُسْ وَرُسْ مِن فَرُشْ وَرُسْ

ال رُبَّ شَتْم سمعتُهُ فتصامَهُ بنُ وعَنَى تركتُهُ فكفيتُ اللهُ الخَبِيثُ الخَبِيثُ الطَيِّبُ القليلُ من الرَّزْ في ولا يَنْفنعُ الكثيرُ الخَبِيثُ فجمعوا بين العين والغين والسين والشين والنتاءَ والثآء هذا النوع يُسمَّى الإكفآء والايطآءُ تكرير القافية عَعْنَى واحد كقول حاتم

اللهُ أَمَّانُوَى اللهُ يَصْبِحُ صَداى بِقَفْرَةٍ مِن الْأَرْضِ لا مِآءَ لَدَى ولا خَمْرُ ولا خَمْرُ وقال نيها

١١٨ يُفَكُّ به العَانِي ويُوكِيلُ طيبًا وما أن تعرِّيه القدَاحُ ولا التَحْمُرُ فكرَّر للْهُمَ بمعنَّى واحد ولا السَّفْساف العامي ولكن ما اشتدَّ أَسُرُهُ وسهُل لفظهُ وناَئى واستصعب على غير المطبُوعين مَرَامُهُ وتُوقَّمَ المكانُهُ واتساقُ النظم ميا طاب قريضهُ وسَلمَ من السّناد والاقوآ والأكفآ والإجازة والإيطآ وغير ذلك من عُيوب الشعر وما قد سَهَل العلمآءُ والإجازة والإيطآة وغير ذلك من عُيوب الشعر وما قد سهّل العلمآء

<sup>.</sup> سُقُغْ 323 , صُقَعْ , 322 , صُقَعْ , 323 , كَسُقُغْ , 323 كَانَةُ .

<sup>.</sup> وعتى ,(قات .T. ʿA (voc) (بالغين المحجمة) وغتى ,Aynî, IV, 332 (دا المحجمة)

الا) T. A., (voc. خبت); Lane, I, 693; Nöldeke, Beitr., 72.

الاس) Dîwân, 40, هناك per لدى; Kâm., 213; 'Aġ., XVI, 105; Hiz., II, 163.

ال) Dîwân, 40; 'Aġ., XVI, 105, تعرته; Ḥiz., II, 163, يعريبه e

اجازت من قصْرِ ممدود ومد مقصور وضروب أُخَر كثيرة وان كان فلك قد فعله القدماء وجاء عن فحولة الشعراء وقد جثّناً ببعض ما رُوِى في ذلك في هذه الابيات التي ذَكَرْناها خاصة فالسنال دخول الفتاحة على الصمّة والكسرة نحو قول وَرْقاء بن زُهَيْر العَبْسيّ الفتاحة على الصمّة والكسرة نحو قول وَرْقاء بن زُهَيْر العَبْسيّ

ال رَأَيْتُ رُهَيْرًا تحت كَلْكَلِ خالد فِأَقبلتُ أَسْعَى كالعَجُولِ أَبادِرُ ١٦ فَشُلَّتُ يمينى يَوْمَ أَصْرِبُ خالدًا ويَمْنَعُهُ منّى الحديثُ المُظَاهَرُ المُظَاهَرُ فَتُنَى وَنَتَى وَالاقوآ والاقوآ والمؤلفة وال

الله يا دارَ هِنْد وابْنَتِي مُعَان كَأَتُّهَا والعَهْدُ مِن أَقْياطَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وكَفُول الاخر

١٥٥ بُنَى إِنَّ البِرَّ شَيُّ فَيِّنُ المَنْطَقُ الطيِّبُ والطُّعَيِّمُ

الله: (١٢٠) Tabarî, II, 1339, وَبَعْدَ per هِنَّ وَبَعْدَ ; 'Iqd, III, 61; 'Aģ., X, 8. Ma X, 15, lin. 5, الله خشلت يمينى اذ ضربت ابن جعفر و lin. 7, 2° em., المناها وشل الخناصر (ʾal-ʾAtı̂r, I, 414; Lis. ʾal-ʿAr., VI, 198; Ḥiz., IV, 378, ويستره per ويستره ويستره ويستره

ا۱۲۲) 'Aġ., X, 50, يائم per يأثم e X, 50, 52, اجرا.

<sup>&#</sup>x27;Aġ., X, 50, 1,, 52.

الطيب per اللَّيْن per اللَّيْن per اللَّمْن.

فجمع النون والميم وقال المعدّلُ من ابيات الشعر ما اعتدل شَطْراه وتكافأت حاشيتاه وتم بايهما وقيف عليه معناه واتما بدّها سائقًا (قه ولاح دونها نييرًا لاختصاصه بفصلها وسلّبه محاسنها وانها مستعيرة بغير زنة ومتجهلة عا ناسبها منه لتوسطته دونها (الله ونأيه عن التعدّى والتقصير دونها والتوسُّطُ مُدوح بكل لَغَة موسوم بكمال الحكمة قال الله جلّ ثناوة وتقلّست اسمآوه والله بكمال الحكمة ولم يقْتُروا وَكانَ بَيْنَ ذلكَ قَوامًا (الله وقال عَرْ وجلّ ولا تَجْهَرْ بصلاتك والغالى وقيل حَيْرُ الله بين المقصّر والغالى وقيل خيْرُ الامور أوساطها وبعد فهو أقربُ الاشعار من البلاغة والعالى وقيل خير الامور أوساطها وبعد فهو أقربُ الاشعار من البلاغة والعالى ولا عُدْر ولا عُدْر في القيل المؤلّد والعالى ولا عُدْر في غَدْر وأَعْدَر مَنْ أَنْذَر واذا ازدَحم الواب خفي المواب والحاجة تَفتُفُ الحيلة والوبُ عَقدُ الاخاء وبَدُل الموجود غين ذلك قول امرى القيس

١٢٩ اَللّٰهُ أَنْجَلَحَ ما طَلبتَ به والبِرُّ خَلْب حَقيقة الرَّحْلِ وَقِه النَّالِغة

اللهُ اللهُ اللهُ عَمَّا فَاتَ يُعْقِبُ رَاحَةً وَلَرُبَّ مَطَعَمَةٍ تَعُودُ ثُبَاحًا وَالْ زُقِيْر بن ابي سُلْمَي

١٢٨ ومن يَغْتَرِبْ بَحِسِبْ عداوًا صديقَهُ ومن لا يُكرِمْ نفسَهُ لا يُكرَّم

١٢٩ سُنُبْدى لك الايامُ ما كنتَ جاهلًا ويأتيكَ بالأَخبار مَين لم تُزود

<sup>174)</sup> Ahlw., 144, var.; Umdah, 185.

الآم) Ahlw., 97; Dîwân, 92; Koseg., Carm. Huds., 22; 'I. Hiś. B. S., 2; Hiz. 'I. H., 239, يغتر.

Ahlw., 60; 'Iqd, I, 353. III, 117, 120; 'Ag., II, 50. IV,
 55; Śarḥ 'al-Tanwîr, I, 4; 'Umdah, 96, 183; Lis. 'al-

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

الله الله المرض كَنْزًا ناقصًا كلَّ ليلة وما تنَقْصُ الايتَّامُ والدهرُ يَنْفَدِ (٥٠ وقول الموقّش الاكبر

۱۳۱ ليس على طُول لخياة نَكُمْ ومن وَرَآة المو ما قد يَعْلَمُ قال عدِيُّ بن زيد

١٣٢ قد يُدْرِكُ الْمُبْطِّمُ من حَظِّم ولايرُ قد يَسْبِقُ جُهدَ الحَرِيصْ وِاللهِ يَسْبِقُ جُهدَ الحَرِيصْ وَقال الحُطَيَّثُة اسمه جَرْوَلُ

٣٣٨ مَن يَفْعَلِ الخَيرَ لا يَعْدَمْ جَوَازِيَهُ الا يَكْهَبُ العُرْفُ بين الله والناسِ وقولُ لبيد

٣٣ أُكْذِبُ النفسَ اذا حدد ثَثتتُها إِنَّ صِدْيَى النفس يُنْرِي بالأَمَلْ وَوَلَ حَسَانِ (48

٥٣٥ فَلَا تُنفَّشِ سِنَّوَ اللَّا النيكَ فَإِنَّ لَكُلِّ نَصِيبَحٍ نَصِيبَحِ أَصِيبَحِ المُعَامَى وَفُولُ القطامي

١٣١ قُد يُدْرِكُ المَتَأَتَى بعضِ حاجتِه وقد يكون مع المستَعْجِل الزَلَلُ

<sup>°</sup>Ar., XVII, 128; Ḥiz. 'I. Ḥ., 239, 562; T. °A. (voc. وَيُنْفُ),

ارى العيش , Cod. Vat. 364, f°. 84 r°, تَنْقُص Ahlw., 58, var. e أرى العيش.

الاز) Nöldeke, Beitr., 46, om. قدر.

<sup>(</sup>المرام) 'Iqd, I, 246, المبين , per والخبير . III, 211; Hiz., I, 170.

آبر (Ag., II, 50 (bis); 'Umdah, 185; Meid., II, 541; 'Asâs, I, 82; بجوائزه, I, 570; cf. Hiz. 'I. H., 364; Lane I, 422 (1° em.).

المَّاثُ) Huber, اَوَأَكُذُبِ, Ḥam. (versio), I, 126, id.; Meid., II, 322, id.; Śaw. 'al-Kaśśâf, 207, 250, id.; 'Aynî, IV, 177, id.; Ḥiz., II, 333 e IV, 69, id. II, 98; T. 'A. (voc. كذب), 1° em. Poi ibid. واكذب

<sup>10°6)</sup> Kâm., 424.

إنظا (I, 181), إمع per مع ; 'Iqd, I, 246, 345; 'Aģ., IX, 170. XX, 120, 131; Śaw. 'al-Kaśśaf, 217, 250; Lis.

وقولُ الأَضْبَط بن قُرَيْع

١٣٧ اقْبَلْ من الدهر ما أَتَاكَ بِهِ مَن قَرَّ عينًا بِعَيْشِهِ نَفَعَهُ وَوَلُ عَبِيد بن الأَبْرَص

ما من يَسلَ النساس يُحْرِمُوهُ وسائِلُ الله لا يُحَدِبُ واحدها أَغَرُّ وهو ما نجم من صدر البيت بتمام معناه دون عُجُرَه وكان لو طُرح آخرهُ لَأَغْنى اولُه بوضوح دَلالته وانما أَلَّفنا على الابيات مُصَلّيَةً وجعلناها بالسوابيق لاحقةً لملائمتها ايّاها ومازجتها لها في اتّغانى أوائلها وان افترى أواخرُها لأَنَّ سبيلَ المتكلّم الافهامُ وبغيمَ المتعلّم (4 الاستفهامُ فأخفُ الكلام على الناطق مؤونةً وأسهلُهُ على السامع محدملًا ما فهم عن ابتدائه مُرادُ قائله وأبانَ قليلهُ ووصَحَ دليلُه فقد وصفت العربُ الاجاز ففرّطَته وذكرت الاختصار ففصلته فقالوا المحبّهُ دالله للم المنهنية المختسار وفصير وأوماً فأغنى وهذه الطبقة من الاختيار والنوع كتشبيه المخنساء وليبلًى قالت المخنساء

١٣٩ وانَّ صَاخْـرًا لتَأْتَـمُ الهُداةُ به كَـأَنَـهُ عَـلَمُ فـي رأْسه نـارُ

<sup>&#</sup>x27;al-'Ar., VIII, 389; Hiz. 'I. H., 203, 439; 'Aynî, III, 297; Hiz., I, 169. III, 124.

<sup>&#</sup>x27;Ag., XVI, 160, فارض (Aynî, 1V, 335, id.; Hiz., IV, 589, id.

<sup>117. (117.</sup> 

الله الله المخيل حَـوْلَ بيونِهِم وأَسِنَّةُ زُرْق يُحَلَّى نُحُومَا وَالله النابغة

المَّا فَاتَّكَ دَاللَّيْثِ الذي هو مُدْرِكي وانْ خِلْتُ أَنَّ الْمُنْتَأَى عنك واسِعُ والسِعُ وَالْ

١٣٢ اخو ثِقَة لا يُدُوب الخمر مالَـهُ ولكنَّه قد يُـدُوب المالَ نائِلُهُ والكنَّه قد يُـدُوب المالَ نائِلُهُ

التَّعِيمُ النَّعِيمُ المَا لِ وَجَهْلٍ عَظَا عليه التَّعِيمُ المَا لِ وَجَهْلٍ عَظًا عليه التَّعِيمُ المَّا رُبَّ حِلْمٍ أَضَاعَهُ عَدَمُ المَا لِ وَجَهْلٍ عَظَا عليه التَّعِيمُ وَقَالَ عَمْو

المراء ما عناش في تكذيب طُولُ التحمياةِ له تعذيبُ وقال الْأعْشَى

If.) Vedi verso f.

الجان) Ahlw., 20, var. e كالليل ; 'al-Yacqûbî, I, 241, id.; Kâm., 447, id.; 'Iqd, I, 180, id.; 'Ag., IX, 161, 162 (bis), 163, 170, id.; Lis. 'al-Ar., VI, 179, id.; Hiz., I, 145, 288, id.; Mut. 'U., زانك كالليل ; 'al-Matal 'al-Sâ'ir, 327, 452, id.; Hiz. I. H., 240, id.

الْبَاكُ Ahlw., 93, خَد يُهْلُكُ e var. قَد يُهْلُكُ اللهِ كَا تَدْعُبُ Dîwân, 111, وقد يُهْلُكُ اللهِ واللهِ اللهِ آمِرُ آمِلُهُ اللهِ اللهِ آمِرُ آمِلُهُ اللهِ آمِرُ آمِلُهُ اللهِ آمِرُ آمِلُهُ اللهِ آمِرُ آمِلُهُ اللهِ آمِرُ آمِرُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ آمِرُ آمِرُ اللهُ 
اثمراً (Aġ., IX, 3. XIV, 25, 33, 35, 37, 38; 'Usd 'al-Ġâbah, IV, 134; Damîrî, I, 35; 'I. Ḥallin vita للخليل; Ḥiz., III, 463. IV, 446; Mehren, Rhet. d. Ar., 102.

١٩٩ أَقْصِرْ فَكُلُّ طَـالَـبٍ سَـيُـمْـلَـلْ إِن لَـم يكنْ على الحبيبِ عَـوَّلْ وقال النابغة

١٤٠ تَعْدُو الذَّتَابُ على من لا كلّابَ لهُ وَتَتَّقِى مَرْبَضَ المستلُّسِ الحامِي وقال الأَقْوَةُ الأَوْدِي

١٤٨ لا يُصْلِحُ الناسَّ فَوْضَى لا سَرَاةَ لَهُمْ ولا سَرَاةَ اذا جُهَّالَهُمْ سَادُوا وقال

١٣٩ لا تَحْمَدَنَّ آمْمَرًاً حَتَّى تُحِرِّبَهُ ولا تَكُمَّنَّهُ من غير تجريب

المجار) 'Iqd, I, 5. III, 135; Ṣaḥâḥ (voc. فوص); Mawardî, 3; Śarḥ 'al-Tanwîr, II, 101, القوم; Lis. 'al-ʿAr., IX, 75, يَصْلُحُ Muzhir, I, 81; Fâkihat 'al-Ḥulafâ', 112; Fragm. Hist., 128, يَصْلُحُ النّاسُ.

الْمَا) Meid., II, 485, نَاحُمَدُنَّ .

الايغال كعبد المُدان وآكل المُوار وملاعب الاسِنَّة وذى الرُّمُّحَيْن وذى اللَّمُّحَيْن وذى اللَّمُّحَيْن وذى

اها مِن ذِكْنِ لَيْلَى وَأَيْنَ (٥٥ لَيْلَى وَخَيْدُ (١٥ ما رُمْنَ لا يُنَالُ

١٥٢ ولو عن نَمَّا غيرة جاءني وجُرْحُ اللسان كـ بَحُرْح اليد

الله الله الله المعالل المعدوم والقول تَدَّعُ قِدُوْ وقد يَنْمِي وَالْقَوْلُ تَدَّعُ قِدُوْ وقد يَنْمِي وَقُلُ مُهَلَّهِل

٥٥ فَتَكُنُّ بِهُ بِيوتَ بِنِي غُبَادٍ وَبَعْضُ القَتِلُ أَشْغَى لِلْصُلُورِ وَالْ عَنْرَة

١٥٨ وأَعْلَمْ عِلْمًا ليس بالطَّيِّ أَتَّه اذا ذَلَّ مَوْلَى المر فَهْوَ ذَليلُ

<sup>161)</sup> Ahlw., 155, La per y.

for) Ahlw., 123.

<sup>16</sup>th) Ahlw., 162; Lis. 'al-Ar., XVII, 83.

<sup>.</sup> والقول per والشَّيْء e أَنْ يَأْبُرُوا ,(107), إوالقول per والشَّيء e أَنْ يَأْبُرُوا

اها) 'Iqd, III, 96; 'Aġ., IV, 143, 147, الغشم per الغشم (Aynî, IV, 463.

اهني حياتك لا أبا لك فاقدمي , Ahlw., 42; Mut. °U., II, 53 فاقدمي ; افنى حياتك لا أبا لك فاقدمي ;

lov) Ahlw., 72.

ارما Ahlw., 68; Ham., 321 (II, 101); Ṣaḥâḥ (voc. حضى); T. ʿA. (voc. حظرب).

وقال الأَعْشَى اسمه مَيْمُونُ بن قَيْس

١٥٩ فَذَٰلُكَ أَحْرَى أَنْ يُنَالَ جَسِيمُهَا ۗ ولَلْقَصْدُ أَبْقَى في المَسِيرِ وَأَلْحَفُ وقال اللَّفُوهُ الأَوْدِيّ

١٩٠ أَلْوَتْ بِأَصِبِعِهَا وقالَـتْ إِنَّـما يكفِيكَ ممّا لا ترَى ما قد ترَى وقال ابو نُوَيْب

۱۹۱ فساذا ونٰلسك لسس الَّلَا ذِكْسُرُهُ وَإِذَا مضى شيء كأَنْ لم يُفْعَلْ وَاذَا مضى شيء كأَنْ لم يُفْعَلْ وَقَال لَّبِيد

١٩٢ الى الَحَوْلِ ثُمَّ ٱسمُ السلامِ عليكما ومن يَبْكِ حولًا كاملًا فقد اعتَذَرْ وقال (55

الله ولم تُنْسنى أَوْقَ المصيباتُ (50 بَعْدَهُ ولْكُنَّ بَكَّ القَرْح بِالقَرْح أَوْجَعُ قَلْ ورابِغُها الابيات المُوضِّحَة وفي ما استقلتْ أَجزاؤُها وتعاضدتْ فصولُها وكثرت فقرُها واعتدلت فصولُها فهمى كالخيل المُوضِحَة والفصوص المُجَزَّعَة والبُرود المُحَبَّرة ليس يحتاج واصفُها الى لو كان فيها سوى ما فيها وهى كما قال الطائيّ في صفة مثلها

١٩٤ تَـ خُـتَـالُ فــى مُــفَـوَّف الأَنْـوانِ مــن فَــاقــعٍ ونــاضــرٍ وقــانِ وكما قال ابن قَنْبَر

١٩٥ كُـ لُّ فَـرْدٍ فـى مـحـاسنِـهـا كـائِـنَ فـى نَـعْـتـه مَشَـلًا (57

أَنْجَبى للْمَسيرِ e تَنَالَ جَسيمَهَا ,133 Meid., III, 413

الله سنة ڤر (١٢) Huber, ١; Ḥam., 406 (II, 183); 'Iqd, I, 149, السلام (عصر عصد الله عليه إلى 'Aġ., XI, 145. XIV, 101; Ṣaḥâḥ (voc.); Muf., 41 (1° em.); Śaw. 'al-Kaśśâf, 124; Baiḍ., I, 4, 435 (1° em.). II, 305 (1° em.); 'I. Hiś. B. S., 184; Ḥiz., II, 217; T. 'A. (voc. عدر); Lane, I, 1983.

<sup>(</sup>۱۳۳ ) Ḥam., عَلَى (II, 147), فَالَّمَ وَ وَلَا بَهُ ; Kâm., 148, وَنَكُوْءَ ; 'Aģ., XVI, 111, وَفَلَم ; Śaw. 'al-Kaśśâf, 170, id. e فِلْم ; 'Ibn Ḥall. in vita Dû 'l-Rummah, وَنَكَاءَ وَ وَنَسَنَى ; Ḥiz., II, 461, id.

<sup>.</sup> نعته per فصله e فرد في per جزء من Per فصله e فرد في . 14) (١٩٥٠)

۱۹۲ لیس فیمها ما يُقال له كَمَمَكَ سُ لو أَنَّ ذا كَمَمَلَا وقال امرؤ القيس

١٩٧ فيُدُرِكُ عِمَّا فَغِمَّ داجِنَ سميعَ بصيرُ عَرُوكَ نَكُرُ(<sup>88</sup> المُدُرِكُ فَ الْكُورُ<sup>88</sup> الصُّرُوسِ حَنِيَّ الصُّلُوعِ تَبُوعُ طَلُوبٌ نَشِيطً أَشِرْ وَال ايضًا

١١٩ مكرٍ مِفَرِ (59 مُقْبِلِ مُـدْبِرٍ معًا كَجُلْمُود صَحْرٍ حَظَّة السيلُ مَن عَلَ

اللهُ الشَّطَاعَبْلُ الشَّوَى شَنِجُ النَّسَا لَهُ حَجَباتٌ مُشْرِفِاتٌ على الْفَالِ وَقَالَ وَعَيْد

الا عَبَأْتُ لَهُ حِلْمِي وَأَكْرِمْتُ غَيرَهُ وَأَعْرَضَتُ عَنهُ وهو بالٍ مَقَاتلُهُ

١٧١ طويد للعماد رَفيع السوسا د يَحْمِي المُصافَ ويُعْطِي الفَقِيرَا واللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ الل

١٠١٠ وفي لللم ادْهَانُ وفي العَفْوِ دُرْبَةً وفي الصِّدْق منجاةً من الشدِّ فاصْدُق

امر) 'Aġ., XIII, 111, الها per ها.

<sup>.</sup> طلوب نكرٌ e فَيُدْرِكُنَا ,Ahlw., 127

<sup>14)</sup> Ahlw., 127.

<sup>149)</sup> Ahlw., 148, var.; Sîbaw., II, 336 (1° em.); Lis. 'al-'Ar., IX, 143 (2° em.); Hiz. 'I. H., 88, 462, 472 e cf. 325; Mehren, Rhet. d. Ar., 174.

Ive) Ahlw., 154; 'Asâs, I, 332; Lis. 'al-'Ar., III, 134; Lane, I, 2475 (2° em.).

الاا) Ahlw., 93, واعرضت و عبأت لد حلمًا واكرمن ; Dîwân, 113, id.; 'Iqd, II, 240, حلمًا . Cf. 'Aġ., XI, 113, lin. 3.

اله (المرب ) Ṣaḥâḥ (voc. من الشر , 'Asâs , I, 174 , id. ; Mut. °U.,
I, 480, id. e الْرُسَةُ Lis. 'al-ʿAr., XII, 64 , أَنْ وَسَةُ e XII,
64. XVII, 19 , من الشرّ , T. ʿA. (voc درب) , id.

وقال مُنْقذ بن الطَّمَّاحِ

المُحْدِث الحُومِ المُحْدِثِ العُريبِ ولِلْ الجَارِ المضافِ ومُحْدِث الحُومِ المُحْدِث الحُومِ وقال نو الرمّة

٥٧١ كَحُلآ في بَرَجٍ (٤٥ صفر آء في نَعَدٍ كَأَنَّهَا فِضَّنَّةُ قَدَ مَسَّهَا نَقَبُ وقالت الخَنْساء .

۱۷۱ المجدُ حُلَّتُهُ والمجُودُ علَّنهُ والصَّدىُ حَوْزَنهُ انْ قرنُهُ هَابَا المَحِدُ حَلَّنهُ انْ قرنُهُ هَابَا الله الله مُصْلِعَةً أَتَّهِ لها بَابَا وقالت ليلي الاخيليَّة

١٧٨ أَلَا رُبَّ مَكْـرُوبٍ أَجَـبْسِنَ ونائِلٍ فَعَـلْتَ ومعروفٍ لَـدَيْـكَ ومُنْكَرِ وَالْتُ وَمُنْكَرِ وَالْت اخت مُسعود بن شدّاد العدويّة ترثيه

الاه) Smend, 8, المعنى per بالاهنان Cod. Vat. 364, f°. 34 v°., id.

<sup>1</sup>v4) Dîwân, 2.

سَنَّى e مصلعة per مُعْصِلَة ,معصلة per مَحْفِلَة , per مُعْضِلَة per مُعْضِلَة per مُعْضِلَة . أَنَّى

المر) Kâm., 733, تُجَرُّتُ وَخَالِف per وَخَالِف ; 'Aġ., X, 77,

١٨١ اذا المراء لم يَخْزُنْ (٤٩ عليه لسانَه فليس على شيء سواه بخَزَّان وقال النابغة

١٨٣ هـذا انثنا في السَّمَعُ لقائله فما عَرضتَ أَبَيْتَ اللَّعْنَ بالصَّفَد (65 وقال زُقَيْد

الما فانَّ الْحقُّ مقطعُه ثلاثٌ يمينُ او نفارُ او جلاءً وقال عمرو بون بَرَّاقَةَ الْهَمْدانيّ (66 مه متى تَجمع القلبَ الذكتَّى وصارمًا وأَنفًا حيًّا تجتنبُك المَظَالمُ

وقال مالك بن حريم (67 الهَمْداني

وقال حسّان بن ثابت

١٨٨ لويدُبُ الخوليُّ من وَلد الدِّر عليها لَأَنْدَبَتْهَا الْكُلُومُ

<sup>1</sup>AT) Ahlw., 160; Kâm., 424; 'Asâs, I, 150; Lis. 'al-'Ar., XVI, 297, بنخازن e بنخازن Mehren, Rhet. d. Ar., 163.

IAM) Ahlw., 8, var.

ادام (مهرا) Ahlw., 77, ادام ; Dîwân, 160, id.; Umdah, 30, ادام per يمين; Śaw. 'al-Kaśśâf, 13, فناء per نفار; Lis. 'al-ʿAr., VII, per شهود , 32, 32, أَجُلاءُ وَانَّ , 35, كَالَةُ B. S., 32 شهود , 84, غَلاءً نغار; Hiz., I, 376; Lane, I, 447, خلاء .

امه) Kâm., 153; 'I. Dur. Gen., 11 (ter), جمعة, 254, 258; 'Iqd, I, 45, يجمع . II, 80, 185 (2a ed., II, 187, الزكري); 'Ag., VI, 11, الزكع ; 'I. 'al-'Atir, III, 164, id.; 'Aynî, III, 332.

امراً) Sîbaw., 380; Muf., 111; Lis. 'al-'Ar., XIV, 91; Ḥiz., III, 619, 621.

اس) 'I. Hiś. S., 625, يَدبْ; 'al-Ḥuṣrî, III, 385, 457; Damîrî, I, 435; Hiz., IV, 462, الدبيب; T. A. (voc. اندب).

وقال الحرث بن حلَّزة

١٨٩ بَيْنا الذي يَسْعَى ويُسعَى له فُبْحًا (68 له من أَموِهِ خالِيْج وقال جرير

. الو كَنْتُ أَعْلَمُ أَنَّ آخَرَ عَهْدِكُمْ يومَ الرحيل نَعَلْثُ ما لم أَثْعَلِ وقال ابو ذُوَّيْب

الله المرع المرع حتى وجهه من حرِّها يوم الكويهة أَسْفَعُ وقال نَهيك بن اساف

١٩٢ سـَأَكْسِبُ مالاً او تديّب ليلة بقلْبِك من وجد عليّ غَلِيلُ واللهِ من وجد عليّ غَلِيلُ واللهِ واللهِ مالك القُرْيعِيّ يمدح هلال بن أَحْوَزُ المازنيّ

"الله فتَّى ان تاجِدْه معْوِزًا (69 من تلَاده فليس من الرَّأَى الْأَصيل بِمَعْوِز (69 وقالت اللَّصيل بِمَعْوِز (69 وقالت اللَّفَيْسَاءُ تَرْشَى صَخْءًا

١٩٤ يُهِينُ النفوسُ وَصَوْنُ السَفو سِ يـومَ الكريهة أَبْقَى لَهَا

تم الكتاب وهو قواعد الشعر لثعلب جمد الله تعالى وحسن توفيقه قوبلت فصحّت حسب الطاقة والامكان على يد افقر عباد الله اليه محمد العرَاقيّ

<sup>1&</sup>lt;sub>4</sub>9) Cf. Meid., I, 672.

ام.) 'Aģ., I, 117. XVIII, 98; 'Ibn Ḥall., vita di جوير.

e نهيس (1, 70) 198 (1, 74) بنهيس النفوس (1, 74) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198) (198)

## فهرست الشعرآء

الحرث بن وعلة الشيباني ١٥۴ حسّان بين ثابت ۱۲ ، ۲۳ مسان بين Inn, 15th, 1tho, 91 الحطيقة ١٣٣, ٨٧, ٥٤, ٢٩, ٢, ١ متيك حُيند بن ثور الله 194, Ivv, 1v9, 149, no = [112] ابو دُواد الایادی ۸۳ نو الرمة عمر ١٧٥, ٩٣, ما ابو ذُويب الهذلي ٨٠ ١٩١, ١٩١ ابن الرعلاء الغساني ٥٥ زهير بن ابي سلمي ۴۱, ۴۰, ۳۹ 1nf, 1v1, 1ft, 17n, 99, 90, 4f, v سعد بن ناشب المازني ۴۹ مه الشماخ ١٠, ١٠, ٩ الطائي ۱۹۴ الما عَبيد بي الأبيص ١٢٥، ١٤٥ غبید بی العندس ۴۲ عدى بن الرقاع اا

الاحوص [الانصاري] ااا الاسود بن يعفر ١٩ الاضبط بن قُرِيع ١٣٠ الاعرابي ١٨ ،٣٠ ،٧٠ الاءشى باهلة ٥٩ ,١٩ الاعشى ميمون بن قيس ۴٥, ۴٥ 1vr, 109, 184, 11., 14 الافوة الاودى ١٤٠ ١٩٠١ ما ١٩٠١ ١٩٠٠ امرو القيس ١٠, ٢٠, ١٠, ٢١ ٢١٠, ٢١٠ 179, 4, 40, 44, 01, 144, 144, 144 ۷۵ رقاص الدبيري ۱۸۲, ۱۷۰, ۱۹۹, ۱۹۰, ۱۹۷, ۱۵۳, ۱۵۲, ۱۵۱ تابط شرّا ۵۹ ۸۸۰ ۹۰ ابي اخت تابط شرّا ۱.٥, اده ثعلبة بن صغير المازني ٣٠. ابن جبلة ١١٣ جُرْثُومَة بن مالك القُرَيعني ١٩٣٠ جرير ۱۹۰, ۹۹, ۹۷ حاتم الطائي ١١٨, ١١٧, ٩٢, ٣٥ حارثة بن بدر الغداني ١١١ الحرث بن حلَّة ١٨٩

مالك بن حريم الهمداني الم ١٨١, ١٨١ المثقب العبدي ال ابو محمد القَعْنَبي ١٢٤ المرّار ۱۲ المرقش الاكبر اااا اخت مسعود بي شداد العدوية منقذ بن الطماح (هو الجُميح) ١٧٤ مهلهل بن ربيعة ١٩٨ مهلهل النابغة لجعدى ٢٧ النابغة الذبياني ١٥, ١٩, ١٥ ١٢٠, ١٢٠ 1/m, 15v, 151 نُصيب [بن رياح] ٧٠ نَهيك بن اساف ١٩٢ هشام بن عقبة العدوى اخو ذي الرمة ١١١١ وداك بن تُميل المازني الا ورقآء بن زهير العبسي ١١٩ ,١١٩ اليهودي (هو السهوءل بي عادياء) ١١٥, ١١٥

عدی بن زید ۱۳۲ العرندس ۴۲ عروة بن الورد ٩٩ عمرو بن برّاقة الهمداني ١٨٥ عرو بن معدی کرب ۱.۹ ۱۴۴, عُير بن جُعيل التغلبي اا عنترة ٨٩ ١٥٩ ابن عنقاء الفزاري ٣٨ الفرزدت الم القطامي ٥ ,٣ ,١٣١١ ابی قنبر ۱۹۵ ۱۹۹ قيس بن لخطيم ٧, ٨,٧ قيس بن سعد [بن] عُبادة ٥٨ قيس بن عاصم المنقرى ۴۹ [کعب بن] زهیر ۱۷۳ کعب بن سعد الغنوی ۱۸۹ امرا الكميت ٢٨ لبيد ۱۳۴ ر۱۹۲ ليلي الاخيلية ٣ ،١٤٠, ١٤٠, المرا

# فهرست الاصطلاحات

| Pag  | الإيطآء                      | Pag. | . 203        | الغرّ       | الابيات                                |
|------|------------------------------|------|--------------|-------------|----------------------------------------|
| "    | الأيمآء                      |      | 205 ង        |             | 22                                     |
| "    | التشبيب 184, 185             | "    | 209          | المرجّلة.   | "                                      |
| 77   | التشبيد . 184, 185, 186, 203 | ,,   | 201          | للعدلة      | "                                      |
| "    | جزالة اللفظ                  | "    | 207          | الموضحة.    | "                                      |
| 22   | الخبرلاخبر                   | ,,   | 199          | النظم       | انساق                                  |
| "    | السناد                       | "    | 199, 200     |             | الاجازة                                |
| "    | لطافة المعنى191              | "    | 183, 184     | بار         | الاستخ                                 |
| "    | تحاورة الاضداد               | "    | 193          | رة ٠٠٠٠     | الأستعا                                |
| "    | المح                         | "    | 184, 185     | ر           | الاعتدا                                |
| "    | المرثية                      | "    | اِت 190      | في الأعر    | الأفراط                                |
| . ,, | المطابق 196.                 |      | لأخبيار      | ساص ال      | اقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ,,   | النسيب                       | ,,   | 184, 185 (co | rr.)        | • • • •                                |
| "    | النهى183                     | ,,   | 199, 200     |             | الاقوآء .                              |
| "    | الهجآء 184, 195, 196         | "    | 199, 200     |             | الا نفآء.                              |
|      |                              | 17   | 183          | • • • • • • | الأمر                                  |

# Sul taglio della vite di 'Ibn 'al-'Awwâm.

Testo arabo originale inedito,

pubblicato per la prima volta

con traduzione ed annotazioni

da

CARLO CRISPO MONCADA.



## Sul taglio della vite di 'Ibn 'al-'Awwâm.

Testo arabo originale inedito,

pubblicato per la prima volta

con traduzione ed annotazioni.

#### Introduzione.

Ho l'onore di fare all' ottavo Congresso degli illustri Orientalisti, riuniti nella ospitale e dotta Stockholm, sotto gli auspici del Magnanimo Principe Sua Maestà Oscar II, cotanto benemerito della scienza, la seguente comunicazione, diretta a colmare una lacuna esistente nell' edizione del كتاب الفلاحة مولّفه الشيم الفاضل ابو زكرياء يحيى بن محمل بن احمل بن العوّام الاشبيلي Kitâb 'al-Falâḥah (Libro dell' Agricoltura) dell' illustre sayh 'Abû Zakariyyâ' Yaḥyâ 'ibn Muḥammad 'ibn 'Aḥmad 'ibn 'al-'Awwâm, 'al-'Isbîlî (da Siviglia), pubblicato dal Banqueri a Madrid in due volumi l'anno 1802, testo e traduzione, e dal Clément-Mullet l'anno 1864 a Parigi in due volumi, sola traduzione. Avendo per caso scoverto che non tutto il testo era stato pubblicato, una parte essendo rimasta tuttavia inedita, e trattandosi di opera tanto importante, son venuto nella determinazione di pubblicare questa parte del manoscritto di 'Ibn 'al-'Awwâm, esistente nella Biblioteca dell' Università di Leida, rimasta fino ad oggi inedita, accompagnata dalla relativa traduzione e di note.

Tanto l'uno quanto l'altro scrittore tralasciarono questa parte senza neanco dirne parola, ciò che mi fece cadere nello stesso errore, mentre viveva sicuro che nulla era stato trascurato dai due sopracitati; sì che in occasione del quarto Congresso degli Orientalisti nel pubblicare la prima parte del mio lavoro sulla Agricoltura presso gli Arabi, presentata a quel consesso, a pag. 20 ebbi a dire nel parlare del كتاب الفلاحة, Libro della Agricoltura di 'Ibn 'al-'Awwâm, che mi sorprendea il vedere, che mentre erasi occupato minutamente di tutto ciò che riguardava la cultura della vigna, non parlava dell' operazione più importante nella cultura di essa e sulla quale è fondata la vita della pianta e la sua fruttificazione, cioè la potatura, ed ebbi a soggiungere, non saper comprendere, giova ripeterlo, come un agricoltore, che occupossi così dettagliatamente della cultura della vite, abbia poi taciuto su questa parte principale che certo non ignorava; sicchè restò ferma in me la convinzione che il citato scrittore conoscea senza meno questa operazione, e solo ritenni, che non ne avesse parlato dacchè in quell' epoca forse non davasi a codesta pratica tutta quella importanza che essa meritava, coltivandosi la vite più per avere dei buoni frutti da mangiare anzichè per la fabbricazione del vino proibito dalla loro religione. Ma non seppi giammai sospettare che erasi tralasciato di pubblicare questa parte tanto dal Banqueri nel 1802, quanto poi nella traduzione dal Clément-Mullet nel 1864, poicchè essi aveano avuto tutto l'agio di studiare i manoscritti originali sui quali aveano fatto le loro pubblicazioni, molto più il Clément-Mullet che oltre a quello esistente all' Escuriale di Madrid su di cui il Banqueri avea fatto il suo lavoro, avea studiato anco l'altro manoscritto esistente nella Biblioteca Nazionale di Parigi. Se avessi potuto concepire tale sospetto non avrei certamente pria di pubblicare la prima parte del detto mio lavoro tralasciato di consultare o di far consultare i manoscritti di 'Ibn 'al-'Awwâm esistenti nelle Biblioteche d'Europa, siccome feci posteriormente quando mi avvidi che molte varianti esisteano nelle due pubblicazioni fatte, e i manoscritti esistenti, e che oltre a parole ed a qualche piccolo tratto una buona parte era stata tralasciata nelle pubblicazioni, forse per le difficoltà che presentava.

Pubblicatosi l'anno 1881 in Leida il Supplimento ai Dizionarii Arabi dal Dozy, alla parola بلقون a pag. 114 del primo volume, trovai il seguente brano: "petit insecte qui ronge la vigne, Auw. man. de Leyde, 123 r° (dans l'édition de Banqueri,

I, 509, une dizaine de pages manquent)", ed il seguente tratto della parte inedita: قال ع تنقّى الجفان بعد الزبر من قشرها الجفان فيه يتكّرن الدود والبلقون

Fu allora che nacquemi il dubbio che le nove pagine non pubblicate che mancavano nella edizione e che esisteano inedite nel manoscritto, si riferissero alla parte dove 'Ibn 'al-'Awwâm avesse trattato della potatura. E di fatti a pag. 521 dello stesso volume del Dozy alla parola , trovasi scritto: "Tailler la vigne d'une certaine manière, man. de Leyde d' Ibn al-Auwâm, 119 v°; dans l'édition (I, 509) il manque plus de neuf pages"; ed a pag. 278 del secondo volume, detto Dizionario, alla parola مغلس, spiegata per "tailler les branches des vignes en ligne droite", troviamo l'aggiunta: "Auw., man. de Leyde, قال الخطيب ابن حجّاج وقد اعتاد الكسّاحون عندنا: °121 r ان يكون قطع القضبان من الكروم قطعا معتدلا من غير تحريف فيه ويستونه المفلس وهو اغرب في صناعتهم لنهم (لانه الناس يقدر عليه C'est un long passage (9½ pages) qui manque dans l'édit. de Banqueri (I, 509)"; ed alla pag. 338, volume 2°, detto Dizionario, alla parola si dice che il termine arabo (قرون) "désigne les branches des vignes qu'on ne coupe pas à l'époque de la taille et qui portent les raisins, témoin ces passages d'Auw. qui ne se trouvent pas dans l'édition: man. 118 v°: المتروك في الجفنة من الفروع التي تسمَّى القرون ويسمَّيه بعض الفلَّاحيين الاذرع القضبان التي يتركون منها نفيه (بقية ١٠) لينبت فيها : 120 و 120 "Ed in ultimo, a pag. 719, vol. 2°, الثمر وهي التي تسمّى القرون alla parola منكب si legge: "le حافظ البنكب est une petite branche à côté de chaque منكب, qu'il faut y laisser aussi, Auw. man. de Leyde 121 v° (dans l'édit., I, 509, il manque plus de neuf pages)". Tutti questi tratti che ho riportati dal Dizionario del Dozy sono relativi alla parte che noi ora pubblichiamo e che furono quelli che ci portarono a scuoprire che molti altri tratti mancanti nell' edizione sono stati pubblicati dal Dozy, come si vede a pag. 550, 763, 785, primo volume, ed alle pag. 368, 541, 849 del volume secondo della citata opera ed in molti altri punti, che sarebbe assai lungo l'enu merare.

Da tutto ciò si rileva che tanto il lavoro del Banqueri quanto l'altro del Clément-Mullet sono incompleti ed ebbi così a convincermi che gli studii finora fatti sull' 'Ibn 'al-'Awwâm sono monchi ed incompleti, e che le nove pagine mancanti, come per altro rilevasi da ciò che dice il Dozy nel suo Supplimento ai Dizionarii Arabi, erano quella parte dove il nostro autore si occupava del taglio della vite. E poichè interessavami pei miei studii esser sicuro di ciò ed avere in mio potere tutte le nove pagine che mancavano nell' edizione, ma che esistevano nel manoscritto di Leida, mi diressi al Signor Brill di Leida pregandolo a volermi fare eseguire la copia della parte mancante e tuttavia inedita del manoscritto relativa al taglio della vite, o di indicarmi persona cui potermi diriggere per avere eseguita la copia delle dette nove pagine, e sollecitamente con rara gentilezza, di cui gli sono grato, mi spediva la copia di una piccola parte per vedere se era quella da me ricercata e mi indicava il Signor Snouck Hurgronje cui potermi a suo nome diriggere, e che volentieri si sarebbe prestato; soggiungeami in ultimo che il Prof. M. J. de Goeje sarebbe stato disposto a spedirmi l'intero manoscritto all' oggetto di poter fare da me stesso tutte le ricerche che volea, della quale offerta, per non sottoporre il prezioso manoscritto ad un viaggio e facilmente ad uno smarrimento, credei regolare di non avvalermi e pertanto ne rendo le più sentite grazie all' illustre e dotto orientalista Prof. de Goeje.

Direttomi invece al cennato Signor Snouck Hurgronje, cortesemente sobbarcavasi all' ingrato lavoro ed in pochissimo tempo eseguivami sul manoscritto dell' Università di Leida la copia fedele delle dette pagine mancanti nell' edizione di Banqueri, che affretavasi spedirmi, avvertendomi al tempo stesso che codesto manoscritto contenea molti errori tanto nella parte ortografica che grammaticale, e che mancavano molti punti diacritici, oltre a che una parte di questi erano stati malamente messi, ma che egli avea fedelmente copiato la parte richiesta del manoscritto con tutte le mancanze e gli errori esistenti nell' originale. Il tutto fù eseguito esattamente e da intelligente arabista di che gliene resto tenutissimo.

Ricevuto il manoscritto e studiatolo rilevai col fatto che tutto quel tratto che mancava nella edizione, era appunto la parte in cui 'Ibn 'al-'Awwâm erasi occupato della potatura della vite, mancanza che rendeva incompleto il suo libro sull' Agricoltura di una parte importante e che ora mercè questa pubblicazione viene a completarsi, pubblicazione che faccio nell' interesse dell' agricoltura contenendo precetti serii sulla potatura, ciò che verrò a dimostrare nella continuazione del mio lavoro sulla Agricoltura presso gli Arabi, che faccio ancora allo s'copo di completare l'opera di 'Ibn 'al-'Awwâm.

Non si sa in vero comprendere per qual ragione il Clément-Mullet che pubblicò molti anni dopo del Banqueri la traduzione in francese, che rilevò molti errori nei quali era caduto costui, e che nella sua prefazione ed in altri punti come a pag. 523, vol. 1°, dice che il Banqueri avea ragione a segnalare questo testo come pieno di difetti e che egli avea creduto avvicinarsi alla verità per mezzo di leggiere correzioni cercandolo di giustificare, pure rifacendo la traduzione, per la quale, per quanto dice, si servì oltre dell' edizione anco dei due manoscritti esistenti l'uno all' Escuriale di Madrid, l'altro alla Biblioteca Nazionale di Parigi, e con l'aiuto di questo ultimo corresse molti punti alterati nella traduzione, sia poi dopo tanta diligenza a sua volta caduto in molti errori, ed abbia tralasciato questa parte importante del manoscritto senza dirne nulla.

Le correzioni fatte dal Clément-Mullet al Banqueri, da quanto se ne raccoglie dalla sua traduzione, non riduconsi ad altro che a qualche parola, giammai ad interi tratti, mentre nel testo del Banqueri vi erano interi lunghi tratti da correggere e da riportare e di cui lo scrittore francese non si occupò. Ma dal momento che ebbi in mio potere il Dizionario del Dozy compresi facilmente la ragione per la quale il Clément-Mullet tralasciò, a sua volta, questi tratti: di fatti, a pag. XVIII del primo volume del detto Supplimento, nel dare la lista degli autori, che cita nel corso del Dizionario, parlando di 'Ibn 'al-'Awwâm, dice: "La traduction de Clément-Mullet (Paris, 1864, 2 vol.), tout médiocre qu'elle est, m'a cependant été quelquefois utile. Clément-Mullet était à coup sûr un pauvre arabisant, mais il se connaissait en agriculture".

Questo giudizio, dato da un uomo tanto dotto e competente

quanto il Dozy, mi ha spiegato la ragione per cui il Clément-Mullet da uomo prudente ed avveduto non volle ingolfarsi dove potea trovare difficoltà maggiore, tanto che egli stesso dice in diversi punti, per nota, che invece di tradurre letteralmente ha preferito darne il senso, alle volte anco modificando il testo, perchè vi incontrava delle difficoltà pratiche.

Onde è a ritenersi che il Banqueri trascurò questa parte e non corresse che pochi errori del manoscritto per non essere profondo arabista, tuttochè era pieno d'errori e mancante di punti diacritici, e che a sua volta il Clément-Mullet ne avea anche tralasciato una gran parte, perchè al dire del Dozy era povero arabizante.

La parte del manoscritto, che ora vede la luce, è stata tratta, come ho detto, dal manoscritto esistente nella Biblioteca dell' Università di Leida, segnato al numero 346, e gentilmente copiatami e speditami dal Signor Snouck Hurgronje da Leida, Olanda, e di cui nel Catalogus Codicum Orientalium Bibliothecae Academiae Lugduno Batavae, pubblicato dal P. de Jong e dal dotto orientalista M. J. de Goeje, a pag. 216 del 3° vol. così se ne parla: "Codex noster priorem tantum libri partem continet neque hanc totam; nonnulla enim folia in fine perierunt, ita ut nunc abrupte desinat in mediâ sectione c. t. اختزان الغستق واللوز النور الن

Anche il Casiri, nella sua Biblioteca Arabico-Hispana, pubblicata l'anno 1760 a Madrid in due volumi, che fù il primo che diede notizia dell' opera di 'Ibn 'al-'Awwâm, così ne dice a pag. 323 del 1° vol.: "Codex absque anni nota exaratus foliis constans 426, in quo puncta diacritica non pauca et desiderantur et variantur. Ibi opus de Re Rustica in duas partes divisum et XXXIV capitibus comprehensum; titulus Tractatus de Agricultura" ecc.; e poi soggiunge: "Huius autem Codicis pars prior exstat in Regia Bibliotheca Parisiensi inter Codices Arabicos, sicut in Bibliotheca Lugduno Batava". Il Clément-Mullet si occupa di tutti e tre i manoscritti nella prefazione alla sua traduzione, ed in ultimo anco il Dozy, a pag. XVIII

del Supplimento ai Dizionarii Arabi, dice: "Traité d'Agriculture par Ibn-al-Auwâm, que Banqueri a publié à Madrid en 1802 d'après le man. de l'Escurial. Comme cette édition fourmille de fautes, je l'ai corrigée à l'aide de notre man. 346, qui est infiniment meilleur, mais qui malheureusement ne va' que jusqu'à la page 675 du tome Ier de l'édition, de sorte que j'ai dû omettre plusieurs mots probablement plus ou moins altérés".

Lo stesso Dozy, tuttochè dice che la copia di Leida è migliore, pure nel corso del Dizionario non tralascia di dire che vi mancano molti punti diacritici e che vi sono degli errori. Casiri rilevò benanche la mancanza dei punti diacritici e rilevò del pari che molti di codesti punti erano stati posti erroneamente, ciò che si rileva anche in questa parte del manoscritto; ed in fatti la parola عنب , che s'incontra sovente, si trova sempre coi punti messi erroneamente o senza punti, e lo stesso per la parola تبل e per molte altre che sarebbe assai lungo l'enumerare; mancanza di punti che ne aumenta la difficoltà nella traduzione.

Da quanto si è detto è da conchiudere esser completo l' accordo di tutti che i manoscritti esistenti sono pieni d'errori e vi mancano i punti diacritici, e sebbene il Dozy affermava che il manoscritto di Leida era più corretto dell' edizione di Banqueri, pure non potè fare a meno di dire che contenea molti errori e che vi mancavano molti punti diacritici.

Circa l'epoca dei detti manoscritti nulla è permesso di affermare non essendosene occupato alcuno, nè avendoli esaminati; solo può dirsi che essendo il più completo quello dell' Escuriale, deve essere questo il più antico, e che quelli di Leida e di Parigi essendo tutti e due incompleti devono essere a quello posteriori e forse eseguiti sul primo, e che frai due l'essere più corretto quello di Leida devesi al certo alla capacità del copista che in parte ebbe a correggere nel copiare molti difetti. Ma per dare su di ciò un giudizio esatto bisogna avere sotto occhio e studiare i manoscritti, cosa che fino ad ora non mi è stato permesso.

Questa parte del testo, che ora vede la luce, si pubblica nello stato in cui si trova nel manoscritto coi punti mancanti e sbagliati, e con tutti altri errori or-

tografici e grammaticali 1), e ciò anco per evitare il caso in cui incorsero il Banqueri ed il Clément-Mullet, che cercando di correggere una parte di errori caddero in altri. Oltre a che quando i testi sono intieramente scorretti bisogna pubblicarli nello stato in cui si trovano, perchè avviene che volendo correggere si viene ad alterare il concetto dell' autore e qualche volta anco a farlo cadere in contradizione. E non è nuovo il caso di diverse correzioni dove non è possibile determinare quali síano le vere, mentre avendo il testo sotto occhio nel suo vero stato, si può sempre rilevare se la traduzione sia stata ben fatta; molto più poi quando la pubblicazione del testo va unita alla traduzione, siccome viene ora a farsi, non potendosi tradurre senza ben comprendere gli errori del testo, ed a ciò fare è mestiere conoscer profondamente l'arabo.

La parte che si pubblica trovasi a fogl. 118 v° segg. del manoscritto di Leida, che dovrebbe attaccare col testo pubblicato dal Banqueri a pag. 509 del 1° vol. dopo le parole يقلل تشميرها e dovrebbe far parte dell' articolo secondo di questa parte. Dopo le parole مفرقا فاعلمه siegue quello che si legge nell' articolo terzo dell' edizione, sul taglio degli alberi.

Il testo è accompagnato dalla traduzione e da note. Nel tradurre mi sono sforzato di farlo, per quanto è stato possibile, letteralmente, anche in qualche punto a scapito della forma italiana, e pertanto con maggior fatiga scostandomi dall' uso in parte invalso di tradurre dando il solo senso, ad isfuggire le difficoltà che si incontrano nel tradurre letteralmente. Il lavoro contiene intieramente tutta la parte dove 'Ibn 'al-'Awwâm tratta della potatura della vite, ed al suo solito riporta tutte le opinioni ed i giudizii alla sua età conosciuti, e poi da il suo giudizio, frutto delle sue lunghe esperienze e delle sue conoscenze.

Il كتاب الغلاحة Kitâb 'al-Falâḥah, Libro dell' Agricoltura di 'Ibn 'al-ʿAwwâm, è l'opera più importante d'agricoltura che ci rimane degli Arabi. Egli mostra di avere inteso molto per l'agricoltura e di aver saputo unire allo studio ed alla teoria

<sup>1)</sup> Raramente soltanto ho indicato gli sbagli per un sic.

la pratica, citando spesso i risultati ottenuti dagli esperimenti fatti.

Intorno ad 'Ibn 'al-'Awwâm pochissime notizie si hanno. Solo si sa che sia vissuto allo scorcio del XII. secolo, nulla dicendone Hâggî Halîfah nel suo Lessico Bibliografico ed 'Ibn Hallikân nel suo Dizionario Bibliografico, e sembrami curioso come questi due scrittori che scrissero molto tempo dopo, non ne parlino. Il solo 'Ibn Haldûn nei suoi Prolegomeni, pubblicati nel solo testo da Quatremère, nel vol. 1°, parte terza, a pag. 120 ci dice النبطية النبطية النبطية ritenendolo come l'autore di un ristretto dell' Agricoltura dei Nabatei. E cade su di ciò in errore, poichè se 'Ibn 'al-'Awwâm si richiama spesso all' Agricoltura dei Nabatei, come fa per moltissimi altri autori, e frai principali cita spesso 'Ibn 'al-Faṣṣâl ed 'Ibn Ḥaģġâġ, siccome occorrerà spesso di vedere anco in questa parte che si pubblica, non per questo può dirsi che la sua opera sia un ristretto di quella.

Dal suo libro si raccoglie che era di Siviglia, che dovea essere un agricoltore molto istruito, perocchè alla teoria univa una grande pratica acquistata sulle montagne di 'al-Scharaf nella Spagna.

Sarebbe cosa assai utile il fare una novella edizione della intera opera aggiungendovi tutto quello che manca nella prima edizione da riescire completa; alla quale cosa pare che avrebbe pensato il Dozy, se non fosse stato colpito dalla morte, dapoichè frai suoi pochi libri lasciati alla Biblioteca dell' Università di Leida vi è un esemplare dell' edizione del Banqueri pieno di correzioni, annotazioni ed aggiunte da poter benissimo servire per una seconda edizione. Ed in esso trovasi la seguente osservazione, che fù pubblicata a pag. 16 del Catalogo dei libri della Biblioteca del Dozy: "Les variantes et corrections que j'ai désignées par la lettre A sont tirées du man. de Leyde N. 346, qui va jusqu'à la p. 675 du tome I. Pour une nouvelle édition il faudra collationner ce man, d'un bout à l'autre. Il est infiniment meilleur que l'édit. de Banqueri. Je n'ai noté que les corr. qui m'étaient nécessaires pour mes travaux lexicographiques et en général j'ai lu plutôt le man. que l'édition". Per cui dovendosi rifare una seconda edizione, oltre ai tre manoscritti, dovrebbesi anco consultare questo lavoro lasciato dal dottissimo Prof. Dozy. Ed è opportuna l'occasione per esternare la mia gratitudine al Signor E. J. Brill che oltre d'essere il più splendido editore, che si conosca di libri orientali, che fa onore alla sua Leida ed all'Olanda tutta rendendola il centro degli studii orientali, si è anche un protettore di essi, non mancando d'incoraggiamenti ai cultori di tali studii, ed io devo alle di lui premure e ai mezzi e relazioni da lui procuratimi, se ho potuto portare a compimento questo qual siasi lavoro; son grato altresì al Signor Snouck Hurgronje, già abbastanza conosciuto per le sue pubblicazioni, che gentilmente prestossi ad assumere l'ingrata fatiga di copiarmi tutta quella parte del manoscritto da me richiestagli, ed al Signor Dr. Paul Herzsohn, che ne ha curato la pubblicazione secondo le mie intenzioni, assumendo il pesante incarico di riconfrontare il testo arabo sull' originale esistente nella Biblioteca dell' Università di Leida.

### Testo Arabo.

Manoscritto di Leida 346, f. 118 v°. fino al f. 123 r°. فصلً من كتاب ص قال وقت تشمر الاسجار هو الوقت الذي محرى الما فيها لا غيره قالَ غيره وَفِياك في دممر وفي النصف الاول من فعردم قبل أن دلقم فيلاحم مرضع القطع قمل أوان للر والبرد فلا يصرفا ذلك وممل يسمر الاشجار ايضا في دحمم وقيل في توبير ولا تشمر الاشجَار في يوم ربع شديد، وانظر ما تقدم من كتاب بن حجاج hîc omissa (in locum vacuum non inserta)] . . . وُغيرِه ومن كتاب est litera, quâ, ut siglâ, indicetur liber laud. سعى الزيتون والشحر كلها في الخييف بعد مغيب اليا لانها اصلب فيه واقوى لان رطوبتها قد بعدب في غدا ثمريها وجففت حراره السمس رُطوبَة اغصانها ولان المَطر له يكن أفيكسب منه رطوبة وسعى الاعصان اليّابسة التي مست في اوساطها واغصانها الملتفه بعصها ببعض المتصايفه وكل مًا له ارتفاع مُفرط منها يُريد على غيرة ثم يزبل فيقويها الزبل ومن كتاب بن حجاج في كسيح الكروم القصّار التي ليست مغرسة طوالا قال بن حجاج لست اعتمد فيه على اقوال الأوايل من المولفين في الفلاحة اذا فر الف لهم شيا فيه اقماع لكن اعتمد على رَاى روم الاندالس وَمَا نَقَلَهُ عَيِيمٌ المسلَّمُونِ السَّاكِنُونِ فِي بِلادمُ اليوم واعتمدت في اكثر نلك على راى اهمل طليطله اذ اتفق الياس على انه اعلم القوم بصناعة الكسم فر لقيت من اهل بلدي جماعة من للحدان بهذا

الشان اخذوا عَن الشيوخ المحكمين فنحلت اقوالم وربطت الصناعة الى قانبون محكم منتظم والا مورد ذلك كله في هَذا البَاب ان شا الله تعالَى اعلم أن العرص المقصود في الـكـسـح هو أن تصير للقية من الكروم ذات عروق معتدله في الانعراج لا ناحالف بعضها بعضا معتدله في الطوله مُعتداله يين الانحقاص والارتفاع متشاويه في سطح واحد بل كل واحد منها مواز لصاحبه ولا يكون بعضها منحفظا الى اسفل وَالاخر اعلى منه وان يكون للقمه على مثال اصابع الكف اذا فاتحت وفرج ما بينها واقيمت قليلًا قدذا هو الغرص المقصود فاحفظه فان نهيا تشكيل للقيه عَلَى هَذا والا فليقصُد الى مثال بعرب من ذلك وَلتعرض ذلك المذهب ويقرب منهُ ابدا وهو الذي راه للدّاق وليكن المتروك في للعيم من الفروع التي تسمى القرون وتسميها بعض الفلاحين الادرع على مقدار طيب الارض وقوة الصيف اعنى ان كانست الارض طبيع تدرك لها فرُوع كثيرة وكذالك الفعل بالصيف اعنى ان كانَ قويا ترك لهُ مثل نلك وَالصد على الصد وعلى هذا القياس دحرى الامر في الارص المتوسطة والارض الهزيلة اعنى ان يجعل كمل على ما يليف به وتطابقه وليقصد ان يكون برسم الادرع مما تين العمام وَالانعكاس كمّا قدمنا فيكون لا قايمة جدا [119 r°] وَلا منعكسَة مَايلة الى الارض فان لها دمن الحَالتين اعنى الانعكاس وَالقيام اصمى أن كانت منعكسة جدا منعت من أعمار للقيم واختفا حفرها وهاولا يصل لخفار المي اصلها وصولا حيدا وقربت ايصا عنا قيدها من الارص فعرضها التعفي سَريعا مع افل حر بمرل عَليهَا وَانْ كانت الادرع قايمة جدا المعلق أعلى لحقية واتصل بعضها ببعض وبصادعت وعلا بعضها على بعض ففنخ منظرها وسكلها وينبغى ان تنظر للعمد وتعرف قروبها من ضعفها فإن كانت قوية الدفع لم يَسل عن تكثير الادرع اذا كانت في حال استوا وتردب كما قدمت ذكره

لانها يحتمل نلك المكان القوة فيها وَانْ كانس صعيفة الدفع رسي فيها من الادرع على القدر الذي يحتمله وكذلك يكون المد لها عند قطع قصبانها على مقدار ذلك الصنف من الاعساب الصافي قوية وصعفة اعنى أن كان الصنف معهودا بالقوة والدفع اطيل فيما ينبك من اصرول القصيبان في القرون وان كان من الاصفاف [sic] التي ليست لهَا القوة المامع قصر ذلك منها وَلم يطل وَكذلك يجبى الامر في الحَقية القوية الدفع والضعيفة على هذا الترتيب فالذي ينبغى للكسّاح قيل الكسم أن يَنظر في حَاله للحقية من الصعف وَالقوة فاذا مم ملك الحَال عند، اطال او قصر وَترك من الادرع على مقدارها فان له منها ثر ينظ بعد ذلك في تحسين هبتها وذلك ان تعرض بها عدرض اصابع الكف كما قدمنا او حالة بقربها من الشبة بها ان لم يمكمه ذلك ما تقدم من قولي وكذلك ينبغي ان يسعى جُهده في تصير قرونها كلها في سَطح وَاحد ولا يكُون بعضها ارفع من بعض وبعض احقص من بسعض وينبغي في تصميم الفرج بين الادرع عَلَى مقدّار واحد وما تقرب من ذلك ولا ينبغي له إن يربي صرما في اسفل للحفنه لانه اقرب الى امتصاص مادمة للحمد من ألقرون التي عليه فان ذلك بسبب ضعفها او ابطالها وفساد سكلها وليكن اعْنان للفان فيها بعص الطول وهو احسَن لهَا وامكن لحافرها ومعتمرها فصلٌ وقوام الدراع في دايم اعنى ان يكرون بين القيام [in margine a manu occidentali annot.: 1. وَالانعكاس اكل [آكَتُ عَلَينًا مِن اعتدال الفرج وَمِن كون الادرع في سطيح واحد ومن اعتدالها في الطول وتعديل الفرح ومساوايها [sic] اكد علينا من مساواة الادرع في الطول وَمن كونها في سطح واحد وكونها في سطيح واحد دواري بعضها بَعضا اوكد علينا من اعتدالها في الطول لان الاعتدال في الطول ان لر يكن عاما يكن معدد ذلك في عام اخر اما ممد او بردع على

ما انبت ان شا الله فصل اعلم ان من المتوسطة القوة القصبان في القوة اذا عَلمت انه اقبهم في الدرّاع كان أولى بالتربية من القوى حَدَا اذا كان فيه اعرحاج فان كان القضيب ضعيفا وكان الدراع يتقوم به وَهناك قصيب قوى جدا غير انه يعوج به الدراع كان الاقدوى اولى بالتربية من الصعيف وكذلك ان الفينا قصيبا ضعيفا معمل (°v 119 فرح للفنه بابقایه وهناك قصیب اخر قوى غیر انه لا يعتمل به العرج أن العي كان ذاحك القوى أحق بالانقا من الصعيف لان تعديل الفرج هنا يكون كالنافلة وذلك كالغريضة الا ان مكون للعمد يفسد شكلهًا فسادا كثيرًا بانعا القوى فإن الصعيف خير منه فاما المتوسط القوة المقوم والقوى حَدا المَعوج فان الانتفا للمتوسط والطرح للقوى لازم وكذلك يحرى الامسر عنمذ الاستوافي طول الادرع وقصرها اعنى به اذا كان القضيب الضعيف أن ربى دحرح متساويا لساير القرون روكان هناك اخر قوى اقصر منه اعتمدنا على القوى وكذالك مجرى الامر في الاعلى من القرون والاسفل اعنى مدل ان دحد قصيبا ضعيفا يخرج مع اصحابه في سطح مستو وقصيبا اخر قبيا متى ربى كان اخفص قليلا او اعلى قليلا كان الاعتماد عَلَى القوى ابدا الا أن يفحش منظره في الخفنه فصلٌ ومتى تحيرت بين تربية قرن منعكس الى اسْفل وبين قرن مستعل وان اعوج الى تاخل للحمدة كان المستعلى وان اعتوج الى تاخل اولى من المنعكس الى اسْفل والقريب من سطيح الارض مدموم عنده مرعوب عنه وقد ذكرت عليه فيما مضى واذا بسافى للعنه من الكرم بين قرنين منعر حمى قصيب قوى وكانت الحقية يحتمل في قوتها ان يربي لها قرن زايد على مُا فيها من القرون ريبته فيها واطلبه قليلا وكمذلك يطيله في العام المستانف ومًا بعده ليستوى مع ساير القرون مستعجلا فان رَايت ان للقية لصعفها لا يحتمل ان يربى فيها ذلك القصيب

فاقطع اضعَف درن فيها وربه فانه محدث فهو اولى وَاقوى وَافضل وَلقَد رًايت بعض من يدىعي صناعَة الكسح ويطن انه مجيد فيها اذا وَجِه مثلَ هذا القصيب نامما في فرجه واسعَة ربياه هنالك وقطعه طويلا يساوى القرون القديمة كلهًا فنهيته عن نلك وقلت له انك اذا سَاوِيته بها اول عَام انسًا للمع وطوله وانعكس الى اسْفل ولم يساو الكابه في سطى علم دمع عن ذلك فيركب [sic] وَجهله وَلم يلزم الكسناحون الرسم التي قدمت لك فيه الا بعد نظر نظروه فاعتمدوا على مَا صَار البوم العمل به فصلَّ ينبغي منى دسافى الكرم الذي له شلائمون عاما او محوها وما زاد على نلك انتقل من اعلى القرن قصيب فيه قوة ربى وقطع اعلى القرون وليلتمس فلك وننحب عنه فاذا ابقيي قصيب هذه صفية فتلك فرضة تغتنم وعَلَى هذا الصنع لا يهرم الكرم وهذا النوع من الكسيج يسمى الربع وبذلك يعرفه اهل طليطله فان قال قايل انه يفتح هذا الفعل سكل للحقية من احمل أن همذا القرن المذي ردع اقصر من سَاير القرون عمل له العرض المذي عرضنا من قبوة للفنه اوكد علينا من المساواة مع ان الكسام مسمد ذلك القصيب قليلا عاما بعد عام حتى تساوى ساير القرون كما قدمنا انفا وقد ذكر موسوس هذا القصيب وسماه الحافط لانه [120 r°] يحفظ للفنه من الهرِّم وقد خص على هذا الربع فصلُّ واذا صَعقت [sic] للفيه فالسرها على وَجه الارض بمنشار واقطعها واعتمر الارض فادها تنشأ محددة فرب مما ينسا هناك الاقوى واضيع [sic] كمّا حددت لك فصلٌ اذا عرسَ الكرم اول عُام ودوس قصياية [sic] دركب نحوا من خمسة عشر يوما كستحن بالممحل وله بيق من العقد بارزا على وجه الارض الا ثلاث فا القصيب السمط او سان في الاسط واربع في للعد فاذا تُبتَ في البَاقي قصبَان وحَسان الكسمِ في العَام الثاني نزل من كمل قصيب لقع عَقده واحمدة فاذا كان في

العَام الثالث كسمَ الكرم وَنظر في تربية قرونه بحسب لخفنه وضعفها فان كانت للفنه قويم كل قرب وَفيه عقدتان وان كانت ضعيفة واحده فصلٌ وليسع الكسحان جهده في تمليس اصول القصبان المقطوعة باسْرها وهي التي لم تصليح للتربية في الخفنه فاذا فَعَل ذلك لم يثبت في الموضع قصيب وَلا نقرم بسعل للفنه بد عن تعديد ما هو أوْلَى وَايضا فانه اذا مسحه مسحا سالغا بالمنحل وملسه جدا حتى مسوية بسطح القرن ولا يبقى منه شي تناني كسا ذلك الموضع اللحا سريعا وليكن مسبح الكساح بالملحل من الاسفل الى الاعلى لان القطع كذلك اسلسُ وَاقرب الَّي التمليس وَانما تملس ودسهل لانه على خمد وجرى المًا في العُول وجريَّم من اسْفل الَّي فوق ومتى مسم الكساح القصبان من فوق الى اسفل بفلى موضع الكسي وتشقق وحسى وربما تقلع عنه ذلك قطعه من القرن سطوله وكان فى تقلعها صرر موهن وينبغى للكساح انا قطع القصيب الذى يريد تربيته في القرن أن متحفظ من شقه لانه متى ضعف وربما لم يتمر فلك العام هذا حُكم الكسيح واعلم أن هذه التربية التي رَتبها الروم في كسم الكروم القصار بفرع على وجهين وجه قصد بع حرر القوة وحمط البنيه ووجه قصد به لخمال للشجرة وتحسين هيبة لخقية ليَكُون منظرها اسق وكلَّا المدهبين حسن ومنه القول عَلى وقت الكسيح قال دودموس من الماس من دسمر الا بكسي الكرم الا بعد العطف وبعد عيبونه المريا ويبزعمون انهم محققون عبن الكرم بالكسم وانتزاع التي تكسي عنها فيسرع ساك الفروع في وقت الربيع ولا يعرض لهًا حينيذ مَا تعرض لهًا اذا كسحت في الربيع من الرسخ والرطوبة التي يسيل منها كانها الدموع فسادى بها الكروم ويلهب بعدانها لكن أن عَرض أن يكونَ الربيع باردا وَوقع جَليد على الكروم أو ريح صر احمرم الفروم التي تقدم ساتها وَلهَذا ينبغي في المواضع الباردة

اذا تقدم في الكسح الا بكسم على التمام اعنى انه يَنبغي ان ينزل فيها عيون وقصبان حتى اذا كان في وقت معرب من الربيع كسلحت ثانية فان المواضع (°v 120 الماردة اذا فَعلنا فيها هذا الفعل عامن مصره للليد بالفروع النى تقدم بيانها وَلهذا هـو اجـود ان يتعرف الكروم التي معطى فرروعها بالممات والتي تسرع ليَكُون كسحها على حَسب ذلك قال بن حاحلج قد يصبع ببلدنا اذا حسَى احتراف الهَوى [الهَوج postea mutatum in] بالصر في وقت انبعَاثها احد وجهين فاما أن يقصدوا الى القصبان مذهبه أن يستاصّلُ ها بالقطع ولا يتركوا منها شيا فيقطعونها بكبر جدا ليتخففوا بذلك عن الكروم كمًا قال دويموس وده عون من القصبان الاخر التي ينتركُون منهًا نفيه لينبت فيها الثمر وهمى التى تسمى القرون فيوخرون كسحها ليكون ساب البورق في وَقب قد ذهب عنه اذي البَرد فلا يصرها وَليكن ايضا ان كسائوا تلك القصبان في زمن حَرى الما في العود فيقطر منها قطرات لرينل كثير بلذك لان تلك الغصُون قليله وقد كان مكسم الاكثر قبل ذلك فالخطب اخف واما أن يقطعوا اكثر اخر القصبان كلهًا فيتركُونها على قدر الشبر واكثر قليلا فاذا دفعوا الهوى كسحوا الكروم على ما جبرت العادة بد ومناهم من لم يرد العنا والتعب فاختار ان يكسح كرمم في الوقت الاوسط بين التنكير [videtur legendum التبكيم esse] والتناخير فامن مصرة المرد في مَا يشا من العيون وامن خروج الما القاطر عند القطع في زمن التاخير وَالكروم عندنا بكسح في دحمير وفي ينبر وفيردر ومارس فادخبير ويندر فافصل الأوقات للكسيح للتحفيف عين الكروم بلذاك ولان الما لم يجر في الغصون لكن لما يخاف من افساد للليد والصر لها عند نصارتها بمحامًا كثير من الناس الا انه ان له يكن يلوني البرد في ذلك العام كان ذلك افصل الكروم وكذلك يدمون الكسَّمَ في مارس لما قدمت من قطر الرطوبة وَاختارُوا ان يكبون ذلك في قررر لانه امنت فيه المصربان اللمان تقدم ذكرهما قال دودرس ليس دنبغى ان يَبدا بالكسَّم في العدّاد لان اغصان الكروم حينيذ كالمقسعرة منّ الرياح البّاردة التي مهب في السحر لكن ينبغى في اول النهار أن تسن الماجل ليكبون حديده وَبقطع بسُرعة حتى اذا ذويب الشهسُ الجليد وحبرب قصبان الكروم ستدا بالكسح قالَ بن حجاج اذا كان الثلج في العَـدوَات وَاشتد البرد اشتدت القصبان واقسعرت فاذا جبا الكساح ليقطعها وكثيرا مًا يصعب القطع عليه فيشق عند فلك القصيب ومتى انشق فقد اوهنه ذلك وافسده ولهذا كره اكثر الناس الكسبح في الايام الباردة اليابسة الهوى وأخبرني الخاج الامام ابو القسم بن حمد بي قال اسرت في ديار الروم بناحبَة العسط طمسة فلسب عندهم سبعَةَ اعموام ورايته اذا كان زمن الكسيح يتحيرون الايّام المصحمة الساكنة الربيح فان سَرعُوا في الكسَّج وَهبت الريدج الشمال قالوا لا خير في الكسم ما دامت هذه الربيح تهب علينا فيتركون [121 r°] ذلك من اجْل بود الهوى حتى ينهب ذلك فيعُودُوا قالَ بن حجاج وَلحاصمه ينبغى ان يترك كسم الكروم التي في قصبانها شدة عند برد الهواحتى يسخن القصبان فيلين فاما الاصناف اللينة العصب فامرها احف كثيرًا وقد قالت طايفة أن للديد يكون اقطع مع حر الهوى ومماسة الشمس قال الخطيب بين حجاج وقد اعتاد الكساحيون عندنا ان يكون قطع القصبان من الكروم قطعا مُعتدلا من غير محريف فيه وَيسمونه المفلس وَهـو اعـرب في صيّاعهم [sic] لانهم ليس كـل الناس يقدر عَليْهُ فهم يمامون المحرف لسُهوليه [sic] وَلان كل الناس يقدر عليه والمحرف افصل لا محاله لان مع التحريف يوس على كل حال انشقاق القصب عند الكسيح فهو احسَى لـذلك قال يونيوس ولا تدع الكرمة تفرط في الزيادة فياخرج عن حدها المُعتدل قال وعند الامم في الكسرح

اختلاف كثير الا أن جميع الامم يرى رادا واحدا وهو أن دحعط للكروم الذي هو خاص بها ولا يغيروا ذلك أن القصبان حدا فسد الكرم سَريعا وَعَجِز قالَ وبعض الاصناف من الاعتباب [sic] بترك [sic] لهَا قصبان كثيرة وبعصها يترك لها قصبان قليلة ولمعصها قصب قصار وليعصها [sic] طوال لان منها كرومًا قوية بالطبع وضعيفة ومنها مًا ينيت [sic] فيه قصبانا كثيرة ومنها مًا ينشب قليله فهذا الذي يخلص لى من قول بويموس في الكسيح ومن كتاب ص رير الكروم هو برندها وبع يَكُون صَلاحها وَفسَادها لان للفيه لا يحتمل الدفع الكثير ولا أن يتفرق فروعها وبمسع في ذاتها ولا أن يَعْلَق بَعضها عَلَى بَعض ولا أن يحتمل الدفع الكثير ولا أن يتفرق فروعها وتتسع في ذاتها [sic Cod.] تكون فروعها مجتمعة وَالوَجْه في ذلك ان دحط بالقطع مّا اربفع وَان يُوقع منها مَا انخفض ويفرق من فروعها ما اجتمع وتجمع منها مَا افترى وَان يكون للفعمة كانها مصرُوبه بدَايره في التشبيه بعد ان تعرف القصيب الذى يصلح للقطع منها والذى يترك وملع قوتها وَيقدر حَالَهَا عَلَى ذلك ومن كتاب ط في كسيح الكروم ووقت ذلك قالَ قوثامي ان من القدمآ من يرى ان يكسي الكروم في الربل وينزع من اغصانها ما يجب ان ينتزع وراى سواساد ان يكسم الكروم ىعمى فراعها من القطاف بعد ثمانية ايام الى خمسة عشر يَـوما من قطف عملها في الدف قبل ان يشتد البَرد ممدمل جرحها في زمان قصير ولا تسيل منها رُطوبة كثيرة فلا يكاد يصر ذلك الكروم وتحدر كشُحهَا في البرد لان البرد اضر للمنابت كلهًا من الحروهما جميعًا مصران بالافراط ويجود بذلك في المُستقبل من الزمان تشبها لان القطف والكسم يجففان عنهما تقلها وقال ايصا ان الكروم التي في البلدان التي ايرد فينبغي ان تحفف كسحَهَا اذا كسحَت بعدَ القطاف أي لا تكسم على التمام بل ببقى فيها من القصبان [20 121]

مَا فيه اعين اكثر عددا حتى اذا دخيل سهر مارس فليعد الكاسح الكسم عليها ثانيه لتامن مضره للليد بالغروع التي يثبت اولا ويسمى السابقه قال وقيد يتعمد قوم ممن ينصرون مَصَالِي الكروم بصرا باصا اذا راى قصيبين في كرم اى كرم كان في احدهما عناقيد او حمل وَلِيسَ فِي الاخر شيء فيقطع القصيب الذي لا ثمرة فيه وينرك الذي فيه الثمرة حتى يعبود فيكساحُه بَعد ذلك اذا فرع من الثمرة التي فيه فاوهموا هدده النكثة ويامَلُوا مَا ارَادها وقالوا يَنبغي أن يتقدم الكساح في كشحها مره ثانية من نصف مَارسٌ ومن اوله فيكثر حمْلها بذلك وَلا يبوُّخوه ليلا درسم الكروم الرشح العارض لها اذا كسحت في السربيع لانه في ذلك الوقت يسمّل [sic] منها رُطوبة كثيرة كانها دموع فيتادى بذلك الكرم اذى مصرا وليبدى بالكسي بعد مصى ثلاث سَاعَات من النهار مناجل حداد ماضية في القطع لان القصبان قبل ذلك يكون باردُه فيغرض منْ كسحها وَهمى كندلك حدر وبعد الساعات المذكورة يَكُون قدر الى عَنها ذلك وَيسلم من للدر وَغيْره من العوارض السود وينبغى للكاسي أن يَبقى على اصل كل كرَّمَة مُستحكمة يقال انها دامه اى دمره كانت اربعة اغصان يسمى مناكب الكرُّمة وَيكون في كل منكب قصيبان ليكونا كالعصديون لساير قصبان الكرمة المثمرة ويبقى اينصا ان امكن الى جَانب كل منكب منها قصيبًا صَغيرا يكون فيه عينان وتسمى قدذا حادط المنكب لا يكون بدلا وخلعا في العام المقبل الاتى اذا قطع القضيب المثمر من المناكب الاربعة وليبقى على اصل الكرمة ثمرها وزيادتها بهذا القصيب ولانه لا يـدّعها أن يفرط في الزيادة في الممش وَالْعُلُو وَالانبساط فياخرج عن حدها المعتدل وسماه ادم المعتدل قالَ وَهوَ ايضا سمر في السنة المقبلة فاذا اثمر وحان كسَحة فينبغى ان يقطع كانه يثبت مع اصله قصيب غيرًه او في موضع قريب منه ويسمى هذا النابت ايضا حافظا

وحملة امر احكام الكسرم في جميع البلدان البّاردة أو التحارة أن تنحفظ على الكرمة مقدار ما بين الكبر والصغر ويكون خلك المقدار معتّدلا او شبيها بالمعتدل فالمُعتدل يكسيح كل عَام حتى يرجع الى ذلك المقدّار وَالمنفعَة في التبليع بالكرم الى هذا المقدّار المعتدل في ان الكرم لو ترك دون كسم لطالت قصبانه طُولا مُفرطا واتسع في الانبساط فصعفت بذلك قوته ويقص حمانها نقضانا فادجا وهرم الهرم العظيم وعاجر وقال صعرب ينبغي أن يترك في الكرم الذي جلم ابيض قصبان اربعة في اربعَة جَوانب طوال حارحة في الطول عن حملة القصبان وَليكن من اغلظ القصبان واعصها واحصبها واكثرها عيونا فان ذلك يَبعث الكريمَة عَلى زيادة الثمرة وتتجيلها وان يقوم في كل قـوم صبى فياخــذ كل قصيب قهرَه [? فهزَه] هـرَار [؟ مرَار] فبقا مرَارا وَيتركه فان هذا الهر من انفع شيء لهذه الكرمة فال قوثامي معناه انه كالحَركة التي يعلها الانسان على طزيق الرياضة قال واما الكومّة التي اعينها كبار ويصر في لونها الى التُحمرة وجب [sic] عمها [122 r°] مستدير فينرك [sic] فيها من القصبان التي سماها مناكب مَا ذكرْنا وَيَكون في كل منكب من القصبان الاربعة قصيب واحد طويدل ليس عفرط الطول لكن يكبون اطبك الاربعة واما الكرمة التي يعلوا لونها سواد وعينها مستدير فينبغى أن يكسَمِ مرتين سقى لها في المرة الاولى قصبان سبيلها أن يكسح فلا يكسم فاذا مصت أيام نحو العشرة فاقل رجع الكاسم فكسّم تلك التي ادعى فان هذا اصلم لهذه الكرمة واما الكرمة التي عملها ابيض مستدير للب يعلوه حصره يسويها صفرة فينبغي لهَا قصيبَان قصيرَان لا يمكون فيهمما شيء اطول من شيء وَلْيَكِي فَي كِيل قصيب مبرك لها بلات اعين او اربع او ما امكن مما هـو اكثر من الاثنين واما الكرمّة التي اعينها صغار مكتبرة وتشوب اعينها حمرة فاذا ازداد النصح عليها ضرب الى السواد فينبغى ان

ينرك نها قصبان لا طوال كما ذكرنا في غيرها لاكن الي القصر ما هي ويكُون عَدَدها سَبِعَة وَثمانية وَشبه فان هذه الكرمة جب كثرة القصبان وَيـوافقهَا ذلك وَاما الكرمدة التي لبن عنبها هَا اسود خفيف السواد وهو مُستطيل فينبغي اذا كسحَت ان سقى لهَا في اعلاقا وفي استفلها اربعة قصبان وليكن من اطول القصبان واخصها واجودها وَان يزبل هذه الكرمة باخثا البقر مخلطَه برمل قد جمع من شطوط الانهار مختلط بتراب فان هذا يوافقها ولا يزبل هذه بدرق الحمام وَلا بزبل الناس وَاما الكرمَة التي عمها مدور لونه احصر الى البياض فعد أن نكسم اغصانها ويبقى مما فيها من تملك المناكب من اجود القصبال اربعة ولا سقى الخامس الذي سمينال حافظا وان بقى لهًا حافظ فليكن قصيرا جدا فإن هذه ببعض فله للقصبان وطولهًا وَاما الكرمَة التي حب عنبها مدور صغار وهو اكثر من الذي قدمنا القول فيهًا التي تشوب لونه ادبي حماره [حمره التي تشوب لونه فينبغى أن يؤخر كسحَها الى الفراع من الكروم وَيَكُون المداجل التي يكسم بها هده احد واحود ويرفق بها في الكسم ولا نهر كثيرا وفي كسم الكُروم قبول عام من حهد السبن التي اتبت عليها وَذلك ان الكرمة قبل ان ياتى عليها اربع سنين لا تكاد ان تكسيح بل سرع قصبانها ويترك لها قصبان في كمل قصيب اربع اعين واقل بواحدة واكثر بواحدة ويعمل ذلك بها في الربيع خاصة ويكسي اذا دخلت في الخامسة في وقت الكسم فإن كستحت التي لها اربع سنين فينرك [sic] لها اربع اعْين كمًا ذكرنا وبعمى منها عين وَاحدة او عينان ثم مجرد بالمنحل لتمنيع ذلك من المما ولممرك العينان مما يلي اعلى القصيب فان هذه سمى بها الكرمة ويقيم صاحبها [sic] الى جَانبها حسمه للمعريس وَليكون طُولهَا من خمسة اقدَام الى سبعة اقدَام ولمحرد لحا تلك لخسب لان الدرارد يتولد فيها وَيترك لهَا بعد ذلك ثلاثه

قصبان او قصیبین علی حسب ما تری من قوتها والغروس (°v 122 p وغيرها لا تكسم بالحديد حتى يصمى لها سنتان ويدخل في الثالثة والرابعة ولا تكسَّم قبل فدا بحديد المنة فانه بصرها ولا يمس الكرم للحديث بحديث البته فتحدر وهو له كالسم ومن غيرها قال بعض الفلاحيين الانهالسيين وغيرهم اما وقت كسر العرايس والكروم من السنة فتنكر برير العرايس اذا كانت في المواضع المرتفعة وفي البلاد الحَارِة وَذلك في توبير ودحنير وسمر واما الكروم التي في المواضع المناخفضة والمتطامنة وفي المروج وفي السواحل وعلى مقربة من الانهار فتزير من نصف سر الى نصف فبريس ونحسوه من احل الصر وللليد وَالبرد فان هذه المواضع الخصوصة بذلك وقيل أن ما يزير من الكروم في الخيرسف مسرع البيد الضر وَاستحسنَ لا أن مرمو ثلث الكروم في الخريف وثلثاه في اول الربيع ومذهب الفرس ان يزير الكروم في دحمير وينير فان مَا بربر فيهما من الكروم بغلط عُوده ويترصص عنقوده ويَكثر حمله وسطى هرمه وما تاخر عن ذلك فبانصد وقالوا لا يقطع القصيب بقرب العقدة فصل واما ريس الكروم من منتصف فيرسر يكون قليل عجم العنب ومَا دروه منها في مَارس يكثر عجمُه ويصْغَر حبه في صحيح مجرب عندى فصل وسقى للفان والعرايش ما يكون فيهما من العقد اليابسة بان يقطع وبسوى وبمسح بالحديد فصل ويترك لكل دالية وَحفنه من الاغصان عند الرير بقدر قوتها فان قليل لها منها وهي قويه معجب في للدر للباليه لعحا لا عيب فيه وهو الذي يزال عنها عند التنفية والزير وبترك الذي اثمر وفيه اثر العنقود وهو المذى يزدر والعنب يكون في العقدة الثانية والثالثة مدرَّ القرن ولا يكون عيب في العقدة الاولى الملاصفة بالحدر البالي القديم منها ويقال ان العنب في العملي في العقدة الرابعة واما العرايس فاثق من كـل قصيب مُطعم يصلح ان يبقى قدر دراع ويكون فيه اربع عقد

بالعقدة المتصلة بالحدرة وبحتار للزبر اليوم العاشر من يسر بعد مصى ثلاث سَاعَات من النهار ومذهب الفرس أن دردر الكرم في زيادة الهلال من سبعة ايام مصى من الشهر القمرى الى نصف وقيل لا دردر كرم يسوم ثلاثا ولا يبوم شيَّت وبردر يوم للمعَّة فانه يوفر وينعم وَلا محردل وروى عن عبد الله بن عباس رضى الله عنه انه قال ان اليهم العاشر من الشهر القمرى يوافق ربر الكروم ويوافق الغرس والزرع وَكذَلْكَ يوم احَد عشر منه يوافق الزرع والزير واليوم التاسع والعشرون منه حيد لزير الكروم كلهًا وَلقطع الخدشدب للبنيان وقيل ينبغى ان يَبقى الكروم في فصْل الربيع عند لقرح الكروم وَذلك في نحو الربل وبعد طهور العنب مرة ومرة اخرى عند قطافة وذلك بان يملخ منها كل قصيب لا منفعة فيه [123 r°] ولا عيب ما قد ثبت في موضع لا يصلح له نملي وَهُو غصى وَلا يقطع بحديدة قال ع وليس شي احرَج الى السفيد من الكرم للدنب يبعى مَا دَام رخصا من غيوند التي لا فايدة في بقايها ولا سيما اذا كان مُلتفا ولا يكشف عَناقيده فانه بـ فلك يكثرُ ويسرع الراكم وقيل اذا ثبّت في حفنه اوْ دَاليه فصل قصبان فالركها حستى يشتد ثر اقطعها على تحدو اصبعين من العين قطعا محرف ليلا يسيل مَا القصيب المقطوع عَلَى العين فيحرفهُ وَلا يقرب الرخص منه دحديد بل يقطعُ باليد قال ع ينقى [ينقى [ا للفان بعد الردر من قشرها اليابس فان فيه يتكوَّن الدود والبلقون وقد جمع بعض المتاخرين حملة ما يقصد الية في كسح الكروم في الفاظة سَهلة محتصره عامية صحيحه المعنى فقال احفض من القصبان المطعمة في للفيه ما ارتفع وارفع ما الحفص وفرق ما اجتمع وجمع منها ما افترَق يُريد بذك انها خرج منها عَن القدر المحمود المعتدل فيرد بذال الى الاعتدال وَقالَ بعض المجردين من اهل استعلم لزير الكروم والعرانس [sic] وَمَّا يَقْرِب منها وَقت مَعلُوم لَهَا أول ووسط أخر فأوله شهر ينير ووسطة شهر فبرير واخرة شهر مارس والوقت المختار لذلك العسر الاواحر من سمر والعسر الاول من فيرير وما يرير من ذلك في تنير باني عنقودة اكبر [?اكثر] واغلط ومما يرير في فيرير ياتي عنقودة وحبة دون ذلك وقد يكثر عَدد عناقيدة على تلك الصفة ومما يرير في مرس ياتي عنقودة وحبة دون ذلك ومين كلام العَجم في ذلك يمير اواية وفيرير انبلة وميرس احبطة ولا يرير كرم ولا عبريس حتى يحف لقحة وان زير قبل ذلك لم يومن علية الفساد وتعبير الزاير حال ارض الكرم في ارتفاعها وانخفاضها وحفرها ورطوبتها وليكن الردر في زيادة القمر وقد يكرر ذلك في هذا الباب مفرة فاعلمة

Articulus primus (فصل) capitis noni in Manuscr. Leid. ex iisdem partibus constat, quas habet editio Banqueri. Post verba (sic Cod. Leid.:) يعقلل بتشميرها (v. Banqueri, I, p. 509; Ms. Leid., fol. 118 v°., lin. 3) sequuntur ea, quae supra descripsi; ea, quae in editione Articulum secundum constituunt, exceptis verbis فصل من كتاب م leguntur in Manuscr., fol. 123 r°, ut in pagina praeced., 240, lin. 4—2 infra, videre licet. Post verba مغرقا فاعلم sequuntur ea, quae leguntur nonnullis omissis vel mutatis in Art. III. editionis.

## Traduzione.

[p. 227] Capitolo del libro di 'Ibn Faṣṣâl (¹). Dice: Il tempo del taglio degli alberi è quello in cui diminuisce internamente l'umore in essi, e non altrimenti, e ciò secondo taluni nel mese di gennajo o nella prima metà di febbrajo primachè germoglino; così si rimarginano le parti tagliate pria che venga il caldo; in quanto al freddo, non reca loro male.

Secondo altri, gli alberi si possono tagliare ugualmente in dicembre e, secondo altri, in novembre. Non si tagliano gli alberi nei giorni in cui spira vento gagliardo; su di ciò riscontra, quanto si è detto di sopra, tratto dal libro di 'lbn Ḥaģgâġ e di altri autori o dal libro di ....(²); si rimondano gli ulivi e tutti quanti gli alberi nell' autunno, dopo che sono cessate le piogge. In questo tempo sono più duri e più forti, imperocchè il loro umore passa ad alimentare il frutto, e il sole ha già disseccato col suo calore l'umidità dei loro rami, e la pioggia ancora non è venuta, dalla quale acquisteranno l'umore; si tagliano i rami secchi, quelli propriamente che sono disseccati nel mezzo, e quei rami che sono intrecciati tra di loro e sviluppati, come anche tutti quelli che, essendo più alti, evidentemente tendono a piegarsi sopra altri rami. Quindi si concimano, perchè la concimazione li rafforza.

E dal libro di 'Ibn Ḥaśśâś sulla potagione della vite corta, che è quella che non si porta coi magliuoli lunghi. Dice 'Ibn Ḥaśśâś: Io su di ciò non mi sono fondato sull' autorità degli antichi che hanno scritto sulla agricoltura, perchè non fu scritto da loro su ciò cosa alcuna da convincermi; bensì mi sono fondato sull' autorità dei Rûm dell' Andalusia, e su quanto hanno tratto da essi i Musulmani che oggi abitano le loro terre, e precisamente mi sono fondato sui sistemi

seguiti dagli abitanti di Toledo, i quali, secondo tutti convengono, sono i più esperti nell' arte di potare. Indi a ciò mi sono incontrato con molti del mio paese dei più abili in questa [p. 228] materia, i quali l'hanno attinto dai vecchi esperti, ed ho vagliato i loro dettati e ne ho composto regole di arte con canoni ben certi e regole ordinate, che tutte presenterò in questo capitolo, se vuole Iddio altissimo.

Sappi che lo scopo preciso nella potagione si è quello che il ceppo della vite sia dotato di rami regolarmente distaccati fra loro, che non si urtino l'uno contro l'altro, che abbiano una regolare lunghezza ed una eguale distanza, che non siano troppo alti o troppo bassi, che siano portati allo stesso piano e che l'uno sia rivolto al basso e l'altro tenuto più alto, che il ceppo sia come le dita della mano, quando viene aperta, e vi sia intervallo frai rami stando un pochino retti. Questo è lo scopo preciso; tienlo bene a mente. Che se la forma del ceppo presenta difficoltà a ciò, cerca di accostarti a quello che si è detto, quanto è possibile; abbi sempre in vista questo sistema, cercando sempre di avvicinarti ad esso. Questa è l'opinione degli uomini abili in questa materia.

I rami da lasciarsi sul ceppo, che si chiamano i cornetti, e che secondo altri agricoltori van detti stocchi, saranno a secondo la bontà della terra ed il calore dell' estate, cioè, se la terra è buona, lascia molti rami e farai altrettanto secondo l'estate, per meglio dire, se esso è forte, lasciane molti, opera viceversa in caso differente con le stesse proporzioni. Si miri che i rami siano tenuti al mezzo tra dritti e piegati, come sopra si è detto, e che non siano nè troppo tesi in sù, nè troppo vergenti al suolo, ma qualche cosa media trai due stati, cioè la dirittura e la piegatura. Se sono troppo piegati, viene impedita la cultura del ceppo ed occultata la fossa fatta intorno; con questa operazione si unisce bene la fossa alla radice di esso, e si fa minore la distanza loro dalla terra. Da che nasce, che a causa del poco calore che cade su di essi, si imputridiscono ben presto. Che se i rami sono molto dritti su di loro, si intrecciano al di sopra del ceppo, e l'uno di essi si unisce all' altro, e si legano insieme bene; l'uno si fa più alto dell' altro, e la forma e l'aspetto della pianta viene come se aperta; bisogna per ciò che badi al ceppo e ne conosca la forza, distinguendo il debole dal forte; che se egli è forte a

produttivo, manda continuamente stocchi, quando è in condizione regolare, e fruttifica molto, come si è detto [p. 229], imperocchè ciò può farsi nei luoghi forti; che se il ceppo è debole e non rende molto, fa che crescano in esso tanti stocchi quanti ne può sopportare; nello stesso modo è da regolarsi nel taglio dei suoi rami secondo la specie delle uve, cioè secondo che siano deboli o forti. Se l'uva è riconosciuta come forte e produttiva, si possono lasciare lungo i rami dei cornetti; se però è della specie debole, si debbono accorciare anzichè lasciarli lunghi; così nello stesso modo si procede colla vite secondo che sia molto produttiva o invece debole. In quanto poi riguarda quello che dee praticare il potatore pria del taglio della vite, consiste nell' esaminare lo stato del ceppo, se debole o forte, e quando questo è bene assicurato, si allunga o si accorcia a secondo, lasciando in proporzione di ciò gli stocchi.

Indi, dopo ciò, badi a dar loro una buona figura, lo che consiste nel far che i tralci distino tra di loro come le dita della mano o qualche cosa di simile, se ciò non gli riesce possibile secondo quello che si è detto. Nello stesso modo bisogna che egli metta ogni suo sforzo nel far si che i-cornetti tutti quanti siano portati allo stesso piano, e che l'uno non sia più alto o più basso dell' altro; bisogna ancora che gli spazii immezzo agli stocchi siano con una proporzione o qualche cosa di simile. Non bisogna però che coltivi il cornetto che è nel basso del ceppo, perchè può derivarne che esso assorbisca l'umore del ceppo, sottraendolo dai cornetti che sono sopra di esso; questo è causa di indebolimento, di deperimento di essi e di alterazione della sua forma. Bisogna ancora che il collo del ceppo abbia una certa lunghezza, lo che lo fa migliorare e rende maggiormente possibile lo scalzamento e la sua cultura.

Capitolo. La positura degli stocchi un poco inclinati, cioè tra il dritto ed il piegato, è migliore per noi degli spazii eguali e dell' essere gli stocchi ad unico piano, come ancora dell' uguaglianza nella lunghezza e della eguale proporzione degli spazii; l'uguaglianza degli stocchi nella detta posizione è da preferirsi a quello che consiste nell' essere della stessa lunghezza ed all' istesso piano. Il conservare lo stesso piano nel senso che ciascuno di essi sia di rincontro all' altro, è preferibile all' uguaglianza nella lunghezza, avvegnachè questa, se non avviene in un

anno, è ben possibile che si verifichi nell' anno seguente, sia estendendosi, sia raccorciandosi, secondo [p. 230] il suo sviluppo, se vuole Iddio.

Capitolo. Sappi che i rami mezzani di forza sono preferibili a quelli forti; quando tu avrai conosciuto che le sue braccia vanno dritte, allora sarà meglio coltivar questi che quelli i di cui rami vanno storti; che però se il ramo è debole, e le sue braccia vanno dritte, ma se al tempo stesso troverai un ramo molto forte, le di cui braccia non si ripiegano, preferirai questo a quello. Lo stesso è a dirsi del ramo debole che, se lasciati gli spazii sul ceppo riescano uguali, mentre che si trova ivi un ramo forte che non lascia gli spazii uguali, in questo caso sarà a preferirsi questo a quello e lasciarsi, imperocchè l'uguaglianza degli spazii è qualche cosa di meritoria, mentre che quello è qualche cosa di obbligatoria, a meno che non ne venga che col lasciare il forte si deturpi molto la forma del ceppo; in questo caso il debole è a preferirsi.

In quanto poi al medio nella forza, ma che sta dritto, ed al molto forte, che però è torto, è a dirsi che debba lasciarsi il medio e rigettarsi il forte; nel modo stesso si procede sulla uguaglianza, sia nella lunghezza come nella brevità dei rami, cioè, se il ramo debole coltivato cresce e va fuori in modo uguale come i cornetti, ed ivi trovasi un altro forte, ma più corto, allora noi ci appoggeremo al forte; ugualmente è a dirsi in quanto ai cornetti sul più alto ed il più basso, cioè, se si trova il ramo debole che va fuori cogli altri suoi compagni ad unico piano, ed al tempo stesso un altro ramo forte che coltivato si inclina o si inalza un pochino, è sempre da appoggiarsi al forte, a meno che non venga deturpato l'aspetto suo sul ceppo.

Capitolo. Quando tu esiti tralla cultura del cornetto che tende al basso, e tra quella del cornetto che va all' alto, che però ritorce al di dentro del ceppo, quello che va all' alto, è a preferirsi a quello che va al basso; quello che scende vicino la superficie del terreno, non è tenuto buono presso di loro, ed è evitato. Io ne ho parlato sopra, in ciò che ho esposto. Quando il ceppo della vite è troppo aperto in mezzo ai due cornetti che può portare un ramo forte, ed il ceppo per la sua forza può sopportare che venga coltivato un altro cornetto, la coltivazione di esso lo rinforzerà un pochino; così si allungherà nell' anno

· prossimo e nei successivi, e celermente uguaglierà gli altri cornetti; che se tu vedi che il ceppo per la sua debolezza non potrà sopportare la coltivazione di questo ramo, [p. 231] taglia il più debole dei cornetti e coltivalo, perocchè esso è recente e però il più fresco, il più forte ed il migliore. Io vidi taluno di coloro che pretendono all' arte di potare, e credè di essere molto bravo in essa, quando trovava qualche cosa di simile a questo tralcio, che cresceva nello spazio interno, dilatandosi, ei coltivava, tagliandolo lungo al punto da uguagliare i cornetti antichi tutti quanti. Io lo ripresi dicendogli: Tu quando anche l'abbia tenuto uguale agli altri, il primo anno esce per lungo e si piega all' ingiù senza che potesse uguagliare i suoi compagni, portandosi allo stesso piano: e non vi è in ciò altra spiegazione che questa; e lo lasciai, ritenendolo come ignorante.

I potatori non si sono creduti obbligati a seguire questa cultura di cui si è detto, se non che dopo l'osservazione, osserva-

rono e si appoggiarono al sistema che oggi si siegue.

Capitolo. Quando la vigna di trenta anni circa o poco più si vuol curare, bisogna che si trasporti dall' alto del cornetto un tralcio forte, e si tagli il di sopra dei cornetti; si cerchi ciò con cura e si adoperi diligenza. Se questo ramo resta puro netto, sarà un occasione essa di cui approfitterai. Con questo sistema non invecchia la vite. Questa specie di potatura è chiamata  $rad^{c}(^{3})$ , e così è conosciuta dal popolo di Toledo. E se taluno vorrà dire che questo procedimento allarga la forma del ceppo, perchè il cornetto, il quale è stato tagliato in questo modo, resta più corto di tutti gli altri, si può rispondere: lo scopo che noi ci prefiggiamo, cioè la forza del ceppo; vale più per noi che l'uguaglianza dei tralci. Aggiunge che la potagione fa elevare questo tralcio a poco a poco ogni anno sino a che va ad uguagliare gli altri cornetti, come si è detto in principio. Junius ricordò questo tralcio, chiamandolo il "preservatore", perchè preserva il ceppo della vite dalla vecchiaja. Egli trattò particolarmente di questa maniera di tagliar la vigna, detta rad.

Capitolo. E quando si indebolisce il ceppo, gettalo a terra con una sega; taglialo e coltiva la terra, imperocchè esso crescerà novellamente, quasi come se crescesse ivi una vite più forte; fa come io ti ho detto già.

Capitolo. Quando si pianta il magliuolo della vite il primo

anno, si sepelisce il suo tralcio, tenendolo sotto terra quindici giorni circa; si taglia poi col falcetto, non lasciandone dei nodi che lo cingono, sulla superficie della terra che tre, ed ordinando i tralci in fila o due nel terreno mediocre, e quattro nel terreno grasso, e quando si è sicuro che il tralcio comincia a crescere e viene il tempo della potagione nel secondo anno, si fa cadere da ogni tralcio il germoglio di un nodo solo, e quando viene [p. 232] l'anno terzo, si taglia la vite e si osserva l'accrescimento dei suoi cornetti, secondo che il ceppo è forte o debole. Se il ceppo è forte in tutti i suoi cornetti, gli si lasciano due nodi; se è debole, uno.

Capitolo. Ponga il potatore ogni cura nel nettamento delle radici tutte quante dei rami potati; esse sono quelle il di cui allevamento non conviene alla vite; quando non avrà fatto ciò, non prende consistenza in quel luogo alcun ramo, e la parte liscia del ceppo non diviene più dura di quella che era avanti. A di più, quando si rimonda completamente col falcetto, si rimondi con cura in modo che uguagli il piano dei cornetti e non rimanga di essi cosa alcuna, imperocchè le barbette fan presto a rivestire quel luogo. La rimonda col falcetto proceda dal basso all' alto; questa sorta di taglio sradica completamente e quasi ripulisce ed appiana; questo nettamento e rimonda dipende dalla cura che si pone in essi; l'umore percorre l'interno del legno e così va dal basso all' alto. Quando il potatore rimonda i rami dall' alto al basso, si fende quella parte che è stata tagliata; si spacca, si indurisce, e qualche volta continua questa fissura per tutta la lunghezza del cornetto sicchè ne viene un danno. Conviene anco al potatore, quando taglia il tralcio che vuole allevare sul cornetto, che lo preservi dalla fenditura, imperocchè, quando si indebolisce, non fruttifica in quell' anno. Questi sono i precetti che riguardano la potagione. Sappi che queste regole posate dai Rûm sulla potagione della vite corta si dividono sotto due aspetti; con l'uno si ha di mira l'afforzamento del suo vigore e la conservazione della sua costituzione, con l'altro la fruttificazione della pianta e l'abbellimento della forma del ceppo, acciocchè il suo aspetto sia gradito; l'uno e l'altro sono buoni, e da ciò i precetti sul tempo della potagione. Dice Junius: Alcuni usano di non tagliare la vite, se non passata la vendemmia, finite le abbondanti piogge,

sostenendo che essi assicurano la vite colla potagione e col trar via quel che viene tagliato, affrettando l'afforzamento dei tralci nel tempo della primavera. Allora non si ha in vista quello a cui si mira colla potagione in tempo di primavera. In quanto alla consistenza, l'umore che discende da essa, è come le lagrime che si attaccano al ceppo, e che passano col passare di esse. Però se avviene che la primavera sia fredda e cada gelo o vento nocivo sulle viti, si alterano i rami che si erano fortificati, e però bisogna nei luoghi freddi [p. 233] in cui si usa far questa prima potagione, che essa non sia fatta completamente; conviene che prima cada in essi la pioggia e nei rami di modo che, quando si avvicina la primavera, si faccia un altro taglio, imperocchè nei luoghi freddi, quando noi avremo operato tutto ciò, verranno garentiti dai danni del gelo i tralci di cui già si è detto di sopra, e perciò è meglio che si cerchi di distinguere le viti i di cui tralci ritardano a crescere, e quelli che all' incontro fan presto, affinchè a secondo di questa osservazione proceda la potagione. Dice 'Ibn Haggag: Si è accennato nel nostro paese, quando avviene il mutamento del tempo e l'aria raffredasi, ad uno di questi sistemi, se si mira ai rami, il loro sistema è di sradicarli col taglio non lasciando nulla. Tagliano in gran quantità per alleggerire la vite come dice Junius e lasciano dagli altri rami che sono rimasti, un gettone in cui possa prodursi il frutto; questo gettone viene chiamato il suo "cornetto". Ritardano la potagione acciocchè produca le foglie nel tempo in cui sarà passato il danno del freddo che in questo modo non sarà nocivo; anche che avranno tagliato questi rami nel tempo in cui circola l'umore nell' interno della pianta e gocciola da essa come resina; non avviene gran che imperocchè questi rami sono pochi e la maggior parte dei tralci è stata tagliata prima di questa epoca e quindi l'affare è più leggiero e però tagliano la più parte gli altri tralci tutti quanti lasciandoli alla altezza di un dito o poco più; quando già ritorna l'aria temperata tagliano le viti secondo l'usanza. Tra essi vi ha chi non vuole cure faticose, e presceglie di tagliar la vite nel tempo medio, nè troppo presto nè troppo tardi, ed assicura dai danni del freddo gli occhi della vite. Impedisce lo scolo dell' umore il taglio che si fa in tempi ritardati. Le viti presso noi si tagliano in dicembre, in gennajo, in febbrajo ed in marzo; i mesi di dicembre e di gennajo

sono migliori per la potatura perchè si custodiscono ed alleggeriscono in questo modo le viti ed acciocchè l'umore non corra pei rami, che anzi quando si temono i guasti del gelo ed i danni che ne sieguono nel tempo del flusso dell' umore, molti si mettono in cautela. Se non che se il freddo in quell' anno non avrà prodotto guasti, questo sempre sarà meglio per la vite. E per ciò non approvano la potagione nel mese di marzo per l'umore che già comincia a circolare, [p. 234] e preferiscono che ciò abbia luogo in febbrajo, imperocchè si è sicuro in quel mese dai danni per quello che si è detto.

Dice Junius: Non bisogna cominciare la potagione di prima mattina perchè i rami allora sono come se bruciati dal vento freddo, che spira al far dell' alba; però al principio del giorno fa d'uopo affilare i falcetti acciocchè possano ben taglienti secar celermente affinchè, quando il sole distrugge il gelo ed i rami della vite cominciano a riscaldare, si incominci il taglio.

Dice 'Ibn Haggag: Quando vi ha la neve la mattina ed incalza il freddo, i rami divengono duri e come se bruciati; al sopravvenire del potatore per tagliare avviene che ha molti riesce difficile il taglio ed il ramo si spacca, e ciò lo altera e lo guasta. E però i più non amano tagliare nei giorni freddi e di aria secca. Mi raccontava il pellegrino, l'Imâm 'Abû 'l-Qâsim 'ibn 'Ahmad 'ibn [....], dicendo: Ho viaggiato per le contrade dei Rûm dalla parte di Costantinopoli, dove rimasi sette anni ed osservai che nel tempo della potagione preferivano i giorni tranquilli e senza vento e si affrettavano a questa opera; se intanto spirava il vento di settentrione, diceano: Non è buono far la potagione sino a che dura questo vento sopra di voi. E però a causa dell' aria fredda sospendevano l'opera loro per riprenderla come quella cessava. Dice 'Ibn Haggag: E particolarmente conviene che si abbandoni il taglio delle viti i di cui rami induriscono con l'aria fredda sino a che essi si riscaldano e si rammolliscono; in quanto alla specie pieghevole come legame, l'affare va molto più leggiero. Su di ciò alcuni dissero che il ferro diviene più tagliente quando l'aria è calda perchè temperata dal sole. Il predicatore 'Ibn Haggag dice: I rimondatori costumano presso noi di tagliare i rami con taglio uguale senza alcuna curvatura che essi chiamano "taglio in linea dritta" (4). Questo è particolare nell'arte loro avvegnacchè non tutti possono farlo e però essi sprezzano il curvante per la sua facilità, e perchè può farsi da tutti essendo il curvante il più abbondante senza dubbio, giacchè con questa sorta di taglio si è sicuro in ogni modo del non fendersi del tralcio nel potarsi, e perciò è più adatto allo scopo. Dice Junius: Non far che la vite si sviluppi troppo uscendo dai giusti limiti, ed aggiunge che presso i maestri della potagione vi ha [p. 235] discrepanza moltissima se non che essi tutti convengono che si conservi alle viti le loro peculiarità e non si cambino; altrimenti i rami affrettano l'alterazione e l'indebolimento della vite. Dice: A taluna specie di vite si lascino molti tralci, a tale altra pochi; a taluna il legno corto, ad altra lungo, imperocchè vi hanno vite forte e debole per natura propria; alcune producone molti tralci, altre pochi. Questo è quanto di meglio ho potuto trarre dai detti di Junius sulla rimonda e dal libro di 'Ibn Faṣṣâl.

Il taglio della vite è quello che la cura, e da questo dipende il suo buono o cattivo stato giacchè il ceppo della vite non tollerà uno sviluppo eccessivo nè che i suoi rami si dividano molto e si spandano come neanche che si intreccino tra loro riunendosi i rami. E lo scopo di questo precetto si è che si tolga col taglio quello che si è elevato di troppo e si recida quello che è portato troppo in basso; si separino i rami che si sono riuniti, si riuniscono quelli che distano tra loro, e che la vite pigli una forma quasi rotonda, e ciò dopo essersi distinto il ramo buono al taglio e quello che dee lasciarsi, come anche l'insieme della sua forza, e si valuti il suo stato conveniente a ciò.

Dal libro dei Nabatei (5) sulla rimonda della vite e sul tempo in cui praticarsi. Dice Qûţâmî che presso gli antichi taluni opinavano che la vite devesi potare nel mese di aprile togliendo quanto era necessario che si fosse levato, dai suoi tralci; opinava che dovesse rimondarsi la vite otto giorni dopo che era stata spogliata dalla vendemmia sino a quindice giorni dopo la vendemmia, nel caldo prima che si ingagliardisca il freddo; così si cicatrizzano le sue ferite in breve tempo senza scorrere da esse molto umore, e così questo non arrecherà nocumento alla vite. Si guardi dal fare la rimonda nel tempo del freddo perchè il freddo è più nocivo del caldo alle piante tutte quante e l'uno e l'altro sono nocivi oltremodo. Giova a questi per il tempo avvenire il ringiovanirle imperocchè la vendemmia

e la rimonda l'alleggeriscono dalle sue foglie e dai suoi frutti. Dice anche che ai vitigni delle regioni che sono più fredde, è opportuno che siano rimondati nel tempo della rimonda e leggiermente dopo la vendemmia, cioè non intieramente ma che restino quei tralci [p. 236] che hanno il maggior numero di occhi, aspettando il mese di marzo in cui si ritorna all' opera e ciò per precavere i danni del gelo nei rami che si erano prima affermati. Questo primo taglio si chiama il "precedente". Aggiunge che alcuni di quelli che sieguono il sistema del nettamento perfetto, hanno questo sistema. Quando osservano due tralci in una vite, cioè una vite che ha un tralcio con grappoli di frutto mentre nel altro tralcio non na cosa alcuna, tagliano il tralcio senza frutto lasciando l'altro sino a che maturi il frutto alla sua volta, e dopo ciò lo tagliano; trascurando questo si dissolve e non è da sperarsi il conseguimento dell' intento loro.

Dicono ancora: Bisogna che preceda la prima rimonda a quella che viene la seconda volta, dal primo alla metà di marzo; in questo modo la fruttificazione viene copiosa e non ritarda, ed anche acciocchè la vite non trasudi l'umore che le viene, se mai venisse potata nella primavera, perchè in questo tempo scorre da essa molto umore come lagrime, cosa che danneggia moltissimo la pianta. La rimonda deve incominciare tre ore dopo lo spuntare del giorno con falcetti acuti e taglienti poicchè i tralci prima di questa ora sono freddi e resistono al taglio nel modo come abbiamo indicato; però è tagliabile dopo l'ora soddetta, cioè è praticabile e non riceve nocumento pel taglio od altro male che le sopravenga. Bisogna che il potatore lasci alla base di ciascun vitigno il sostegno; si ritiene che esso sia la causa del suo accrescimento e della sua fruttificazione. Questo sostegno è composto di quattro rami chiamati le "spalle della vite", ciascuna delle quali porta due tralci che siano come le braccia della vite fruttifera; conviene ancora lasciare se possibile a fianco d'ogni spalla un tralcio piccolo con due occhi, che viene chiamato il "custode della spalla", acciocchè sia invece come cambio nell' anno successivo quando viene tagliato il tralcio fruttifero dalle quattro spalle e perchè resti alla base del vitigno la forza fruttificante e di accrescimento in questo tralcio, ed affinchè non si lasci crescere molto in altezza in estensione tanto dalla parte superiore quanto nell' inferiore uscendo

dai giusti limiti; questo tralcio fu chiamato da 'Adam (6) il "regolare". Egli aggiunge che anche esso darà frutto nell' anno seguente; quando ha fruttificato e viene il tempo della rimonda, bisogna che sia tagliato acciocchè colla sua radice venga sù un altro tralcio o sì bene in un punto vicino; e questo nuovo germoglio chiamasi ugualmente il "guardiano"; [p. 237] la sua fruttificazione secondo le prescrizioni riguardante la rimonda in tutti i luoghi freddi o caldi, richiede per fruttificare che sia piegato sulla vite quando è tra grosso e piccolo, e queste proporzioni siano regolari o quasi. Allora verrà potata ogni anno sino a che arrivi a quelle proporzioni, cioè che la vite arrivi a quella forza regolare. Giova impedire che la vite resti senza rimonda perchè i suoi tralci si prolunghino e si spandano eccessivamente, pel che verrebbe ad indebolirsi la sua forza e verrebbe meno di molto il suo interno vigore, e si indebolirebbe ed invecchierebbe di molto la vite.

Dice Sâgrît (7): Bisogna che si lascino nei vitigni a frutto bianco quattro tralci ai quattro lati lunghi e distaccati da quello che porta il frutto, e che questo sia trai più grossi, rigogliosi e vigorosi e tra quelli che portano un maggior numero di occhi, dappoichè questo tralcio farà sì che il frutto venga più copioso e si maturi più presto, come ancora bisogna che in ogni truppa di gente siavi un ragazzo il quale pigli un ramo in mano e lo scuota fortemente, e dopo averlo scosso diverse volte lo lasci via. Questo scuotimento è una delle cose più utili per la vigna. Dice Qûtâmî: Il significato di ciò si è come il movimento che si da l'uomo nella via religiosa. In quanto alla vite - egli poi dice - che ha gli acini grossi e tende al color rosso ed all' acino rotondo, si lascino a questa dei rami, da lui chiamati "spalle", quella quantità che noi abbiamo detta; in ogni spalla uno dei quattro rami si lasci lungo, ma no molto, bensì più lungo degli altri quattro.

In quanto poi alla vite che è molto nera con l'acino rotondo, bisogna che essa venga rimondata due volte lasciando la prima volta i rami che possono o no tagliarsi, e dopo passati circa dieci giorni si ritorna a rimondarla; ciò farà molto bene alla vite.

In quanto al vitigno di cui l'uva è di color bianco con l'acino rotondo di color molto verde che tende al giallo, bisogna che vi si lascino due tralci corti perfettamente uguali, e si lascino in ogni tralcio tre o quattro occhi o quanto è possibile, sempre più di due. In quanto al vitigno di cui gli acini sono molto piccoli ed il color si accosta al rosso, e quando cresce e matura, tende al nero, bisogna [p. 238] lasciarvi i rami non lunghi come si è detto pegli altri bensì corti, proporzionatamente alla grossezza degli acini, e siano di numero sette ad otto o qualche cosa di simile, avvegnacchè questa vite manda molti rami sicchè è corrispondente al molto numero di essi. In quanto al vitigno i di cui acini sono neri o di un nero leggiero e di forma bislunga, bisogna nella rimonda lasciarvi nello alto e nel basso quattro tralci trai più lunghi, i migliori e particolari di essi, come anche bisogna che venga concimato con sterco di bue mescolato con l'arena raccolta dalla riva dei fiumi mescolata insieme a terra turbosa, cosa che giova moltissimo; non dee però concimarsi con sterco di colombi o dell' uomo.

In quanto poi al vitigno con l'acino rotondo di color verde tendente al bianco, bisogna che sia rimondato e che vi si lascino i migliori quattro tralci delle dette quattro spalle, non però il quinto che noi abbiamo chiamato il "conservatore" che, se vuole lasciarsi, sia molto corto imperocchè questa parte del ramo si rompe per la sua lunghezza. In quanto al vitigno all' acino rotondo e piccolo che è il più comune fra quanti abbiamo detto il di cui colore va cambiandosi come va a maturarsi, bisogna che si posterchi la rimonda fino a che comincia a germogliare la vigna e che il falcetto ad adoperarsi sia ottimo e tagliente e che non si appoggi molto su di esso nella rimonda e che non vi sia molta resistenza nel tagliare la vite. Molte cose poi si dicono generalmente sull' età della vite come questa, cioè che la vite prima di quattro anni non è buona a rimondarsi, ma si svellono i suoi rami lasciando due tralci in ciascuno dei quali quattro occhi, meno in uno, più in un altro, ciò che facci propriamente in primavera, e poi si rimonda quando entra nel quinto anno, nel tempo della rimonda, rimondandosi la vite di quattro anni a cui si lasciano quattro occhi come si è detto, acciecandone uno a due; indi si pulisce col falcetto per impedire che metta fuori nuovi gettoni, e si lasciano i due occhi che sono rimasti sopra il tralcio, imperocchè su questo crescerà la vite, e il suo compagno vi crescerà accanto a secondo della piantagione fatta. La sua lunghezza sia da cinque

a sette piedi; si tolga la barba a questo legno imperocchè vi nascono i francolini; si lasci alla vite dopo ciò due o tre [p. 239] tralci a secondo quello che avrai osservato della sua forza. La pianta ed altro non si rimonda col ferro se non sia entrata nel terzo e quarto anno; prima di questo tempo non si tagli col ferro affatto perchè questo fa male alla vite, nè si tocchi la vite recente assolutamente con ferro; guardati da ciò imperocchè egli è come un veleno per essa. Passando ad altro autore dice: Alcuni agricoltori dell' Andalusia [Spagna] ed altri dicono che il tempo della potatura della vite e delle pergole è dopo l'anno. Rigetta il taglio delle pergole che si trovano in luoghi elevati ed in terreni caldi, se questo non ha luogo in novembre, dicembre e gennajo. In quanto poi alle viti che si trovano nei luoghi avvallati e quelli sicuri dal vento che sono nei prati o nelle rive o in vicinanza dei fiumi, questi potrai tagliarli dalla metà di gennajo alla metà di febbrajo circa a causa del danno che vi fa il tempo avverso, il gelo ed il freddo, imperocchè questi luoghi ne sono in particolar modo soggetti, e dicono che quando viene tagliata la vite nell' autunno, è affetta prestamente dal male. Però Cassio (8) trova buono che si tagli il terzo dei rami della vite in autunno e gli altri due terzi nel principio della primavera. I Persiani usano di tagliar la vigna in dicembre e gennajo e credono che la vite tagliata in questi due mesi ingrossa nel suo fusto; si fortificano i suoi grappoli, si accresce la sua produzione e si ritarda il suo invecchiare; se poi viene ritardato oltre questo mese, avverrà tutto il contrario, e dicono, non si taglino i rami vicino al nodo.

Capitolo. In quanto al taglio della vite fatto alla metà di febbrajo, produce scarsezza di uva; quello però fatto in marzo ne porterà più, ma cogli acini piccoli; veramente va così per esperienza fatta da me.

Capitolo. E si lascino il ceppo della vite e delle pergole dalla parte al di sotto del nodo secco acciocchè si possano tagliare adequandoli e regolandoli col ferro.

Capitolo. E si lasci a ogni vite il suo ceppo con dei rami tagliati a secondo la forza loro, che se è poca, non si fortificano le radici del suo tronco, i suoi gettoni immiseriscono non per male e periscono dopo che sono cadute le foglie e tagliati i rami; e si lasci quello che fruttificò e dove si trova vestigia di grappolo; questo è quello

che viene tagliato se l'uva sarà nel nodo secondo e nel terzo del cornetto e non vi sia difficoltà nel nodo primo che è congiunto al tronco vecchio e consumato. Si dice che l'uva che ha il color del miele, è nel nodo quarto; in quanto alle pergole che hanno i tralci che fruttificano, i più resistenti di tutti, è buono che vi si lasci quanto un braccio che contenga ciascuno quattro nodi [p. 240] col nodo che è congiunto al tronco.

Si scelga per il taglio il giorno decimo di gennajo tre ore dopo fatto giorno. Secondo i Persiani si taglia la vite nel crescere della luna nuova, sette giorni dopo del mese lunare sino alla metà. Dicesi che non si pota la vigna il martedì come neanco il sabato, ma il venerdì imperocchè allora fa frutto buono abbondante e non si corrompono i suoi frutti. È tradizione di 'Abd 'Allâh 'ibn 'Abbâs (che Iddio gli sia propizio), che egli avesse detto, essere il giorno più opportuno al taglio della vite il decimo giorno del mese lunare, il quale è favorevole ancora alle piantagioni ed alla seminagione. Ugualmente l'undecimo giorno favorisce la seminagione ed il taglio della vite, ed il nono ed il ventesimo è buono pel taglio delle viti tutte quante e pel taglio ancora di tutte le legna di costruzione.

Si dice che è necessario che si nettino le viti nella stagione di primavera nel tempo della loro germinazione, cioè circa il mese di aprile e dopo che sarà apparsa l'uva una volta e un altra volta; poi vicino la vendemmia e ciò acciocchè si tolga da esso ogni ramo inutile, e non fa male che si lasci quello che già è fortificato in quel punto dove non gioverebbe il tagliarlo costituendo esso un tralcio, e dove non si tagli col ferro.

Dice 'al-Ḥâgg´ (9): Non vi ha alcuna cosa più necessaria nella rimonda della vite novella che di nettarla dagli occhi suoi freschi i quali non recano alcun giovamento alla sua conservazione, particolarmente quando sono congiunti tra loro e non si scuopre il loro grappolo imperocchè con ciò la vite diviene grossa e affretta il suo sviluppo. Dicesi che quando nel ceppo o nella vite si afforza un piccolo tralcio, lasciarlo sino a che si fortifichi, indi tagliarlo alla altezza di due dita dall' occhio con taglio profondo da sotto in sù, aceiocchè scorra l'umore del tralcio tagliato sull' occhio, e possa ungerlo, però il tenero non si tocchi col ferro, ma si tolga con la mano.

Dice 'al-Ḥâgg (\*): Si netti il ceppo dopo la potatura della

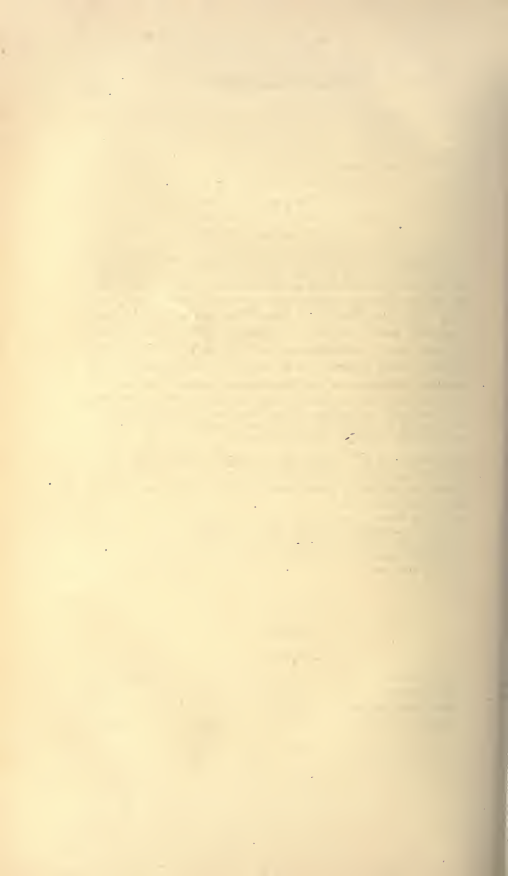
sua prima corteccia secca imperocchè ivi si forma il piccolo insetto che rode la vite. E già riunirono alcuni dei più recenti scrittori quello che aveano appreso in quanto riguarda alla potatura della vite, con parole piane, brevi, comprensive e chiare, dicendo: piega dei rami che cominciano a dar frutto nel ceppo ciò che si eleva, eleva ciò che si abbassa; separa ciò che è congiunto, congiunge ciò che è separato, volendo così indicare tutto quanto oltrepassa la misura conveniente e giusta e sia restituito alle giuste proporzioni. Dicono alcuni uomini di esperienza del popolo di Siviglia che hanno esperienza nella potatura della vite e delle pergole e di ciò che ha relazione con questo, che il tempo determinato per esso è primo, medio ed ultimo. Il primo sarebbe il mese [p. 241] di gennajo, il medio il mese di febbrajo e l'ultimo il mese di marzo, ma il tempo preferibile per questa operazione è le due ultime decine di gennajo e la prima decina di febbrajo. Quella che si pota in gennajo, porta grappoli ed acini in maggior quantità e più grossi; quella che si pota in marzo, porta grappoli ed acini inferiori a questi. Secondo i Persiani su di ciò gennajo porta gli acini più maturi, febbrajo più belli, e marzo più gonfii e che non si potino le viti e le pergole fino a quando non sia finita la sua vegetazione, e se si pota prima di questo, non si è sicuro che non si imputridisca, e guardi bene il potatore lo stato della terra messa a vigna circa all' altezza ed alla profondità del suo scavamento ed alla sua umidità, e che in ultimo la potatura abbia luogo sul crescere della luna, e su di ciò se ne è parlato in questo paragrafo separatamente, apprendilo.

## Note.

- (1) Nel prologo o la prefazione che 'Ibn 'al-'Awwâm fa precedere alla sua opera all' art. VII, ci dice che di sovente egli abbrevia le citazioni che fa nel corso della sua opera, di altri autori, sia nel titolo che nel nome, impiegando una semplice lettera, e indica per ogni autore o libro quali sono le lettere che usa, ed in fatti per indicare (fra altri) il libro di الفصال الاندلسي أبو عبد الله محمد بين أبواهيم بين أبواهيم إلى 'Abâ 'Abâ 'Allâh Muḥammad 'ibn 'Ibrâhîm 'ibn 'al-Faṣṣâl lo spagnolo, usa come segno abbreviativo la lettera نه به إلى المناسبة إلى
- (2) Come già è detto, in questo punto è stata tralasciata una lettera che servirebbe ad indicare il nome dell' autore del libro citato.
- (3) Rad viene da ¿¿; e significa (cf. Dozy, Suppl. ai Dizion. arabi, vol. 1° pag. 521) il tagliar della vigna della detta maniera.
- (4) Così traduce Dozy la parola مغلس; vedi Suppl. ai Dizion. arabi, vol. 2°, pag. 278, e sopra, pag. 219.
  - (5) Vedi la la nota.
  - (6) Vedi Clément-Mullet, vol. 1°, pag. 89 della Prefazione.
  - (7) Vedi Clément-Mullet, vol. 1°, pag. 91 della Prefazione.
  - (8) Vedi la la nota.
  - (9) Vedi la la nota.

#### Indice.

| Introduzione        |  |  |  |  |  | pag. | 217 |
|---------------------|--|--|--|--|--|------|-----|
| Testo arabo         |  |  |  |  |  | "    | 227 |
| Traduzione italiana |  |  |  |  |  | 22   | 242 |
| Note                |  |  |  |  |  | "    | 257 |



# Kleine Beiträge

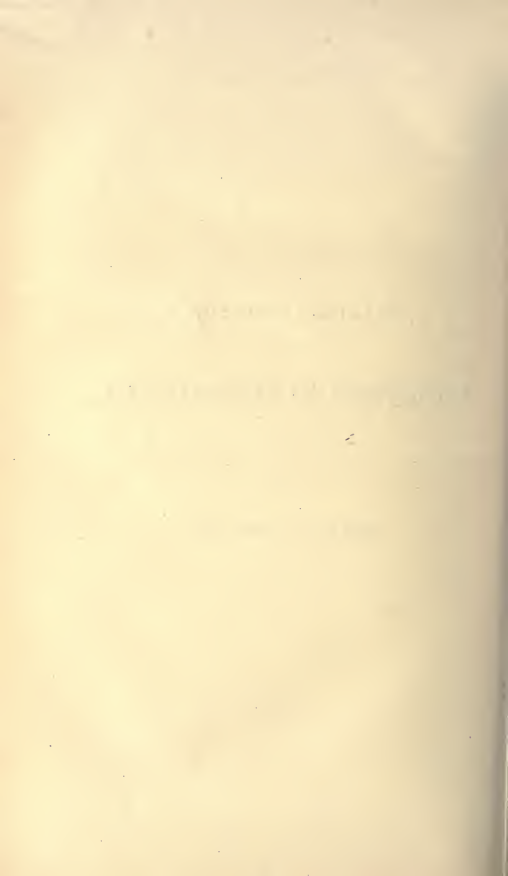
zur

# Lexikographie des Vulgärarabischen.

I.

Von

HERMAN ALMKVIST.



# Kleine Beiträge

zur

# Lexikographie des Vulgärarabischen.

### Vorwort.

Vorliegende "Kleine Beiträge zur Lexikographie des Vulgärarabischen", die sich auf Sammlungen und Aufzeichnungen während eines dreissig Monate langen Aufenthaltes in Syrien, Ägypten, Nubien und dem Sudan gründen, sind gewissermassen durch das erste Wort ihres ebenerwähnten Titels charakterisirt. Der grösste Teil der Wörter, welche ich gesammelt, handelt nämlich von unbedeutenden Kleinigkeiten des alltäglichen Lebens, besonders in den Städten Damaskus und Kairo, wo ich ungefähr die halbe Zeit meines Aufenthalts im Orient verbrachte. Bei der Aufzeichnung verteilte ich die Wörter auf die sieben folgenden Gruppen: 1) Hauseinrichtung und Hausgeräte, 2) Näharbeit, 3) Kleider und Toilette, 4) Speisen, 5) Spiele, 6) Handwerke und 7) Verschiedenes. Zu dieser letzten Abteilung zog ich alle diejenigen Wörter, welche nicht speciell zu den vorher genannten Rubriken gehören. Aus zufälligen, hier nicht näher zu erörternden, Gründen sind nun die Gruppen 2-5, welche am wenigsten Interessantes bieten, zuerst zur Bearbeitung gelangt und liegen hier in "Beiträge I." vor. Die drei übrigen Gruppen, von welchen besonders die erste ziemlich viel neues Material enthält, werden binnen Kurzem anderweitig im Druck erscheinen.

Alle hier gegebenen Wörter nebst ihren Bedeutungen sind nicht aus der Literatur geschöpft, sondern unmittelbar aus dem Volksmunde aufgezeichnet. Die Aussprache habe ich genau so,

wie ich sie dort hörte, in lateinischer Transskription wiedergegeben. Doch sei hier darauf aufmerksam gemacht, dass ich bei dieser Umschreibung auf die bekannte syrische imale des langen a desshalb keine Rücksicht nahm, weil jene Imâle bei verschiedenen Personen mir sehr verschieden vorkam, und weil sie in Damaskus überhaupt selten ist (vgl. David, Journ. As., 1887, p. 180). Ebenso bezeichnete ich die Feminin-Endung, (diejenigen Fälle ausgenommen, wo sie wie ein reines a lautete), im allgemeinen durch e, obgleich ich sehr oft, besonders in Beirut, eine sich dem i nähernde Aussprache zu hören bekam. Wäre es nun auch für ein speciell phonetisches Studium des Vulgärarabischen gewiss besser gewesen, wenn ich die jedesmalige Aussprache ganz genau so, wie ich sie hörte, wiedergegeben hätte, so wäre doch eine streng phonetische Transskription für eine lexikographische Arbeit wie diese Beiträge von keiner wesentlichen Bedeutung. Ich zweifle übrigens, dass Hartmann's durchgängige Bezeichnung durch i für jeden Fall phonetisch richtig ist, und glaube auch, dass im allgemeinen, d. h. wenn man für alle Fälle nur eine Bezeichnung (entweder e oder i) anwenden will, die Bezeichnung durch e für Damaskus, und vielleicht für das ganze Binnenland Mittelsyriens, ebenso richtig sein dürfte wie die allgemeine Bezeichnung durch i für das Küstengebiet; vgl. hierzu die treffenden Bemerkungen von Guthe (ZDMG, XXXIX, 135).

Der grösste Teil meiner Sammlungen, besonders in den hier vorliegenden Abschnitten, stammt aus Damaskus; desshalb sind alle dort aufgezeichneten Wörter ohne besondere Ortsangabe darin angeführt, während die von anderen Orten herrührenden Wörter mit resp. "[Beir.]", "[Jerus.]", "[Äg.]", u. s. w. bezeichnet sind. Dass "[Äg.]" hier in den meisten Fällen so viel wie Kairo bedeutet, erhellt schon aus Obigem. Mit "[Bed.]" und "[Sud.]" habe ich die wenigen, aus meinen Sammlungen hier mitgeteilten, Wörter bezeichnet, welche teils während eines vierzehntägigen Aufenthaltes unter den Beduinen jenseits des Jordans und des Todten Meeres, teils während einer sechsmonatlichen Reise in Nubien und im Sudan aufgenommen wurden. Dass hier Irrtümer vorkommen können, und bei dem einen oder anderen Worte eine Ortsangabe fehlt, wo sie eigentlich stehen sollte, bin ich gern bereit zuzugeben; jedenfalls hoffe ich, dass das "Ägyp-

tische" vom "Syrischen" genau geschieden ist, doch meine ich hiermit nur, dass meine Aufzeichnung entweder in Syrien oder in Ägypten gemacht wurde, was natürlich keineswegs hindert, dass die in Syrien aufgezeichnete Bedeutung eines Wortes auch für Ägypten gültig sein kann, wie es in manchen Fällen ja auch wirklich der Fall ist, und umgekehrt.

In diese Beiträge habe ich nun alle diejenigen Wörter aus meinen Sammlungen aufgenommen, welche in Dozy's berühmtem "Supplément" entweder fehlen (ohne schon früher bei den älteren Lexikographen zu stehen), oder deren Erklärung bei Dozy von der meinigen mehr oder weniger abweicht oder etwa sonst ungenügend ist. Die Ursache, weshalb ich in dieser Weise meine kleinen Beiträge auf das engste an Dozy's grosses Werk angeschlossen habe, ist leicht ersichtlich. Der berühmte Kenner des Arabischen, A. von Kremer, äussert sich im Vorworte zu seinen "Beiträgen zur arabischen Lexikographie" dahin, dass er diese als Vorarbeiten für einen künftigen Nachtrag zu Dozy's Werk betrachtet haben will. In demselben Sinne hoffe ich, dass der Bearbeiter jenes Nachtrags auch in meinen anspruchslosen Beiträgen etwas für seine Aufgabe Brauchbares finden möge. Dies ist nun auch der Grund, warum ich - teils, um zu zeigen, worin die Lexikographie der modernen Sprache durch meine Beiträge ein wenig gefördert sein dürfte, teils auch, um die Arbeit künftiger Sammler oder Bearbeiter zu erleichtern - alle mir zugänglichen, in Syrien und Ägypten von Eingeborenen oder europäischen Sprachforschern gemachten, Sammlungen auf die Weise benutzt, dass ich das Abweichende oder Übereinstimmende ihrer Erklärungen kurz angegeben habe, doch natürlich bloss für den Fall, dass diese Quellen nicht schon von Dozy selbst für das betreffende Wort verwertet worden waren 1). Wo ein Wort oder eine Bedeutung desselben in allen

<sup>1)</sup> Bekanntlich giebt Dozy in seinem Vorworte an, dass er nicht alle seine Quellen vollständig habe verwerten können, und in dem Verzeichnis derselben sind auch die nur teilweise ausgeschriebenen Bücher mit einem Sternchen besonders bezeichnet. Dahin gehört von den auch von mir benutzten lexikographischen Werken insbesondere Berggren, Guide français-arabe, welcher eine, in letzterer Zeit wohl mehr beachtete, aber noch bei weitem nicht hinreichend bekannte und ausgebeutete, Fundgrube für die Keuntnis Syrien's bildet, hauptsächlich was die Sprache der Nordsyrier betrifft. Anch der Muhît giebt, besonders in Bezug auf modern-syrische Wörter diese oder jene gute Erklärung, welche, wie man aus Fleischer's "Studien" ersieht,

mir zugänglichen lexikographischen Quellen fehlte, habe ich dies durch: "f. i. d. Wb." (fehlt in den Wörterbüchern) bezeichnet. Sollten dabei Irrtümer vorkommen, sodass ein Wort oder dessen Bedeutung trotz jener Bezeichnung sich in dem einen oder anderen der unten aufgezählten Werke wirklich fände, so wäre dies nur einer unabsichtlichen Nichtbeachtung oder einem Übersehen zuzuschreiben.

Eine nicht unbeträchtliche Anzahl alt- und neuarabischer Wörter des alltäglichen Lebens, besonders Gewürz-, Gemüseund Fruchtnamen sind bekanntlich fremden — aram., pers. (sanskr.), türk. und europ. — Sprachen entlehnt. Andrerseits sind viele arabische Wörter, besonders Benennungen gewisser Kleidungsstücke, in die modernen europäischen Sprachen eingedrungen. In nicht wenigen Fällen ist es nun sehr schwer zu entscheiden, wo ein solches, in ganz verschiedenen Sprachgruppen vorkommendes, Wort ursprünglich zu Hause ist. Auf derartige Untersuchungen habe ich mich natürlich hier nicht einlassen können, aber ich habe es für angemessen gehalten, auf die neueren (d. h. nach Dozy's "Supplément" erschienenen) einschlägigen Werke — besonders die von Miklosich, welcher die hierher gehörige Literatur (u. A. auch Hehn) am reichsten citirt — bei den betreffenden Wörtern hinzuweisen.

Die Aufnahme vieler modernen italienischen oder französischen Lehnwörter mag vielleicht Manchem überflüssig erscheinen, da ja ihre Bedeutung in den meisten Fällen selbstverständlich ist. Indessen habe ich es nicht für ganz unnötig gehalten, dass die ungefähre Zeit des Erscheinens dieser Wörter im Arabischen und ihre mehr oder weniger modifizirte Form und Bedeutung einmal verzeichnet wird. Dozy hat ja auch, wie wohl bekannt, in dieser Hinsicht gar keinen Purismus üben wollen.

Die in arabischen Lettern geschriebenen Wörter mit folgender Transskription sind natürlich nicht mit Vokalzeichen versehen, ausgenommen da, wo die schriftarabische Vokalisirung der heutigen Aussprache in Syrien oder Ägypten nicht mehr entspricht. In Fällen wie z. B. مقص ma'ass und عنقو 'an'id

Dozy nach dem Plan seines Werkes hätte mitaufnehmen sollen, obgleich der Muhit in dieser Hinsicht wohl nicht denselben Wert hat wie das bekannte (Dozy nicht zugänglich gewesene) Wörterbuch von Cuche-Belot, welches Fleischer auch für seine "Studien" fleissig benutzt hat.

liegt also nicht, wie man vermuten könnte, ein Druckfehler in der arabischen oder in der transskribirten Form vor, sondern es soll damit auf eine Differenz zwischen der älteren und der neueren Aussprache aufmerksam gemacht werden.

Die Arbeiten, die ich auf oben erwähnte Weise benutzt habe, sind folgende:

Abcar., Abcarius, English and Arabic Dictionary (وعردي), Beir., 1882.

Anderl., Anderlind, Ackerbau und Thierzucht in Syrien (ZDPV., B. IX, S. 1—78, 1886).

اقرب الموارد في فُصَم العربية , TT. I. II., Beir. 1889—90.

Baist, Die arab. Hauchlaute und Gutturalen im Spanischen, Erlangen, 1889.

Barb., Barbier de Meynard, Dictionn. turc-français, T. I. II. Paris, 1881—90.

Beauss., Beaussier, Dictionn. pratique arabe français, Alger, 1887.

Bel., [Belot], الفرائد الكرية, Vocab. arabe-français, 2de éd. rev. et corr. Beyr. 1888. — Bel. أ = die erste Auflage des قاموس عربي فرنساري, Beyr., 1883, = die zweite Aufl. von: Cuche, Dictionn. arabe-français, قاموس عربي فرنساري, Eeyr., 1862.

Bel. Franç., Belot, Dictionn. français-arabe, TT. I. II., Beyr., 1890.

Ben Sed., Belkassem Ben Sedira, Dictionn. franç.-arabe de la langue parlée en Algérie, 4<sup>me</sup> éd., Alger, 1886 <sup>1</sup>).

Ben Sed. Dial., Belkassem Ben Sedira, Dialogues franç.-arabes, Alger, 1887.

Bergg., Berggren, Guide français-arabe vulgaire (Appendice, Droguier arabe). Upsal, 1844.

Boct., Bocthor, Dictionn. français-arabe, 3me éd., Paris, 1864. Cad., Cadry-Bey, Guide de conversation français-arabe, النفيس في لغتي العب والفرنسيس, 2de éd., Alexandrie, 1879. — Cad. أو die erste Redaktion desselben Buches 2).

<sup>1)</sup> Ein "Supplément" (SS. 889-923) enthält: "Expressions employées dans la Régence de Tunis".

<sup>2)</sup> Der vollständige Titel dieses mit "Cad. "" bezeichneten, nunmehr seltenen, Buches lautet: "Le nouvean guide de la conversation française et arabe contenant un vocabulaire ... avec la prononciation arabe écrite en français, à l'usage des écoles

VIIIe Congrès international des Orientalistes. - Section sémitique.

Cherb., Cherbonneau, Dictionn. franç.-arabe pour la conversation en Algérie, Paris, 1872.

David, Étude sur le dialecte arabe de Damas (Journ. Asiat., 1887).
 Delap., Delaporte, Guide de la convers. franç.-ar. ou dialogues . . . 2<sup>de</sup> éd., Alger, 1841.

Dozy, Supplément aux Dictionn. arabes, TT. I. II., Leyde, 1877—81.

Dozy Vét., Dictionn. dét. des noms des vêtements chez les Arabes, Amst. 1845.

Fl., Fleischer, Studien über Dozy's Suppl. aux Dict. ar., I—VII (aus den Ber. d. philol.-histor. Classe d. Kön. Sächs. Ges. d. Wiss., 1881—87).

Fränk., Fränkel, Die aramäischen Fremdwörter im Arab., Leiden, 1886.

Gloss. Geogr., De Goeje, Bibliotheca geograph. arabicorum, PP. IV. V, Lugd., 1879, 1885.

Hartm., Hartmann, Arabischer Sprachführer, Leipz., o. J.

Heury, Vocabulaire franç.-arabe, 4me éd. rev. corr. et augm., Beyr., 1888.

Huart, Notes sur quelques expressions du dial. arabe de Damas (Journ. Asiat., 1883).

Humb., Humbert, Guide de la convers. arabe ou vocab. françar., Paris (imprim. à Bonn), 1838.

Jess., Jessup, The Women of the Arabs, London, 1874.

primaires ..... par Mohamet Cadry [sic], professenr de français à l'école de médecine du Caire; Caire, Imprimerie égyptienne, 1861, wozu später noch ein anderer Titel: "La langue arabe et la langue française, mises à la portée des européens et de la jeunesse égypt., الكالى السنية في لغتى العرب والغرنساوية Tome premier, par Mohamed Cadri [sic], ancien professeur de français..., Imprim. égypt., 1862\*, nebst einem langen arab. und französ. Vorwort hinzugefügt worden ist. In diesem Buche ist die "Première partie, vocabulaire des noms usuels», viel grösser als der entsprechende Teil in dem oben mit "Cad." bezeichneten "Guide de conversation" (147 SS. gegen 47). Der vollständige Titel des letzteren Buches lantet in der ersten Auflage: "Nouveau guide de convers. franç. et arabe, ouvrage élémentaire et classique, contenant une nonvelle méthode ... pour apprendre aux Indigènes ... et aux Européens ... والدر النفيس في لغتى العرب والغرنسيس, par Mohamed Cadri [sic], professeur de litér. arabe à l'école des princes égypt..., Caire, 1868" (dagegen in der übrigens wenig veränderten 2ten Aufl.: "Guide de convers. franç.-ar., contenant une méthode d'enseignement ... à l'usage des indiget des européens, الدر النفيس الخ, par Mohamed Cadry-Bey, Deux. éd, Alex., 1879.), nud hier liegt der Hauptwert in der mehr als 500 pp. grossen und sehr guten "Denxième partie, phrases familières".

- Kazim., Kazimirski, Dictionn. arabe-français, rev. et corrigé par Ibed Gallab, TT. I—IV, Boulac, 1875.
- Krem. Beitr., Kremer, Beiträge zur arab. Lexikographie, I. II, Wien, 1883.
- Krem. Not., Kremer, Lexikographische Notizen nach neuen arab. Quellen, Wien, 1886.
- Landb., Landberg, Proverbes et dictons du peuple arabe, Vol. I, Leide, 1883.
- Lane, An Arabic-English Lexicon, PP. I-VIII, Lond., 1863-89.
- Lane Eg., Lane, An account of the manners and customs of the modern Egyptians, 5. ed., TT. I. II, Lond., 1871.
- Löw, Aramäische Pflanzennamen, Leipz., 1881.
- Mach., Machuel, Méthode pour l'étude de l'arabe parlé (idiome algér.), 4º éd., Alger, 1887.
- Mal., Malaty, A new guide of english and arabic conversations, الذهب الابريز في لغتى العرب والانجليز. Cairo, 1874.
- Marc., Marcel, Dictionn. franç.-ar. des dial. vulgaires . . . 5º éd., Paris, 1885.
- Mehr., Mehren, Et par Bidrag till Bedömmelse af den nyere Folkelitteratur i Aegypten, Kjöbenhavn, 1872.
- Meldja, (ein türk. Kochbuch; s. den Abschnitt "Speisen", Anfang). Meyer, Etymol. Wörterb. der albanes. Sprache, Strassb., 1891
- (tatsächlich erschienen 1890) 1).
- Mikl., Miklosich, Die türk. Elemente in den südost- und osteurop. Sprachen, I. II, Wien, 1884—85 (aus den Denkschr. d. philos.-histor. Classe d. Kais. Akad. d. Wiss., BB. XXXIV u. XXXV).
- Mikl. Nachtr., Miklosich, Die türk. Elem. in den südost- und osteur. Spr., Nachtrag, I. II, Wien, 1888—90 (aus den Denkschr.... BB. XXXVII u. XXXVIII).

<sup>1)</sup> Es ist orientalistischerseits sehr zu bedauern, dass dieses ausgezeichnete Werk des berühmten Verfassers neben den Wortverzeichnissen aus zehn verschiedenen Sprachgruppen nicht auch ein Verzeichnis der türk. Wörter enthält. Nach der Angabe des Verf. (Vorrede, IX) bildet das Türkische mit 1180 Schlagwörtern das zweitgrösste Kontingent des hier gegebenen Sprachschatzes — die erste Stelle nimmt das Romanische mit 1420 Wörtern ein — und von jenen "türkischen" Wörtern erweist sich mehr als die Hälfte als arabisches, ein Teil als persisches und vielleicht der kleinste Teil als echt türkisches Sprachgnt.

Mikl. Slav., Miklosich, Die slavischen, magyar. und rumun. Elemente im türk. Sprachschatze (Sitzungsber. d. Kais. Akad. d. Wiss., philos.-histor. Classe, B. CXVIII, V), Wien, 1889.

Muh., Buṭrus el-Bistânī, كتاب محيط المحيط , TT. I. II., Beir., 1870.

Nakhl., Nakhlah, New manual of engl. and arabic convers., التحفقة المرضية في تعلم اللغة الانجليزية. Boulack, 1874.

Nof., Nofal, Guide de convers. en arabe et en français, مرشد المتكلم وترجمان المتكلم وترجمان المتكلم وترجمان المتكلم 1884.

Sal., Saleh, Vocab. français-arabe, معجم لغه فرنساري وعربي [sic], Le Caire, 1874.

Socin-Bæd., Ägypten, Handb. für Reisende, von Bædeker, Leipz., 1877.

Spitta, Contes arabes modernes, Leide, 1883.

 $\mathit{Ust\^{a}d}$ , (ein arab. Kochbuch; s. Abschnitt "Speisen", Anfang).

Vull., Vullers, Lex. Persico-Latinum, TT. I. II, Bonn, 1855-64. Wahrm., Wahrmund, Handwörterbuch der neu-arab. und deut-

wahrm., Wahrmund, Handwörterbuch der neu-arab. und deutschen Spr., 2. Ausg. TT. I. II, Giessen, 1887. — Handwörterb. der deutsch. u. neu-arab. Spr., Giessen, 1870.

Wetz., Wetzstein, Der Markt in Damascus (ZDMG. XI). — Sprachliches aus den Zeltlagern der syr. Wüste (ZDMG. XXII).

Wolff, Arabischer Dragoman, 3. gänzl. umgearb. Aufl., Leipz., 1883.

Wort., Wortabet, Arabic-english dictionary. — Mulh., (ملحق) يشتمل على كثير من الكلمات المولدة المستعملة في القطر يشتمل على كثير من الكلمات المولدة المستعملة في القطر (SS. 688—706), Cairo, 1888.

ZDMG., Zeitschr. d. d. morgenl. Gesellschaft.

ZDPV., Zeitschr. d. deutsch. Palæstina-Vereins, BB. I—XIII, Leipz., 1878—90.

Zenk., Zenker, Dictionn. turc-arabe-persan, Leipz., 1866.

Folgende lexikographischen Werke habe ich nur kürzere Zeit zu Rate gezogen und dann bei Seite gelassen, da sie, wenigstens so viel ich sehen konnte, über ihre nächsten Vorgänger hinaus kaum etwas Neues bieten.

Barthélemy, Vocab. phraséol. franç.-arabe, 2º éd. rev. et augm., Leipz., 1867. Ben Sedira, Petit dict. ar.-franç. de la langue parlée en Algérie, 3º éd., Alger, 1882.

Hammâm, Arabic & English Diction., Beir., 1888.

Hélot, Dictionn. de poche, franç.-arabe, à l'usage des militaires, des voyageurs... 5e tirage, Alger (o. J.)

Salmoné, An Arabic-English Diction., Lond., 1889 (in der Anordnung des Stoffes ganz neu).

Die lexikographischen Arbeiten von Badger, Catafago, Gasselin, Habeiche und Steingass sind mir nicht zugänglich gewesen.

# Näharbeit خياطة.

Einleitungsweise erinnere ich an die vulgärarabischen Ausdrücke für die gewöhnlichsten, hierher gehörigen Dinge.

غيط (schriftar. خيط غيط) nähen; خيط خيط (Plur. hītān und hijūt neben dem auch gebräuchlichen schriftar. hujūt), sudan-ar. كالله silk, Faden, Zwirn (خ صوف); قطن رخ تقطن رخ تقطن رخ تقطن البرة); (oft auch öbra ausgesprochen) Nadel (Mikl. Nachtr. I, 46); قبل (cf. b. Dozy) oder قبل البرة) (schriftar. سمّ ) Nadelöhr; ابرة (مثبًر (schriftar. ابرة) (مثبًر (schriftar. البرة) (schriftar. البرة) (مثبًر (schriftar. البرة) (schriftar. البرة) (مثبًر (schriftar. البرة) (schriftar. البرة) (مثبًر (schriftar. البرة) (schri

2) Andere Formen dieses pers. Wortes s. Z D M G. XX, 613 und Fl. IV, 396, auch die algier. Aussprache qestbina (nach Ben Sed. s. v. Dé) nachzutragen ist.

<sup>1)</sup> Muh. hält dieses Wort für nur eine vulgäre Aussprache des schriftar. 2) Andere Formen dieses pers. Wortes s. Z l) M G. XX, 613 und Fl. IV, 396, wo

<sup>3)</sup> In Oberägypten bedeutet ma'ass (majass) auch eine Art einfachen, scheerenähnlichen Krahns, aus zwei mit mehreren starken Seilen am Flussufer befestigten und schräg über das Wasser hinaus sich neigenden Pfählen bestehend, welche mit ihren oberen Enden sich kreuzen, und von deren Kreuzpunkt ein Block mit seinem Blocktau herunterhängt. Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

<sup>4)</sup> Der Plural ist jedoch richtig als کُبشهٔ angegeben. Nach Fl. V, 64, wo کُبشهٔ bei Dozy stillschweigend in کُبشهٔ verbessert wird, ist das Wort «das erweichte türk. «قوید چنه» (Mikl. I, 99, Nachtr. II, 151; Meyer 198).

<sup>5)</sup> Das schriftar. 5) hat sich im Vulgärar, zu zwei verschiedenen Wörtern dif-

zusammen auch dakar wa'unsa genannt; سلخ wasle (bei Dozy nach Boct. رُصُلة; (Ansatz (angesetztes Stück Zeug); سلة selle 1), Nähkorb.

فوت [Syr.], لضم [Äg.], einfädeln. Diese Bedeutung des Wortes فوت f. i. d. Wb., findet sich aber bei Dozy (nach Boct.) und Landb. 70. Nach Landb. und Bel. heisst "einfädeln" syrisch auch عبّى (لضم) الأبرة Statt عبّى الضم) (Landb. 70), eig. "remplir l'aiguille", sagt man natürlich فوت بالخيط, "passer le fil".

bakara (nicht bakra), kleine Rolle کرکر für Zwirn.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. - Skönnte man vielleicht mit dem türk. "kankal قانقال, Rolle, Knäuel." (Mikl. Nachtr. II, 142; Barb. تنغال, corde roulée, paquet de corde roulée") zusammenstellen wollen; vgl. aber die verschiedenenen Bedd. des Wortes تانغال bei Zenk., Mallouf, und das folg. Wort.

كبتولة und كبكوب .kurrārije [Ag.], Zwirnknäuel, = syr. كبتولة f. i. d. Wb. — Das syr. kebtûle bedeutet auch ein kleines Bündelchen, nachlässig gemacht (wie z. B. ein wenig Zucker in Papier eingewickelt), zum Unterschied von (dem pers. Lehnworte) كستة deste, einem sorgfältig gemachten Pa ket, besonders von einem solchen gesagt, das mit dem darin Eingeschlossenen ein Ganzes bildet, z. B. ein Brief (Nähnadeln),

ferenzirt. Neben 'arwe "Öse" steht nämlich 'örwe (Hartm. 214 schreibt 'irwi), Knopfloch, was doch auch 'arwet ezrar heisst. Eigentlich bedeutet 'örwe die (bei den Orientalen gebränchliche) Schlinge für Knöpfe, "ganse qui sert de houtonnière" (Bel.), nunmehr aber auch das an ihre Stelle getretene Loch (ثقب). Hiernach Dozy s. v. 🐾 zu vervollständigen.

<sup>1)</sup> Der Plur. الله bei Dozy gehört zu Algier, wo übrigens الله immer einen grossen Korb bedeutet (s. Beauss. s. v.; nach Ben Sed. s. v. corbeille wird slel ausgesprochen); in Dam. ist als Plur. nur das schriftar. Ju gebrauchlich.

ein Paket (europ. Kerzen), aber auch ein Paket Zeitungen u. dgl. Diese Bedd. der WW. كبترك und مسته f. i. d. Wb. Dozy erklärt دسته (nach Muḥ.) mit "certain nombre (p. e. une douzaine) de cuillers", und (nach Boct.) mit "main de papier" (vgl. die entsprechenden Bedd. von فون bei Lane). In Äg. bedeutet deste (Pl. desăt, eine Form, die i. d. Wb. f.) geradezu Dutzend (so auch bei Wort. Mulh. 695), was in Syr. عام فروازينة (nach Hartm. 97, dazzîne) und in Alg. (nach Ben Sed. s. v. douzaine), طرينة dezzîna, Pl. tzazen (bei Dozy ohne Vokalisation und Plur.) heisst.

علوبة tôbe, Nadelbüchse für Häkelnadeln (ṣennâra oder krôse), im Häkelschaft (مَعْسَكَة) angebracht; das Ganze heisst dann sennâra betôbe.

Das i. d. Wb. f. طبع ist natürlich ein Nom. un. von dem türk. Lehnworte طبع بنقل Kanone(nrohr), aber hier mit Beibehaltung der türk. Aussprache töb (töp). Dieses hat natürlich mit (dem wahrscheinlich koptischen) لنقل بنقل Ziegel (= syr. libn; Fränk. 4) nichts gemein. Aus dem Worte (ج كروشة franz. crochet), einem neben dem gewöhnlicheren sennära oder sennära (قرامة : s. Lane) kürzlich eingedrungenen Lehnwort, ist schon eine (i. d. Wb. f.) Ableitung كروشية krōśije (= śurł sennāra), Häkelarbeit, entstanden.

لا كوفية للتا كوفية ل

<sup>1)</sup> Findet sich nur bei Nof. 149.

<sup>2)</sup> Immer so ausgesprochen, zum Unterschied von کوفینه keffije, dem bekannten grossen Kopftuch für Männer.

Dozy (nach Dombay) in der Bedeut. von "moustaches" findet, ist nach Beauss. die in Algier allein gebräuchliche.

ملاحفية mlāḥfije, eine Sorte groben Zwirns, womit die melhafe (Pl. m(e)lahif) an den lihaf angenäht wird.

F. i. d. Wb. — Von den beiden Bettlaken (syr. شبشف Pl. شراشف, vom pers. جارشب; s. Fl. III, 7; Mikl. I, 37, und Meyer 445; ag. ملاية, Pl. ازار, in Alg. ازار, Pl. ازار, Pl. ازار, Pl. ازار gewöhnlich das obere auf die Weise um die Bettdecke (لحاف) geschlagen und mit grossen Stichen angenäht, dass es auf der oberen Seite derselben eine breite, weisse Borte (غشاوة) raśawe) bildet, und heisst dann zest (vgl. Dozy s. v. und Bergg. s. v. drap). Oft ist auch die raśdwe von feinerem Stoff (śáś śōrát, śáś beharîr, mabrad u. dgl.) als der untere Teil des Lakens, die eigentliche melhafe (von ham, madam u. Ä.) -Jene Bedeut. des Wortes غشاوة f. i. d. Wb. Nach Hartm. 98,8, bedeutet raśawe auch "Überzug", r. muchaddi "Kopfkissenbezug"; in Dam. sagt man dafür immer bet muhadde.

بزار bezar, Docke (Seide). Nur bei Wahrm. findet sich ein "بزار bizar, Seidenfaden".

وريمة b(e)rime (oder بريمة )²), Schnur; wird von allen farbigen, meistenteils aus Europa importirten, Schnüren gebraucht,

<sup>1)</sup> Cherb. und Ben Sed. transskribiren die (bei Dozy fehlende) Pluralform: izour. Marc. (s. v. drap) hat ji dzr, Pl. ji ezar.

<sup>2)</sup> Auch für die gewöhnlichen Bedd. "Bohrer, Schraube, Korkzieher" geben Bel. und Henry (s. v. tire-bouchon) beide Formen (mit und ohnc Teschdîd); Hartm. 216 und 296 hat birrini als syr. und berime als äg. für "Schraube, Korkzieher", aber S. 167 berrîme als äg. (neben hirbirr als syr.) für "Bohrer"; Nof. 158, Boct. (s. v.

vrille), Wort., Bel. Franç., Krem. Beitr. II Anh. und Muh. nur بريمة (od. بريمة).

Nach meinen Aufzeichnungen aus Ag. bezeichnet dort b(e)rime einen kleinen, und berrime einen grossen Bohrer ("Korkzieher" heisst dort nach Wort. Mulh. 689,

nach Fl. I, 12, eigentlich ein türk. Wort; vgl. auch nnten جبونة). Für Alg. giebt

Cherb. (s. vv. vis und vrille) برينة berima und برينة bernina; Beauss. برينة vrille, برنينة vrille, tire-bouchon, und Ben Sed. vis برنينة berrima und vrille برنينة bernina. Hiernach Dozy zu vervollständigen.

zum Unterschied von نتيل ftîl, der weissen, einheimischen Schnur. Die brîme wird auch gewöhnlich fertig gekauft, während die feinere قيطانة (s. unten محرر بقيطانة) für einen bestimmten Zweck besonders verfertigt wird.

Diese Bedd. von بريمة und فتيل f. i. d. Wb.

hết maṭtết, Gummischnur.

Zu der Bedeut. des i. d. Wb. f. Wortes مَطْيط , elastisch , vgl. Fl. VI, 185.

كرورى kardón [Äg.], dicke Schnur, Cordon, an einer Uniform. Dieses aus dem ital. cordone stammende Wort f. i. d. Wb.; nur bei Dozy findet sich ein Wort كروري (ohne Vokale) mit der Bedeut. "capot ou capote" (nach Boct.).

لاتيلة kurtêle, kleine Flechte von Seidenfäden verschiedener Farben; wird als Verzierung auf einer خرنيتة garnêta (s. unten im Abschnitte "Kleider") gebraucht. — F. i. d. Wb.

kalak, ein aus einem Gebinde (śylle) abgeschnittenes, nach dem Verlangen des Käufers beliebiges Mass (z. B. 5 "Dramm") von Seidenfäden, welche dann alle von gleicher Länge sind und an einem Ende zusammengebunden werden.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Vgl. Kazim. und Dozy s. v. Jradeau, train", wenn dieses pers. Wort wirklich mit dem obigen identisch ist.

تص مخمل 'aṣṣ muḥmal, Chenille (de soie veloutée). — F. i. d. Wb.

market sahr, Kalender, Almanach. — F. i. d. Wb.

قَالَةُ الخياطة âlet el-hijáṭa, Nähmaschine.

Nur bei Nof. 149: الله خياطة (in der 2ten Aufl., 1870, S. 119, hingegen: الله المخياطة ). In Äg. heisst die Nähmaschine (nach Wort. Mulh. 705) مُكَنة خياطة أ.

<sup>1)</sup> Auch das dort für "Maschine» (im allgem.) gegebene Wort κάν [= neugr. μηχανή] f. b. Dozy.

Die Bedd. 1) a, b und 2) b—d 1), wie auch das Wort عرائية f. b. Dozy, und zu der oben gegebenen, i. d. Wb. f., Bedeut. von عرائية vgl. Muh. und Lane (s. v.) "A kind of float" etc., synonym mit كلك.

ta<sup>c</sup>na (oder genauer ṭá<sup>c</sup>na), Masche; sehr gewöhnlich

<sup>1)</sup> In der Bedeut. c) liegt doch möglicherweise eine Verwechselung mit dem oberägypt. Wort zugursa, "grosse Biegung des Flussufers" (f. i. d. Wb.) vor, wie denn auch die beiden WW. in der ursprünglichen Bedeut. "Stich, piqûre" zusammentreffen. Auch die letzte, auffallende Bedeut. d) kann unsicher sein. Vielleicht war das von mir besuchte Café eben an einer kleinen Einbiegung des Nils gelegen, und statt der von mir nachgefragten Benennung einer derartigen Winkelschenke hat man mir den Namen des Plätzchens gegeben. Jeder Reisende, der sich mit ähnlichen Forschungen und Nachfragungen beschäftigt hat, weiss, wie leicht man unversehens in solche Irrtümer verfallen kann.

<sup>2)</sup> Der Stamm عرب der sich nur bei Beauss., und zwar mit dem Sinn "laisser de côté, éviter (avec علي)", verzeichnet findet, bedeutet in Ag. im allgemeinen "eine Wendung machen", und besonders: um eine Ecke biegen (mit علي); aus einer Strasse in eine andere einbiegen (mit علي); eine Sache umgehen, einem Hindernis ausweichen (mit علي), z. B. beim Graben die Grundmauern der Häuser, el-gudran (eine i. d. Wb. f. Pluralform von علي), umgehen. Dieser Bedeut. nach schliesst sich علي علي an علي (\*turn aside, from علي المساحة Lane) an, während علي والمساحة ganz verschiedenen Sinn hat (vgl. Lane, Muh. und Bel.). Auf dem Nil (in Nubien und dem Sudan) ist علي المساحة 
قرازة d(e)raze, die einfache Nähterei (couture simple, couture unie) mit kleinen Vorderstichen (devant-points).

Dieses Wort f. i. d. Wb. — Der Stamm jo (Imperf. u), "nähen" findet sich nur bei Muh. und Bel. (Lane hat gar kein Verb ,, o, nur das aus dem Pers. entlehnte Nomen , o, "seam"). Die Erklärung bei Muh. خاط خياطة متلزرة في الغاية (Bel. hat nur "coudre") stimmt mit meiner Erklärung von so so ziemlich überein. Der Stamm كرّ (Krem. Beitr. I, 56), der sich sonst nirgends findet, scheint nach der dort gegebenen arab. Erklärung einen etwas verschiedenen Sinn zu haben 1). "nähen" ist wohl nur ein Verb. denomin. vom pers. und demnach als ursprüngliches Fremdwort von dem arab. (Imp. a), "die Güter der Welt geniessen", ganz zu trennen. Von jenem غرز ist wohl nun auch طرز (bei Dozy neben dem gewöhnlicheren طرّز), sticken, "broder", nur eine weiter arabisirte und späterhin (vielleicht mit Anlehnung an das arab. طرز, schön werden, fein gekleidet sein) in der Bedeutung etwas differenzirte Form. Bergg. (s. v. couture) schreibt sogar: طرز تطریز ا vulg. derz, tedrîz". Diese ursprüngliche Identität der beiden Stämme نرز und خرز scheint auch Krem. (l. c.) bei der Übersetzung von تدريز ("das Einsäumen und Steppen der Kleider") vorgeschwebt zu haben, da der Zusatz "und Steppen" (= تطوير) in der angeführten arabischen Erklärung (vgl. die Note unten) keine besondere Begründung findet. Wie dem auch sei, heutzutage ist jedenfalls s, couture à petits devant-points, von ظرارة, broderie, ظرارة, art de broder ("métier de brodeur", Dozy) ganz getrennt.

الله المناب ناته المناب الثياب في التها كانت تُشَلَّ شلّا (vgl. das im Texte folg. W. الشلالة).

غلانة غ(e)låle [Syr., Äg.]'), das Nähen mit grossen Vorderstichen, wie beim Fälteln, Krausziehen u. dgl.

Dieses Wort findet sich bei Bergg. (s. v. couture, point) ohne alle Erklärung, bei Muḥ. aber mit "Zusammennähen, Zusammenheften 2)", und schliesslich bei Lane, richtig aber zu allgemein, mit "the act of sewing slightly" erklärt. Vgl. unten "——.

خنصرة banṣara [Äg.]: "wie śellále, aber mit engen, feinen Stichen (beruras rufajjaca)"; demnach = syr. فرازة; — f. i. d. Wb.

تنبيت tembst [Syr.], نبات [Äg.], das Nähen mit Hinterstichen (arrière-points); — تنبيتة , a) Hinterstich; b) Naht mit Hinterstichen.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. — Bel. und Dozy (nach Boct.) übersetzen تنبيت mit "contrepointer, piquer". In Dam. heisst jedoch "steppen" (eine Bettdecke u. dgl.) immer ضرب . Bergg (s. v. point) hat تنبيت neben شلالة neben تنبيت ohne Erklärung. Dozy (nach Boct.) hat auch تنبيت "couture, rang de points à l'aiguille; arrière-point, rang de points sur une couture". Aber die specielle Bedeut. "Hinterstich" muss doch dem Leser etwas unsicher erscheinen, da die auf die kursiv gedruckten Wörter folgenden Erklärungen nur den einfachen Sinn von "Naht" geben.

سرّج, (mit dem Faden) heften, anschlagen, faufiler; süddeutsch trakeln (schwed. "tråckla").

So auch bei Bergg., Bel. und Muh. — Dozy (nach Boct.) giebt hingegen die beiden ganz verschiedenen Bedd. "rabattre (une cou-

<sup>1)</sup> In meinen Aufzeichnungen aus Ag. steht, wahrscheinlich infolge eines Hörfehlers, مُثَلَّلُ \*strom-schnelle\* (bei Kazim. unrichtig الشَّلَانُة), wäre doch nicht ganz undenkbar.

الشلالة عند الخياطين ان يُصَمّ الطاق من الثوب الى طاق (2 آخر ويخاط بعضهما ببعض من طرفيهما ليوصل احدهما بالآخر

ture)", d. h. eine Naht "kappen", und "surjeter" mit dem Zusatz: "e'est vulgaire pour شرّع Muḥ.", erwähnt aber nicht die ganz abweichende Erklärung desselben شرّع متباعدة. Für "faufiler" hat Boct. nur شرّع, das in diesem Sinn sich nirgends findet, (aber wohl شرّ bei Bel. und Wort.) — Die vulgäre Form statt شرّع, lässt sich wohl zunächst aus der syrischen, besonders im An- und Auslaute häufigen, erweichten Aussprache von (ungefähr wie شر) und der dadurch bewirkten Dissimilation des ersten Zischlautes erklären, aber auch aus Äg. habe ich das Wort تسريع tesrig mit demselben Sinn verzeichnet. Möglicherweise könnte hier auch eine volkstümliche Anlehnung an "satteln" vorliegen.

لفق [Syr., Äg.], überwendlings nähen, surjeter; لفق lefa, überwendliche Naht.

Die Erklärungen in den Wb. — Muh. ألى الآخر فكاطها, Kazim. Bel. "coudre bout à bout deux morceaux — lassen die besondere Art und Weise des Zusammennähens nicht erkennen. Daneben geben Dozy (nach Boct.), Bel. und Nof. 149 auch die Bedeutung "ourler" (vgl. unten عنه), Bergg. hingegen "border" (s. v.). — Für قفقة geben die Wb. nur den Sinn: Breite (eines Tuches), lé; Bergg. allein führt es unter dem Wort Couture an, aber ohne nähere Erklärung.

لقط säumen, ourler; علقا la'ta, Saum.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Das allgemeinere, in Äg. wie auch manchmal in Dam. gebräuchliche Wort für "säumen" ist saum), in Algier hingegen nach Ben Sed. خزز , nach Beauss. بخرامة (nach Cherb. auch عطف); vgl. unten برامة und برامة , eingebogener Saum (so dass die Naht nicht sichtbar ist).

manţa'a, (nach meinen Aufzeichnungen aus Syr.) "=

tembîte, mit gröberen Stichen" (vgl. oben تنبيت); (nach denen aus Äg.) "= كفافة, mit grossen Stichen" (vgl. das vorhergeh. Wort).

Dieses i. d. Wb. f. W. manța'a ist vielleicht mit dem schriftar. منطقة, ceinture, bande de broderie (s. bei Dozy), identisch.

برامة. Anstatt eines gewöhnlichen Saums (kefåfe, la'ta) wird manchmal eine b(e)råme gemacht, d. h. man rollt (يبرموا) den Rand des Zeugs einwärts und macht darüber eine lef'a (s. oben الفق); so immer mit den t(i)råf') einer milåje (bunter, baumwollener Überwurf für Frauen und Mädchen), oft auch mit denen eines Schleiers u. Ähnl.

Zu der Bedeut. des i. d. Wb. f. W. برامة vgl. oben لقط .

من dekk, das Einnähen einer Schnur (فتيل, vgl. oben بريمة, vgl. oben فتيل) in das Zeug, das Überziehen einer Schnur mit Zeug.

Diese specielle Bedeut. geht aus der allgemeineren i. d. Wb. f. Bedeut. "(etwas) in einen engen, langen oder tiefen, Raum einstecken", hervor. Derselbe Sinn liegt auch den bei Dozy (s. v. نام) angeführten Bedd. "glisser, couler adroitement; charger, bourrer une arme à feu; Lane "fill up (a well) with earth"; Beauss. "enfoncer avec la main, bourrer (un sac), fourrer (en prison بناه في الحبس) wie auch den bekannten Bedd. der Wörter في الخبس dikke, lacet, und في العبد مناه المناه في العبد المناه عناه المناه في العبد المناه 
<sup>1)</sup> So (schriftar. اَصْرَاف) heissen die lose herabhängenden Enden der Kettenfäden eines Gewebes. Die schriftarab. Pluralform أفعال geht vulgärarab. sehr häufig in نعال über. Aus sprachwissenschaftlichem Gesichtspunkte könnte jedoch die letztere Form als die ursprünglichere betrachtet werden.

<sup>2)</sup> Demnach wäre vielleicht zu und nicht, wie allgemein angenommen wird, zu die ursprünglichere Form dieses in solchem Falle echtarab. Wortes. Die arab. Wbb. halten zu für ein Lehnwort unbekannter Herkunft (vgl. Lane s. v. und Fränk. 5), und in Kairo sagte man mir ausdrücklich, dass tekke (so wurde immer das schriftar. zu ausgesprochen), die allein richtige Form sei \*fī-l-lura\*, dikke in diesem Sinn gehöre hingegen nur dem 'örf el-'amme' an und bedeute fī-l-lura "Bank"

الطواطع, Überzug der langen, schmalen Matratzen im līwan 1).

nammar, mit Namen oder Ziffern zeichnen, märken (Taschentücher u. dgl.) – eine europäische, noch keineswegs allgemeine Sitte.

Diese i. d. Wb. f. Bedeut. ist (wie auch das etwas ältere numeriren) natürlich denomin. von dem schon vorher eingedrungenen Fremdworte in numra, Nummer, und hat mit dem arab. itigern, tigrer, nichts zu thun.

تقشيط ta'sît, das stellenweise Annähen des Futters an das Oberzeug eines grösseren Kleidungsstückes (eines 'umbáz u. dgl.), um der Verschiebung des ersteren in der Wäsche vorzubeugen.

Die Erklärung dieses Wortes bei Dozy (nach Muh.) bedeutet nur so viel wie "anschlagen, faufiler", und die Behauptung, es werde das ta'sit, sobald dies Kleidungsstück ganz fertig ist, weggeschafft, hat gewiss keine allgemeine Gültigkeit.

تَصْيِب 'adîb, lange, gerade Naht (vgl. قضيب im Abschnitte "Kleider").

Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

عيب 'éb [Äg.], Pl. عيوب, die Kehrseite, linke Seite, einer

Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

وُجِعة 'ewwega [Äg.], krummer, wellenförmiger oder schlan-

(schriftar. دَكّن , vulgärar. auch in diesem Sinn dikke "lange Holzbank"; vgl. Fränk. 188, wo دُكّن ein Druckfehler für دُكّن ist).

n) Das i. d. Wb. f. W. طواطي tūtdje, Pl. لواطي bezeichnet die Matratzen, welche auf der die drei Wände des tīwan's entlang laufenden suffe (Steinbank), oder wenn keine suffe vorhanden ist, auf dem Fussboden an den Wänden entlang liegen. Über diese ziemlich dünnen und harten tawatī werden gewöhnlich andere, dünnere, aber sehr weiche Matratzen oder eher dicke Bettdecken (الله المانية ijjās, f. i. d. Wb.) gelegt, aber wenn keine ijjāsat da sind, werden die tawatī des Aussehens wegen mit einem Überzuge (von jemenī od. dgl.) versehen.

genartig gewundener Rand (einer Näharbeit, eines Kleides, wie auch anderer Dinge, z. B. eines Tellers).

Das Wort findet sich unvokalisirt bei Dozy in anderer Bedeut. biais, détour (nach Boct.), bosse (nach Payne Smith).

مقبيل ma'bîl, der schmale Rand, womit das passend zugeschnittene Stück Zeug das auf dem Körper genommene Mass wegen der Naht überschreiten muss ("زيادة من شان الخياطة"), Saummass, schwed. "sömsmån". Derselbe Begriff wird manchmal auch einfach durch خياطة ausgedrückt.

Das Wort مقبیل wie auch jene specielle Bedeut. des Wortes f. i. d. Wb. Wenn das ma'bil zu knapp zugemessen worden ist, geht die Naht auf (یبلّی), eine Bedeut. des Stammes ملّص, die i. d. Wb. f. Vielleicht ist doch hier richtiger یتبلّی zu schreiben (vgl. Lane s. v.)

خرم, sticken, broder, und zwar so, dass das Zeug ganz durchlöchert wird; wie z. B. an den Broderien (tahrîm, Pl. — ât, seltener taḥārîm) auf Damenunterkleidern; تخريع bedeutet übrigens auch "Spitzen".

Nur Bel. (und nach ihm Wahrm. und Wort.) giebt für die Bedeut broder (wie auch für تخريم broderie; dentelle) ohne jedoch den speziellen Sinn zu erwähnen. Bei Dozy hat nur jedoch den speziellen Sinn zu erwähnen. Bei Dozy hat nur nicht nur brode, cisele, sculpte, wie in den Wb., sondern jede Art von "durchbrochener Arbeit", z. B., 'ورق م' , (in zierlichem Muster) durchlöchertes Papier; vgl. auch unten Lozy auch durch der ist bekanntlich عن (nach Dozy auch منافل (Fränk. 94), oder genauer nöl tatriz¹), oder auf Stramin (marke, s. oben). Daneben wird auch das aus dem pers. Subst.

<sup>1)</sup> In Äg. öfter simmenseg genannt, wie denn auch der Ausdruck surl menseg als synonym mit tatriz gebraucht wird.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

sticktes Zeug") arabisirte Verb ركش (nebst ركش), broderie) viel gebraucht, seiner Ableitung gemäss besonders für Stickereien mit Silber (فيضة مُقْطَعِينَ مُقَطِيعًا لَوَّا اللهُ مُعْلِيعًا لَعَلَى اللهُ 
شغل الطارة śurl eṭṭára [Äg.], Stickerei mit (am häufigsten gelber) Seide auf weissem Baumwollenzeug (bafta, vgl. unten), das in einen runden Stickrahmen (tára) gespannt wird.

F. i. d. Wb. — Zu dieser Arbeit wird eine eigene, sehr grosse Nadel (oder Ahle), muhraz, gebraucht.

مضريية mudarrabîje, 1) eine Art Applikationsarbeit, wo das Zeug auf feine, auf das Futter gelegte, Fäden, welche ein Muster (Arabesken u. dgl.) bilden, gesteppt wird; 2) Kleidungsstück mit jener Arbeit verziert, nämlich: a) kurze Damenjacke, gewöhnlich von weisser Seide; b) kurze Seidenjacke für Männer, in der Form eines gewöhnlichen dâmir; c) (am häufigsten) weiter, knielanger Rock von heller Seide für Männer, welcher über dem 'umbåz getragen wird.

Das Wort findet sich bei Dozy, aber nur mit der Bedeut. (nach Boct.) "veste en soie piquée"; etwas genauer bei Landb. 400. Zu der ursprünglichen Bedeut. vgl. مُصْرِّب "steppen" (s. oben مضرَّبة, Matratze, s. Dozy) und das folgende:

مُرِّب بِسُار, heften, capitonner (eine Art Tapezirerarbeit an Sofas, Lehnstühlen, Wagenkissen u. dgl.). "Le capiton" heisst (wegen seiner nagelähnlichen Form und Anwendung) mismår ("Nagel", Fränk. 89) und die Arbeit مسار علم فعل مسار.

Diese Bedd. f. i. d. Wb.

تحرير ahrîr [Äg.], Pl. تحارير, Stickerei in Seide (an Kleidern); محرَّر بقيطانة (Syr.], mit seidener Posamentirarbeit verziert.

Diese Bedeut. des Stammes محرّ "mit Seide(nstickerei) verzieren" f. i. d. Wb. Denselben Sinn hat محرّ in dem Ausdruck محرّ أخطايي محر (bei Bergg. s. v. étoffe mit "taffetas à fleur" übersetzt) und wahrscheinlich auch in den Beispielen bei Dozy (s. v.), wo er es mit "soyeux (fin et doux au toucher comme la soie)" übersetzen will. — قيطانة ) ist "Schnur, Schnürchen" (cordonnet), zum Unterschied von dem ebenso oft zur Verzierung verwendeten شريطة), Band, Tresse, Galon 2). Über zwei andere Arten von Schnüren s. oben تبريمة

مَجِفَّر muģeffar, mit Stickereien in weisser oder bunter Wolle auf weissem śāś (Musselin, Mull) verziert, wie z. B. an Fenstergardinen. Ist die Wolle bunt, so heisst solche Arbeit muģeffar aślama.

Bei Dozy (nach Muḥ.) wird 'axa mit "écheveau de coton", bei Bel. mit "fils de coton minces" wiedergegeben. — Das Fremdwort aslama ist vielleicht mit dem türk. "geimpft, gepfropft" zusammenzustellen.

طرق tar', Stickerei mit vergoldetem Silberflitter u. dgl. auf Seide oder auf شغل سغدان (s. unten).

Zu dieser i. d. Wb. f. Bedeut. vgl. طِراق, plaque de fer (bei Bel.) und مطرَّق, bariolé (bei Dozy).

شغل قصب śurl 'aṣab oder auch halb türk. ش' التون ś. al-tün, Goldstickerei auf Kleidern und Stoffen. — F. i. d. Wb.

aṣṭofa, mit farbiger Seide, Silber und Gold gestickt (von Stoffen gesagt), zum Unterschied von شغل إستنبولي, ganz mit Gold gestickt.

Dieses Wort, das in Dam. nunmehr selten geworden ist,

د) خطائى ،chinesisch ،, ist eine Art Seide (vgl. Dozy s. v.)

<sup>2)</sup> Uber Ableitung und Aussprache von قيطانة (in Dam. immer قيطانة) s. Fl. I, 37, V, 32, und vgl. Mikl. I, 86, Nachtr. II, 140; Meyer 117. — Zu شريط vgl. Dozy s. v.; Zenk. s. vv. شريط arab." und شريط türk."; Mikl. II, 166, Nachtr. II, 42.

bedeutet sonst nach Nof. 150 und Dozy (nach Boct.), bei Beiden ohne Vokale, "lustrine", nach Krem. Beitr. I, 89 إصطوفة. (aus dem ital. stoffa), eine Art Seidenzeug", wogegen Cad. 102 اسطوفة، estoufah, de la brocatelle", und Mal. 139 "سا, brocatel, سا, silk brocatel", mit meiner Erklärung näher übereinstimmen.

كتفة kitfe, Stickerei in Seide oder Gold auf den Schultern oder um den Hals eines Mantels (oder eines anderen Kleidungsstückes).

Dieses Wort, dessen eigentliche Bedeut. natürlich "Schulterstück" ist, findet sich sonst nur in der Bocthor'schen Übersetzung von jambon تفق خنير مبلحة (bei Dozy s. v.). Zu der oben gegebenen Bedeut. vgl. شال كتفي (bei Dozy nach Boct.) "châle à palmes des deux côtés avec bordures (كنار) et des coins (أشربة بالقرائي)", wo كتفى ein N. rel. von كتفي im obigen Sinn ist.

شربة serbe Pl. serbât, jede Verzierung (in der Näharbeit, der Weberei oder sonst), die einer "Scherbe zum Trinken" (d. h. einem Krug mit langem, engem Hals) mehr oder weniger ähnlich sieht, wie z. B. a) die Stickereien auf dem Rücken einer miläje oder auf der Brust eines dâmir für Frauen; b) die gewöhnlichen Perlmutterverzierungen auf dem Kleiderkasten (sandūķ), die wir doch eher schneckenförmig nennen würden.

Die bei Dozy gegebene Bedeut. dieses Wortes, "le dessin sur le dos d'une abáje" (nach Muḥ.) und شربة بالقرائي, coins d'un châle, fleurs dans les coins" (nach Boct.), ist einerseits zu eng und andrerseits zu allgemein und unbestimmt.

عبانة <sup>c</sup>arabāne(?), 1) Stickerei mit gelber Seide auf weissem Baumwollenzeug; 2) ein Stück weisses, auf diese Weise verziertes, Baumwollenzeug (zu einem izār, einer leffe u. dgl.); عبانة (ع) هناني (ع) sind gut, عباني aber schlecht, weil die Farbe in der Wäsche ausgeht.

Die richtige Form dieses i. d. Wb. f. Wortes ist sehr unsi-

<sup>1)</sup> Plur. von قُوْنَة, coin; s. Dozy s. v. und vgl. weiter das im Texte folg. Wort شرية.

cher, da es an einer anderen Stelle in meinen Aufzeichnungen als 'arabānī (اغبانی) auftritt. Hängt es mit عربة "Wagen" oder mit غبانة (s. unten) "Einschlag, rempli" zusammen?

تاج táģ, Pl. تياج, (eigentlich "Krone", dann aber auch) dreieckige Verzierung auf dem Kopfstücke einer miláje.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. — Eine milâje hat ein bis drei tijâj; vgl. auch die zwei folg. Wörter.

'alam, breite, mit Gold- oder Messingdraht gestickte Borte am unteren Rande einer miláje.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

nach Muḥ.), lange, schmale Streifen von Gold- oder Messingdraht, welche in der Längenrichtung des Kleidungsstückes (einer miláje u. ähnl.) gehen.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Nur bei Muh. und Bel. findet sich für سيو (Pl. سيو und أسياح) eine ähnliche Bedeut. "الكساء البخطّط, "vêtement rayé", angegeben. Zu der Pluralform سياح für سياح vgl. die erste Note auf Seite 279.

بغنية, pers. بغنية, 1) ein Tuch, ein Stück Leinwand, eine Serviette (od. dgl.), um etwas darein zu legen; 2) in eine Serviette eingelegte Sachen (Wäsche u. dgl.), Bündel, Paket (vgl. Dozy s. v.; Mikl. I, 29 nnd Meyer 40); 3) Rosette oder ähnlicher, runder Zierat in der Mitte eines Tuches, eines gestickten Turbans (bö'get leffe), einer Strohmatte (b. haṣîra) u. s. w.

Aus der letzten i. d. Wb. f. Bedeut. ergiebt sich wohl auch die Antwort auf die Frage bei Dozy (s. v.), "en quel sens" das Wort عنده in der Erklärung bei Muh. (أيضا البقعة عنده) zu verstehen ist, nämlich als das, was auf der Oberfläche einer Sache gegen die Umgebung absticht, wie der gestickte Zierat in der Mitte auf dem Grunde eines Stoffes, ein Fleck (قعة oder in der vulgären Sprache بقعة) oder irgend ein auf der oberen Seite eines Tuchs angebrachtes Merk-

zeichen. Damit stimmt nun auch die nur etwas zu enge Erklärung von بقعة (resp. بقجة) als "astérisque", welche Dozy in den "Additions" zum ersten Teil (S. 860, 6), sich auf einen Ausdruck bei Muh. (s. v. نصر) stützend, etwas zweifelhaft giebt.

برودة bróde (franz. brodé), gestickte Sachen, Broderieen, Spitzen, aus Europa importirt; z. B. تشتغل برودة, machst du Geschäfte in Broderieen? — F. i. d. Wb.

rěkámo (ital. ricamo), weisse, europäische Maschinenstickereien, gewöhnlich einfacher und billiger als die meistens einheimischen, mit der Hand verfertigten tahrīmât (s. oben خرّم).

— F. i. d. Wb.

تنتنة tentana (türk. tentela, dentela, aus franz. dentelle) aus Europa importirte Spitzen.

Die Form تنتنة f. i. d. Wb. — Nof. 150 hat الله und Sal. 21 دنتيلة tantèla.

فتىل fetl, Fransen, von den lose herabhängenden, zu je drei (oder mehreren) zusammengeflochtenen Endräden (tir $\hat{a}f$ ) eines Gewebes gemacht.

Zu dieser i. d. Wb. f. Bedeut. vgl. نتول frange, bei Dozy und Beauss.

تخميلة tahmîle 1), (eigentlich "das Fransenmachen", gewöhnlich aber) Fransen mit kleinen Troddeln an den Enden.

Dieses i. d. Wb. f. Wort zeigt, dass der Stamm فيّل, neben den bei Dozy und (ziemlich verschieden) bei Beauss. gegebenen Bedd., auch denselben hat wie أخبل bei Bel.: "mettre des franges à". Ausser dieser Bedeut. der Formen II<sup>2</sup>) und IV

<sup>1)</sup> Oft auch tahmile ausgesprochen, wie sehr häufig muhmal für muhmal (schriftar. مُحْدَّلُ), Sammt.

<sup>2)</sup> Nur Beauss. hat ein Wort غليك als Nom. act. von منه mit der Bedeut. von «soulever (un adversaire) de terre et le renverser», wo jedoch منه nur eine verstärkte Aussprache von تعمل zu sein scheint.

ist unter der Wurzel خبلة bei Dozy auch das Wort فبلغ (nach meiner Aufzeichnung der jetzigen Aussprache) oder خبلة (nach Muḥ.) in demselben Sinn wie خبلة, d. h. Strich, Haare (eines Zeuges) محبلة ) nachzutragen.

سجق seģa' [Syr.], Fransen; — سجاق sigāk [Äg.], grosse Quasten von Posamentirarbeit an Gardinen.

Das türk. Wort مَچاق, Franse, hat schon Wetz. (ZDMG. XX, 130) in der Form مَجَق, Pl. اصجاق, als Fremdwort verzeichnet; vgl. Mikl. Nachtr. II, 21.

أوية ja (türk. اويد), Saum, ourlet), 1) kleine, aus seidenen Fäden gehäkelte Fransen am mendîl (dem gewöhnlichen Gesichtsschleier); 2) kleine, bunte, meistens viereckige Seidenlappen, woraus شكول أوية, d. h. kleine, bunte, blumenähnliche Rosetten oder Schleifen für Brust oder Haar gemacht werden.

<sup>1)</sup> Besonders, wenn diese Haare lang sind, wie auf Sammt, (orientalischen) Teppichen, u. dgl. — Bel. übersetzt sowohl كُلُمْ als كُلُمْ mit «vêtement à franges», und عُمُلُ mit «franges d'un tapis», was mir auch desswegen sehr zweifelhaft vorkommt, weil er das bekannte Wort مُحْمَلُ nur mit «tissu velouté à franges» wiedergiebt, obgleich dieses Wort in Syrien ganz einfach «velours» (vgl. Cuche und Hartm.) bedeutet. In Bel. Franç wird auch «velours» mit عُمُلُ und bei Lane, Wort. und Abcar. مُحْمَلُ (Abcar. مُحْمَلُ mit «nap of a carpet or cloth» übersetzt.

<sup>2)</sup> Ein entsprechender Sing. śakl, śikl, in demselben Sinn ist mir nicht vorgekommen; vgl. jedoch bei Muh. والشَكْل ايصا نبات متلوّن اصغر واحمر وواحد الشكال وهي حُلِّى من لوَّلوء أو فضة يشبع بعصه بعصا تُقرَّط به النساء

dieser i. d. Wb. f. Bedeut. vgl. ausser den beiden in der Note (nach Muḥ.) angeführten Bedd. von تشكيلة, se parer de fleurs, تشكيلة, bouquet de fleurs de différentes couleurs, bei Bel. und Dozy (nach Muḥ.), und شكلة śakle (im Abschnitte "Kleider").

berma'a, eine am Rande eines Kleidungsstückes (z. B. an der unteren Kante auf den Ärmeln eines dâmir) zur Verzierung wellenförmig angebrachte Schnur.

Dieses i. d. Wb. f. W. ist vielleicht ein sowohl auf arab. بررمق als türk. بررمق zurückzuführendes Zwitterwort; vgl. Fl. I, 12: "en général la racine arabe برم et ce verbe turc se sont entre-mêlés dans l'arabe vulgaire".

ي بنائيس بالقباش saff el-caskar ("Soldatenreihe"), eine Art Verzierung mit Schnürchen (ganses), gewöhnlich mit dem Stoffe des betreffenden Kleidungsstückes überzogen (فتيل ملبّس بالقباش), in der Form von منتسل ملبّس بالقباش),

Die Arbeit daran heisst 'atf (atf?) und die fertige Arbeit saff el-askar ma'tūf (ma'tūf?). — Ob hier der Stamm عطف oder عطف vorliegt, kann ich jetzt nicht mehr entscheiden. In meinen Aufzeichnungen steht an einer Stelle 'atf (ma'tūf), an einer anderen dagegen 'atf (ma'tūf)¹). Ist es قطف, so hat dieser Stamm hier einen seiner gewöhnlichen intrans. Bedeut. "marcher d'un pas serré" entsprechenden, i. d. Wb. f. transit. Sinn, "serrer (les rangs)", während عطف hier wohl nicht, wie in der grammat. Kunstsprache, "joindre", sondern eher "plier, tourner" (vgl. عُطُف, coude, angle) bedeuten würde.

رمة zemme, 1) Nom. act. (eig. N. vicis) von أن in der Bedeut. fälteln, krausziehen, froncer", zum Unterschied von ثنى (oder ركشكش), "falten, plisser"; 2) ein besonderer Streifen Zeug, ge-

<sup>1)</sup> Diese Verschiedenheit darf nicht so sehr Wunder erregen, da an manchen Orten Syrien's das & bekanntlich oft so schwach artikulirt wird, dass eine Verwechselung zwischen 'Ain und Hemza leicht möglich ist.

fältelt und auf dem Kleide zur Verzierung angenäht; 3) Zugschnur, cordon de coulisse, immer schmal und rund, zum Unterschied von der gewöhnlichen قر (dikket libäs, dikket sirwal u.s. w.), die aus einem breiten Band oder am häufigsten aus einem mehrere Centimeter breiten, an beiden Enden mit bunter Stickerei verzierten Streifen von dünnem, weissem Zeug (śâś u. dgl.) besteht, z. B. قر ياقة , Zugschnur im Halsstücke eines Hemdes, منز كيس , Zugschnur eines Beutels (Äg. منز كيس mezarr kîs; vgl. Dozy s. v.).

Das Wort מוֹל (i. d. Wb. — Die oben angegebene Bedeut. von رَبِّ (أَرَّ (أَلَّ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالِي الْعَالَى الْعَلَى الْعَلَ

<sup>1)</sup> D. h.  $\ddot{b} = \ddot{\lambda}\dot{m}$ , zusammenziehen.

<sup>2)</sup> Vgl. die Fortsetzung bei Muh. وزم شغتیه ضیقه ما کما یُزم الثوب (bei Dozy richtig: contracter les lèvres), wo aus dem Zusatz کما یـزم الثوب deutlich erhellt, dass der Sinn in beiden Fällen ganz derselbe ist.

wölbe" und II, 62 unter dem synon. نيغَن mit dem, dem oben gegebenen sehr nahestehenden, Sinn "Hosenband". Nach der Bemerkung Kremer's an letzterer Stelle und Anhang 74 ist بائين in der ersteren Bedeut. (nicht aber in der letzteren) vielleicht nur eine Umstellung von بائيکة, ein auch in Dam. ganz gewöhnliches

schreibung bei Dozy, Vêt. 95 ff. 1) nicht erwähnt ist. Hingegen wird die دير , die zum Einstecken der Zipfel des izâr (weisser Überwurf für Frauen) dient, natürlich ohne einen Schnürzug einfach um den Leib gebunden, und heisst desswegen ebenso oft 'amtet izâr (vgl. unten قبطة رقبة im Abschnitte "Kleider"). — Das Wort ياقة (türk. يقا, s. Mikl. I, 78) bedeutet zuerst eigentlich nicht Kragen, collet (s. Dozy), sondern "le tour du cou", oder wie Dozy (nach Boct.) richtig hinzufügt "la partie du vêtement autour du cou"; daher auch die i. d. Wb. f. Ausdrücke ی' واطیة oder ی' von einem vorne tief ausgeschnittenen Frauenkleid, und ي' مقوّرة oder ي' مقوّرة, wenn das Kleid ringsum rund ausgeschnitten ist, so dass der ganze Hals mit den Schultern sichtbar wird. Ferner bedeutet auch den niedrigen, aufstehenden Kragen im Gegensatz zu dem zurückgekrämpten, تنة, welches letztere Wort in Beir. auch "loser Hemdenkragen, faux-col" bedeutet. Hiernach Dozy zu vervollständigen.

Die Bedeut. dieses i. d. Wb. f. Wortes schliesst sich der oben erwähnten von genau an, da jene Verzierungen eben durch das Krausziehen (Zusammenziehen des Zeuges) hergestellt werden.

نغيش nerés, 1) eine Art Krausziehen, froncement, die auf die Weise geschieht, dass ein Faden zuerst mit weiten, wellenförmigen Stichen durch den Stoff gezogen und dann fest zu-

Wort; vgl. Dozy s. v., wo zu der Bedeut. "grand magasin" auch "étable" nachzutragen ist. Beide Formen finden sich jedoch auch bei Landb. 47 mit dem Sinn "petite étable". تاكين in der Bedeut. "coulisse" findet sich sonst nur bei Cad. 199.

<sup>1)</sup> In seinem Lex. findet sich & nicht, sondern nur & mit Verweisung auf Vêt. 95. Die Form mit & (wozu vgl. die Note 2 auf S. 279) ist jedoch nicht nur in Ag., wie Dozy meint, sondern auch in Dam. und, so viel ich weiss, in ganz Syrien allgemein gebräuchlich.

gezogen wird; z. B. am unteren Rande eines Frauenrockes, eines Sofaüberzuges u. dgl.; 2) ein besonderes Stück des Stoffes, auf jene Weise krausgezogen und zur Verzierung angenäht. -- F. i. d. Wb.

كوى ملاقط kawī mla'iṭ, Falten an Wäsche, mit einer langen, schmalen, heissen Zange gemacht, "Tollfalten". — F. i. d. Wb.

كشكش keśkeś, Falten unten an Frauenröcken, in der Längenrichtung des Rockes angebracht, Plisséstreifen, in Äg. auch فلسة blīsé genannt.

غبانة rabane, Pl. غبائن, 1) eine Naht an den Seiten oder sonstwo an der Taille eines Frauenkleides, wodurch sich jene dem Körper besser anschmiegt; 2) = غبنة rabne, Einschlag, rempli (Falte in der Querrichtung des Rockes, um das Kleid später länger machen zu können).

Für غبنة f. diese Bedd. i. d. Wb., und für غبنة findet sich der obige Sinn nur bei Bel. (und nach ihm bei Wahrm.);

el-taïâte, el-taniâte".

<sup>1)</sup> Bei Dozy etwas zu knrz mit "galon" wiedergegeben.

<sup>2)</sup> Bei Dozy findet sich ein ثنية (ohne Vokalisation und Pluralform), pli, und ein ثنية, Pl. الطيات, mit ganz anderen Bedeutungen. Sal. 16 hat: "les plis

vgl. bei Dozy غبن remplier (und, wie auch bei Nof. 149) ourler.

Dieses Fremdwort (franz. corniche) findet sich nur Sal. 16 (ohne Transskription) als Übersetzung (neben "kołfa") von "garniture", und Sal. 23 (mit der Transskription "kornèche") als Übersetzung von (dem architekton. Term.) "filets".

mu'aṣ'aṣ, in kleine Zäckchen (languettes) auslaufend, "languettirt"; von Stickereien und anderen Verzierungen gesagt. — تعقرصة 'aṣ'úṣa oder 'aṣúṣa, Pl. 'ūṣ'diṣ oder 'aṣûṣa, 1) kleines, zu einem bestimmten Zweck abgeschnittenes Stück, meistens von neuem Zeug; 2) Verzierung mit ausgeschnittenen Zäckchen unten an Kleidern, wie z. B. in der Form von am unteren Rand eines bûnto.

Diese Bedd. f. i. d. Wb. — قصقوصة (zu der Form vgl. Landb. 127) in der Bedeut. ad 1) unterscheidet sich einerseits sowohl von خوقة, Lappen, Fetzen, Überrest 2) (meistens von altem

<sup>1)</sup> Das Wort رفر oder والمعنى (Ag., Syr.] bedeutet ausserdem: 1) das über die Strasse hervorragende Dachgesims an orientalischen Holzhäusern; 2) Schirmdach über einem Laden; 3) Karnies am oberen Rand der Zimmerwand zwischen und unter den Enden der Dachbalken (śwbuk, Pl. -dt); 4) Hutkrämpe; 5) Mützenschirm, was auch semsije heisst, und schliesslich nach Wort. Mulh. 696 فراف، splash-board ([of a]

carriage). Diese Bedd. der WW. رفواف) (رفواف), und شبق f. i. d. Wb. Zu dem Wort شبق (türk. چبوت ,چبوت ) vgl. Fl. III, 3 und Mikl. I, 43, Nachtr. II, 98.

<sup>2)</sup> Das Wort 3, das in diesem Sinn i. d. Wb. f., ist eine moderne Aussprache

Zeug) und شرطة شرطة , vgl. Landb. 127 und 133), Lumpen, schmutziger, zerrissener Fetzen, Wisch, als auch anderseits von dem allgemeinen Worte شقفة śa'fe (äg. خطة śa'fe (äg. خطة schriftar. پنتو, بانتو بانتو vird unten im Abschnitte "Kleider" erklärt.

خرج harģ, Besatz (zur Verzierung von Kleidern), Garnirung, Garnitur.

Die Erklärung dieses Wortes bei Muh. stimmt mit seiner oben (S. 291) angeführten von کشکش fast wörtlich überein, und wird auch bei Dozy mit dem hier ebenso wenig zutreffenden Worte "galon" wiedergegeben. Ganz anders hingegen bei Bel.: "خرجة pl. خرجة [bei Muḥ. خرج], fourniture (boutons, fil, cordonnet etc.)", und danach bei Wahrm. "Schneiderzuthat (Knöpfe etc.)". Bergg. (s. v. garniture) hat: "جروجة pl. خروجة garniture double de rubans au Mont Liban". Das Wort hará bezeichnet jedoch jede Art von Kleidergarnirung, sei es mit Spitzen, Stickereien, Falten, Fransen, Quasten, Posamentirarbeit od. dgl., z. B. کشکش خ , plissé, قارة , gehäkelte Spitzen (auf Damenunterkleidern, vgl. oben طوبة). Beide Bedeutungen, "garniture" und "fourniture" (auch diese ist bei Dozy nachzutragen), erklären sich leicht aus dem bekannten Sinn "(Extra-)Kosten". (Vgl. Mikl. I, 72, Nachtr. I, 45, II, 124, und hierher gehört denn wohl auch alban. "hardže, Schnur, Band", Meyer 147).

توالب 'dlib, Pl. توالب, Muster zum Zuschneiden ('aṣṣ, oder besser tafṣil).

des schriftar. خُرُق, mit dem neucn Pl. خُروق (statt schriftar. خُرُق). Kleine Kinder sind gewöhnlich nur in خروق gekleidet, und jedes ihrer Kleidungsstücke heisst خروق. Vgl. Dozy s. v. خرقة, wo die neue Form عمل ans Schiap. Vocabulista und einem alten Gloss. arab. belegt wird. Zu der speciellen Bedeut. des Wortes hirka in Ag. s. weiter unten das Wort.

Diese Bedd. der WW. قص und قص f. i. d. Wb. - Der eigentliche Sinn des ersteren Wortes, der in den Wb. nicht mit hinreichender Genauigkeit angegeben wird, ist: "Form in konkretem Sinn", d. h. jedes Ding, das dazu gebraucht wird, einem anderen Ding seine rechte Form zu geben; also z. B. nicht nur "eine straffe Haube, womit die Weiber ihrem Turban seine rechte Form geben" (Fl. V, 43), sondern auch die hölzerne Form, auf welche die Männer ihren tarbús oder ihren Turban des Nachts setzen, damit derselbe seine Form beibehalte, oder die kupferne Form, worauf die kawwain (etwa "Fezbügler" 1) in den Strassen den alten, formlosen Fez setzen, um ihm mit einem Bügeleisen ("un coup de fer") seine ursprüngliche Form wiederzugeben. So heisst auch das Innere ("der Kern") eine Kissens, einer Matratze, als das, wodurch beide ihre äussere, sichtbare Form erhalten, 'alib. In diesen, wie in anderen Fällen bezeichnet '3 das von innen hinaus Formgebende, das von dem zu Formenden Um- oder Eingeschlossene, und zwar, glaube ich, ist dies der ursprüngliche Sinn des Wortes 2). Dann

war, sind allmählich beide Wörter kalib und kalab zu einem Worte zusammengeschmolzen, und zwar so, dass die Form des seinem Sinne nach allgemeineren arab. Wortes kalib wohl auch bei dem Volke im speciellen Sinn des griech. Wortes (vgl.

geht die Bedeutung zunächst auf das von aussen hinein Formgebende, das das zu Formende Umschliessende, über, so in غراف 'قر' طوب 'قر' خرب 
eisernes Werkzeug von (ungefähr) dieser Form

womit die Pfeifenrohrmacher dem hölzernen Rohr seine rechte Form geben. Hier ist der 'alib noch "umschliessend", aber in der oben gegebenen Bedeut. von "Muster" bleibt nur eine ideelle Beziehung auf die Formgebung übrig. Vgl. schliesslich ausser allen bei Dozy vorkommenden Bedd. auch Krem. Beitr. II, 38 عالية das Format eines Buches, قالكامل خالات Folio, قالخامل والمعادن Beauss. "format; cintre en bois; قالخامل vorkommenden Bedd. قالمال عليه المعادن 
رسية resme, 1) Muster (für Stickereien u. dgl.); 2) Zeichnung, Muster, auf Stoffen, Tapeten u. dgl.

Dieses Wort findet sich nur bei Dozy mit den Bedd. "acte, enregistrement; tonsure".

أواعد 'd'id, Musterlappen; wird auch مصطرة mostra, mastara (aus ital. mostra) genannt. Das letztere Wort hat auch die specielle Bedeut. von "Probebuch" (eine zu einem Buch zusammengestellte Sammlung von Musterlappen aller vorhandenen Sorten).

Zu dieser i. d. Wb. f. Bedeut. des Wortes قاعدة vgl. قاعدة vgl. قاعدة exemple, règle, modèle. Mostra (Pl. masátir), auch ge-

auch franz. forme = Leisten) gebraucht wurde, während dagegen den meisten Gelehrten die fremde Forme kalab als die für alle Bedeutungen richtigere und ursprünglichere galt (vgl. Lane, s. v.).

schrieben, wird von Dozy mit dem echtarab. مُسْطَرَة, jauge, équerre, identifizirt (vgl. Fl. II, 44 und Mikl. II, 129). In Alg. heisst das Wort nach Beauss. und Delap. 102 مُشْطَرة mo-ch(e)thra, in Tun. nach Ben Sed. (Suppl. 904) مشتراة mechterát".

تقويرة ta'wîra, bogenförmiger Ausschnitt an einem Kleidungsstück, z. B. ت' ياتة, um den Hals (s. oben S. 290), oder ت', um die Armhöhle. Der erstgenannte Ausschnitt ist entweder ت' عالية, hoher Ausschnitt, ت' عالية, weiter A., oder

ت دوز, tiefer A.

Das Wort تقويرة findet sich sonst nur bei Boct. s. v. échancrure. — Auch die folg. für denselben Begriff gegeben WW. bei Bel. Franç. (s. v. échancrure) تقوير (Heury) und Beauss. "قورة pl. الله , tour de cou d'une chemise, d'un gilet", sind bei Dozy nachzutragen. — مرز المراكة 
اجر (vulg. für رِجْل), 1) Fuss; 2) Bein; 3) Bein eines Beinkleides (śirwál, libás, bantalón); vgl. das folg. Wort. Die Bedd. 2) und 3) f. i. d. Wb.

Streifen Futter von festem, etwas steifem Zeug am unteren, inneren Rande eines Frauenrockes; 2) breiter Streifen von demselben weissen Zeuge (śáś, madám, od. dgl.) wie das Futter, mit welchem die unteren Teile der beiden Beine (iģrén) eines śirwál bis über die Wade (battet el-iģr) hinauf besetzt werden. Manchmal macht man diesen záf so, dass das Futter länger als die Beine geschnitten, und um die untere Kante derselben zur Aussenseite hinaufgebogen wird.

Diese i. d. Wb. f. Bedd. des Wortes زائ gehen direct auf die Bedeut. der Wurzel بنطة الاجب, "traîner à terre ses ailes et sa queue (pigeon)" zurück. — Auch der Ausdruck ببطة الاجب, welcher neben بطة بلاجب in Dam. am gewöhnlichsten ist, f. i. d. Wb. Nur Hartm. 273 hat batta allein, und Bel. بطة وبطة وبطة الساق in dieser Bedeut.

طبلة table,  $1) = سرج ser\acute{g}$ , einer der zwei dreieckigen oder keilförmigen Zwickel am Hosenkreuz, d. h. zwischen den  $i\acute{g}r\acute{e}n$  eines  $\acute{s}irw\acute{a}l'$  oder  $bantal\acute{o}n$  (vgl. das folg. Wort); 2) = distabl, Wand, aus je zwei und zwei schmalen Brettern bestehend, mit ungebranntem Lehmziegel (libne) dazwischen; 3) N. unit. von طبل tabl, schmale Bretter, besonders derjenigen Sorte, womit eine Tabl-Wand gemacht wird.

Diese Bedd. des Wortes طبل und طبل (span. tabla, türk. رابله, vgl. Dozy s. v., Mikl. II, 171 und فارلة im Abschn. "Spiele" F. i. d. Wb. — Die serģen übersetzt Dozy (nach Muh.) weniger richtig mit les fonds (statt l'enfourchure) d'un pantalon.

mendîl, 1) im allgemeinen, ein kleines Tuch, an verschiedenen Orten und Zeiten zu verschiedenen Zwecken gebraucht (vgl. Dozy Vêt. 414), jetzt aber in Syr. der gewöhnliche Gesichtsschleier¹), in Äg. Taschentuch (das in Syr. maḥrame heisst; vgl. Dozy s. v.; Mikl. II, 121, Nachtr. I, 79); 2) kleines, rhombisches Stück am Hosenkreuze eines śirwál; manchmal, aber nicht immer, werden tablát (oder sergén, s. oben) an beiden Seiten des mendîl eingesetzt.

Die Bedeut. 2) f. i. d. Wb. Zur Ableitung des Wortes, zunächst aus ngr. μαντίλι "Taschentuch", vgl. Meyer 258.

شنەرمة śendarma, 1) Gendarm; 2) eine gewisse, nicht weite, gegen die Handwurzel sich verengende und mit Aufschlag (قلبة 'albe) versehene Form von Ärmeln; in dieser Bedeut. gewöhnlich śederma ausgesprochen.

Nur Nof. 273 hat ein Wort "خندرمة, gendarmerie"; auch jene Bedeut. des Wortes قلمة f. i. d. Wb.

بولكا  $b \delta l k a$ , 1) [Syr.] = بوركه  $b \delta r k a$ , نوم نوب 'aṣṣet  $b \delta r k a$ , "Polkaschnitt" (an Ärmeln); كمام بو "Polkaschnitt" (2) [Äg.]

<sup>1)</sup> Wird auf den Scheitel gelegt, und fällt über das Gesicht bis auf die Brust. Der Rand ist aber nirgends sichtbar, da derselbe von dem grossen izår (oder der mildje) überall bedeckt ist. Von einer Frau auf der Strasse sieht man ja ausser den Schuhen (huff med bābūḥ, lastīk od. dgl.) in der Regel nur jene zwei Dinge: den izår (oder die mildje) und den mendil.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. - Section sémitique. 20

kleine, lose hängende Jacke für Frauen, ungefähr dasselbe, was in Syr.  $b dnt \bar{o}$  (s. unten im Abschnitte "Kleider") heisst. — F. i. d. Wb.

مقلب, Umschlag des Oberzeugs auf der inneren Seite eines Kleidungsstückes, z. B. an den Ärmeln, an den benåi' eines 'umbåz (s. unten ننقة); vgl. das folg. Wort.

Findet sich nur bei Dozy (nach Boct.) mit der Bedeut. "batterie, pièce d'un fusil sur laquelle frappe le chien".

על, bulwaz, bilwaz, Pl. אל, und יאל, 1) Rahmen, Einfassung; 2) derjenige Teil des Oberzeuges, (an einem 'umbaz u. dgl.), der um die Kante gebogen und woran das Futter angenäht ist. Diesen "Rahmen", der auch ma'lab (s. das vorhergeh. Wort) heisst, macht man oft sehr breit, damit es den Schein habe, als ob das Futter von demselben Stoff wäre wie das Oberzeug.

Die Form باراز, vom pers. پرواز, vgl. Dozy s. v., Fl. IV, 36 und Mikl. II, 142, Nachtr. II, 13) und die Bedeut. 2) f. i. d. Wb. Wahrm. hat das Zeitwort باراز (ein Bild) umrahmen". Eine andere Umbildung desselben Wortes ist وراز verbrämen, فرواز Rand, Einfassung", bei Krem. (Beitr. II, 28, Not. 20), welcher doch die Identität des letzteren Wortes mit برواز (Beitr. I, 18) nicht bemerkt zu haben scheint.

هنق def', kleines Stück Futter an den Achselteilen einer gubba oder anderer, nur teilweise gefütterter Kleidungsstücke. — F. i. d. Wb.

كعيية  $k\bar{a}bije$ , 1) der untere, spitz auslaufende Teil der inneren Brusttasche eines dámir, wenn nämlich jener Teil mit einem besonderen, dreieckigen Stück Seide verziert ist; 2) der Rücken eines Einbandes, wenn derselbe, wie in Europa, mit einem anderen Stoffe als das Übrige überzogen und nicht, wie im Orient, das Ganze in Leder gebunden ist. — F. i. d. Wb.

خيالة جيبة hijâlet ģêbe ("Schattenbild der Tasche"), ein Streifen

vom Oberzeuge, etwas länger als die Taschenöffnung und cirka 5 cm. breit, welcher in die Seitentasche eines 'umbaz gerade der Öffnung gegenüber eingesetzt wird, damit das Futter durch dieselbe nicht sichtbar sei (vgl. unten نينية).

Diese Bedeut. des Wortes hijale (schriftar. خيالة) f. i. d. Wb. — Zu جيد vgl. Mikl. I, 53, Nachtr. I, 32, II, 108.

hawdit, die untersten Seitenstücke eines damir, die an die Ärmelzwickel (hasatek vgl. das folg. W.) angenäht sind. Der Sing. dieses i. d. Wb. f. Wortes, den ich nicht verzeichnet habe, heisst natürlich entweder خاتط oder eher خاتطة.

خشتك hastak, Pl. خشاتك, Achselzwickel, gousset. Unter jeder Armhöhle sitzt entweder je ein hastak, und derselbe ist dann immer klein und dreieckig, wie z. B. an einem 'amíş, oder es giebt, wie z. B. an einem 'umbáz, an jeder Armhöhle je zwei etwas grössere, dreieckige hasátek, oder schliesslich auch, wie an einem dámir, je zwei, ziemlich grosse, trapez förmige hasátek, an welche beiden eine háiṭa (s. das vorhergeh. Wort) angenäht ist.

Die Wbb. geben nur die erste Erklärung; vgl. z. B. Muḥ. s. v. (die gewöhnliche Schreibform für das pers. خشتك), bei Vull. hingegen heisst es: "segmentum panni quadratum".— Die vier hasatek eines 'umbaz für Männer haben die Form eines gleichschenkligen, rechtwinkligen Dreiecks, und im fertigen Kleide sind je zwei dieser Dreiecke mit ihren Hypotenusen zusammengenäht, und zwar so, dass die unteren Winkelspitzen mit den oberen Spitzen der benai' (Seitenstücke) zusammenhängen, während die eine Kathete in beiden Dreiecken an einen und denselben Ärmel (kumme¹), und die andere Kathete im vorderen hastak an eine mradde (Vorderstück) und im hinteren an den dahr (Rückenteil) angenäht ist (vgl. die zwei folg. WW.). Wenn der 'umbaz angezogen ist und gut sitzt, kommt der Mittelpunkt der gemeinsamen Hypotenusenlinie der Achselhöhle gerade gegenüber, und die obere Hälfte dieser Linie

<sup>1)</sup> Das N. unit. X f. i. d. Wb.

läuft mit der unteren Mittellinie des Ärmels zusammen, während die untere Hälfte in die senkrechte Verbindungsnaht der beiden benäi übergeht, welche die Seitenlinie des Kleidungsstückes bildet.

مری  $m(\vec{e})$  radd oder مرقابی m(e) radde, Pl. مرقابی, Vorderteil eines Kleidungsstückes, Vorderstück, z.B. an einem dämir, einem mītán (s. weiter unten), einem 'umbāz u.Ä.

Diese Bedeut. des Wortes (300) f. i. d. Wb. (vgl. auch unten das Wort 300). — Am Männer-'Umbâz bezeichnet mradde eines der beiden langen, geraden Vorderstücke, welche über den Achseln mit dem ebenfalls ganz geradgeschnittenen Rückenstücke (dahr) zusammenhängen und mit diesem ein einziges, völlig nahtloses Stück bilden. An jede mradde sind, ausser dem niedrigen, aufstehenden Kragen (200) folgende Teile angenäht: nach der einen Seite, der Mittellinie, zu, ein ruküb, und nach der anderen Seite hin ein Ärmel (kumme), ein Achselzwickel (hastak) und eine benî'a (vgl. das vorhergeh. und die zwei folg. WW.).

بنائق الله المعافقة 
Diese Bedeut. des Wortes بنيقة (Fränk. 54) f. i. d. Wb.

<sup>1)</sup> S. die Note auf der S. 301.

Sonst bedeutet das Wort nicht "Brustöffnung des Hemdes" (Wahrm.), "raie d'une chemise" (Dozy), auch nicht "Achselzwickel" (Kazim.), sondern "pièce triangulaire insérée à la chemise pour l'élargir" (Bel.), wo man jedoch hinzufügen muss, dass dieses Stück vorne an der Brust und mit einer Spitze nach unten eingesetzt wird, und ferner (nach Gloss. Geogr. IV, 194) einen "Hals und Schultern bedeckenden Mantelkragen". — Zu der obigen Erklärung des Wortes sie vgl. Dozy (nach Muh.) "taillade dans le pan d'un habit de la longueur d'un empan, faite pour le rendre plus ample".

rukib, Pl. ركوب, einer der beiden langen, an der einen Seite gerade, an der anderen schräg geschnittenen, am oberen Rande (am Kragen) etwa 2 cm. und am unteren etwa 45 cm. breiten ') Vorderteile eines 'umbaz, welche mit ihren geraden Seiten an die mraddat angenäht sind, und mit den schrägen die Vorderöffnung des Kleides bilden (vgl. die vorhergeh. WW.).

Das Wort ركب findet sich in den Wbb. nur als Masdar von , reiten, fahren etc. Nur Wahrm. giebt (woher?) auch den rein nominalen Sinn: "Biegung in einem Rohre".

weiber oder Kinder, ohne die besonderen, schräg geschnittenen Teile rakâib und benâi (vgl. die vorherg. WW.). Das Kleidungsstück, das vorne nur eine kurze Brustöffnung hat, wird wie ein Hemd über den Kopf gezogen und um den Hals mit einer 'īṭāne als Zugschnur (zemmet jā'a, vgl. oben نوعة vumbal value) zugezogen.

Das Wort نفنوف findet sich nur bei Dozy (nach Boct.) mit der Bedeut. "bruine, petite pluie froide, très fine". Ich habe auch ein Wort نفنوف mit der Bedeut. "weisse Rosen" verzeichnet, eine Bedeut., welche einen Zusammenhang mit dem pers.-arab. نيلوفر), Nenuphar, weisse Seerose, vermuten lässt; vgl. jedoch منفناف flocons de neige" (Bel.).

<sup>1)</sup> Wenn nämlich die Länge des rukūb, am geraden Rande gemessen, etwa 125 und die Breite der mradde etwa 25 cm. beträgt.

ميتان mītán, oder seltener منتيان mentiján [Syr.], بدن beden [Syr. Äg.], Leib (eines Frauenkleides); wird gewöhnlich nur mit einem Rückenstück (dahr) und zwei Bruststücken (sadrén, mitunter auch mraddát genannt), ohne hawáiṭ und haśdtek (vgl. die vorhergeh. WW.) gemacht, aber immer "be-rabáin" (s. oben غبانة), mit Ausnahme für Wittwen, welche kein eng anschliessendes Kleid tragen dürfen. Für diese wird hingegen der mītán vorne dreieckig ausgeschnitten, so dass der 'anis von surl sa'dán (od. dgl., vgl. weiter unten) sichtbar wird, was für junge Frauen bis zur letzten Zeit nicht gestattet war.

Das Wort ميتان und die obigen Bedd. der WW. على بدن بالله في الله في

كمار kumår, 1) Bund, Bündchen, an einem Frauenrock, einer Damenunterhose (śintiján) u. dgl.; 2) = pers. und schriftar. (vgl. Dozy s. v. und Mikl. II, 108, Nachtr. II, 156), ein etwa 7 cm. breiter Gürtel von dickem Gewebe (ungefähr derselben Art wie in unseren nicht elastischen Hosenträgern), mit kleinen, nicht von oben, sondern von den kurzen Endseiten zugänglichen Taschen für Geld, welcher unter dem 'umbåz mit seinem Gürtel (zennåra) getragen und meistens auf der Reise gebraucht wird. — F. i. d. Wb.

er so gemacht wird, dass eine gewisse Anzahl (5, 6 oder 7) Bahnen (cörūd oder acrād, Plur. von card) einsach zusammengenäht und um die Taille nur durch eine Zugschnur (zemme) zusammengehalten wird (mezmūm, vgl. oben خرة); oder auch wird der Rock zuerst oben krausgezogen und dann an ein

Bündchen (kumár), oder häufiger an die Taille (mitán, beden, s. oben) selbst angenäht. In jedem Falle wird keine Bahn beschnitten, sondern jede behält ihre ursprüngliche Breite (card); davon der Name carad.

Diese Bedd. des Subst. عرض ("Breite eines Zeuges, Bahn, lé") und des Adj. عَرُوض f. i. d. Wb. Zu dem ebenfalls i. d. Wb. f. Worte خراتة vgl. unten تنورة

volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume volume vo

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Die Schriftform könnte vielleicht ebensowohl 35, als 35 sein.

نورز bawâriz, die vier Seitenstücke, welche mit dem بوارز wuġ(ħ) (wiś), der (oberen) Vorderseite, und dem قفا 'efâ, der (unteren) Rückseite, das Oberzeug des oft ganz parallelepipedförmigen Sofakissens (masnid, měħadde¹) im līwân bilden.

Ob der Sing. بارزة oder بارزة lautet, weiss ich nicht; in beiden Fällen fehlt das Wort i. d. Wb. als selbständiges Subst.

نوب tôb, زیّة zejj (oder زیّة), Stück Zeug (als Geschäftsausdruck).

Die Stoffe (تَماش , Pl. تُعَاش , vgl. Mikl. I, 100, Nachtr. I, 66) werden in Dam. wie anderswo im allgemeinen ellenweise (بنراع) verkauft. Das ein bestimmtes Mass enthaltende Stück Zeug, so wie es von der Fabrik an den Grosshändler (تاجر) und von ihm an den Detailhändler (دُكَاني) gelangt, heisst ثوب , im

<sup>1)</sup> Wenn das Kissen ganz cylindrisch ist, heisst es medfa', Pl. medafi', eine Bedeut. des Wortes منوقع (Kanone), die i. d. Wb. f.

Libanondistrikt auch طاقة, in Äg. طاقة oder طاقة (vgl. Spitta, Contes 109 und Fl. III, 53). Ferner wird aber auch von anderen Manufakturwaaren, wie Bändern, Spitzen u. Ähnl., das ein bestimmtes Mass enthaltende Bündel tob genannt. Wenn das Zeug nicht ellenweise, sondern nur in kleineren, für ein gewisses Kleid oder einige zusammengehörige Kleidungsstücke abgepassten Stücken verkauft wird, heisst das Stück 5 oder يَّة, z. B., zejjet alâģa, ein für 'umbāz mit sidrije abgepasstes Stück Alâdscha (vgl. unten الاجة). — Diese Bedeut. von (زية) f. i. d. Wb. Die Bedeut. "pièce d'étoffe" für indet sich Nof. 150, Mal. 141, Bel. Franç. und Abcar. (s. v. piece). We gen غي als Name eines Kleidungsstückes s. im Abschn. "Kleider". - Im Folgenden gebe ich ein Verzeichnis der meisten in Dam. — ausser den allgemeinen Stoffnamen: صُوف, Wollenzeug (Mikl. II, 158, Nachtr. II, 33), قُطُون, Baumwollenzeug (Löw 92, Fränk. 42), کتاب, Leinwand (Löw 232, Fränk. 42, Mikl. II, 110), جوح , Tuch (türk. چوحه ćoha, Mikl. I, 42, Nachtr. I, 24, II, 97, Meyer 442), \_\_\_\_, Seide (Fränk. 39), (muhmal, muhmal), Sammt 2) — gebräuchlichen Wörter (nebst einigen aus Äg.), welche verschiedene Arten von Stoffen bedeuten 3).

شیت śit, یبنی jemenī 4), buntes, gedrucktes Baumwollenzeug (Kattun, Zitz, Indienne); es giebt davon vier Sorten ببنی عادی,

<sup>1)</sup> Von Dozy weniger gut mit "paquet, ballot" übersetzt.

<sup>2)</sup> In Ag. heisst "Leinwand" nach Cad. 27, Mal. 141 und Sal. 20 auch نيمل (fehlt b. Dozy), und "Sammt", wie in Alg., قطَيَفة (Mikl. I, 85, Nachtr. II, 138), dagegen in Tun. (nach Ben Sed. Suppl. 923) مبر mebber (vgl. Dozy s. v.), nach

Mach. 438 موبي. In Alg. heisst "Tuch" مافع melf (Cherb. auch mlef).

<sup>3)</sup> Vgl. auch die von Bergg. (s. v. étoffe) gegebene, von Dozy übersehene Sammlung hierher gehöriger Wörter, von welchen einige mir ganz unbekannt sind.

<sup>4)</sup> Eigentlich شيت يمنى («aus Jemen»); heutzutage ist aber das Wort jemen in Dam. zu einem mit ht synonymen und dasselbe allmählich verdrängenden Subst. geworden.

schmal, billig; غلطة (aus Galata) breit, dünn; ي' فرنساوى, breit, dick; ي' فرنساوى, Perkal.

Zu diesen WW. vgl. ZDMG. XI, 510, Dozy s. v. شيت, Mikl. I, 42, 82, Nachtr. I, 51, II, 96, 135, Baist 55 und Meyer 161. In Alg. heisst "indienne" nach Ben Sed. مترر mennur und in Tun. (Ben Sed. Suppl. 911) مديانة mediana (Beides bei Dozy nachzutragen).

مضام) madam, "Madapolam", festes, weisses Baumwollenzeug für Wäsche.

Dieses i. d. Wb. f. Wort hat mit مدامه madame, Frau, nichts zu schaffen, sondern ist aus "Madapolam" abgekürzt, was aus der auch gebräuchlichen Form منفة بولاد manda būlād deutlich hervorgeht. Derselbe Stoff heisst in Beirut auch عنبركيس amberkis (vgl. Dozy s. v.) und in Äg. bafta 'abjad (s. unten بفتة).

juzr, jüzr, weisses, feines Baumwollzeug für izâr, Frauenwäsche u. dgl.

Dieses i. d. Wb. f. Wort ist eigentlich nur die vulgäre Pluralform (statt schriftar. إيزار عنال عنار المنافئة).

weiss) = syr. مدام (s. oben) oder asmar ("hellbraun", vgl. das folg. Wort) = syr. خام, grobes, ungebleichtes Baumwollenzeug (vgl. Dozy s. v. خام, nach Bergg. s. v. étoffe so viel wie "basin").

Zu diesem aus dem pers. بافتنه, "gewebt", entlehnten Wort vgl. Dozy s. v. بَفْت und Mikl. II, 138.

بطانة baṭāne, 1) [Syr., Äg.] Futter (schriftar. بطانة بطانة, Alg. بطان); 2) [Äg.] Schürze für Aufwärter (vgl. unten فصدرية Mbschnitte "Kleider"); 3) [Dam.] eine Art gröberen baumwollnen Zeuges, entweder سمرا samrā, ("hellbraun" d. h.) ungebleicht, oder مقصورة ma'ṣūra, gebleicht.

Die Bedeut. 2) und 3) f. i. d. Wb. Nach Gloss. Geogr. IV, 191, ist بطانة "corium ovinum" und "pannus subtilissimus". Nach Krem. Beitr. I, 20, ist auch بطانية der Name eines rauhen Wollstoffes. Sonst bedeutet das Wort بطانية in Äg. "Bettdecke aus wollenem, oder auch baumwollenem Filz", was in Syr. ابخانية beisst. Hiernach Dozy s. v. بطانية und يعانية zu vervollständigen. — Das Wort مقصور bedeutet nicht nur "gebleicht" (vom Wachs, Bel. und Wahrm.), oder als Subst. "toile blanchie" (Dozy), sondern, wie Dozy vermutet, ganz allgemein "gebleicht", wie auch تصور (Impf. i) "an der Sonne bleichen" (Zeug, Wachs u. dgl.) bedeutet.

أبين (أبين أبين) 'abîz, eine Art groben, weissen Baumwollenzeugs. Dieses i. d. Wb. f. Wort ist wahrscheinlich dasselbe wie بين (s. unten).

ديمة (ديمة ديمة) dîma [Syr.], غزلية razlije [Sud.], ein ganz wie Alâdscha (s. unten) gestreiftes, aber auf beiden Seiten gleiches Baumwollenzeug für 'umbdz u. dgl.

Beide WW. f. i. d. Wb. — ist türk. dimi, "Barchent", das aus ngr. δίμιτος, zweifädig, stammen soll (Mikl. I, 48, Nachtr. I, 28, II, 103, Meyer 67).

شاش هُمْهُ, undichtes, durchsichtiges Baumwollenzeug, a) Musselin, Mull, Moll; b) Tarlatan (noch undichter als Mull); شارات هُمُهُ هُمَةُ شُورات هُمُوهُ هُمَةً هُمُ شَارِات هُمُوهُ هُمُ مُعَالَى اللهُ ال

Hiernach Dozy s. v. شاش zu vervollständigen. In Tun. heisst "Mousseline" nach Ben Sed. Suppl. 915 "خاصّة khassa" (in Alg. hingegen شاش). — Das Wort شرة śóra, bei Dozy ungenügend erklärt, bezeichnet a) im allgemeinen, ein an den Enden, oder rings um den Rand, mit Stickereien verziertes Taschentuch, Handtuch, Schürze od. dgl. von Musselin; b) insbesondere, ein solches Tuch, etwa 1 Quadratmeter gross, mit roter und

grüner Seide reich gestickt, oder mit einer Borte von Goldoder Silberblumen verziert, welches ehemals wie ein Gürtel
um den Leib getragen und zu diesem Zwecke dreieckig zusammengelegt wurde. Jetzt aber wird die śóra bei den Christen
nur als eine kleine, zierliche Decke über ein schlafendes Kind
oder über die Kleider einer Frau im Bade gebraucht, bei den
Muslimen dagegen auch als eine leichte, lose übergeworfene,
schleierähnliche Kopfbedeckung für kleine Mädchen.

sennābr, eine Art groben Musselins, sade ("einfach", d. h. ohne Figurenmuster), zu Fenstervorhängen. — F. i. d. Wb.

شغل سرية surl surrije ("Magdarbeit"), weisser Musselin (هُلُغُهُ hindī), zu Hause gefärbt und mit Buchstaben oder anderen Figuren geziert, welche mit einem 'alam auf das Zeug gezeichnet werden; besonders für mendīl und maḥrama. — F. i. d. Wb.

لزد káz, gáz, 1) (franz. gaz) a) Gas; b) Petroleum, Photogen; 2) (franz. gaze) grobes, steifes, durchsichtiges Baumwollenzeug, Gaze (zum Futter in Damengürteln u. dgl.).

Das Wort کاز findet sich bei Bel. und Hartm. 233 mit der Bedeut. "huile de pétrole", Bel. Franc. "غاز", Ben Sed. "غاز", Ben Sed. "غاز gaz", bei Sal. 20 قماش جاز de la gaze", bei Bel. und Beauss. mit der Bedeut. "cisailles" (= pers. گاز کاز کاز کاز کاز کار).

شاغل روحة śdril rdhu [Äg.], sehr feiner, weisser Stoff (aus Baumwolle oder Leinwand), auf solche Weise gestreift, dass der eine Streifen muharram, d. h. durchbrochen wie Spitzen (vgl. oben خرم), der andere såde, d. h. einfach, gewöhnlich (nicht spitzenähnlich) ist. — F. i. d. Wb.

بيز مُوْءَ (türk. بن, pers., schriftar. بن, Zeug; vgl. Mikl. I, 27, Nachtr. II, 86, Fränk. 42), grobe Leinwand zum Futter; عاد (زاوك بيز) عثاد لله المؤدر ا

nappe" (vgl. Fl. I, 17); sonst fehlen die WW. السُفرة i. d. Wb.

ضغيص ģunfes, sehr grobe, aber nicht dichte Leinwand, Packoder Sackleinwand. Etwas weniger grob, aber dichter und fester

ist خيش *hés*.

Bel. hat auch die Form جنفاص, Dozy umgekehrt جنفاص und جنفاص mit der Bedeut. "canevas, serpillière" (nach Boct. und Muḥ.), neben جنفس moire, satinade, taffetas" (nach Boct. und Humb.); Mal. 139 schreibt شنفاص; türkisch ist (nach Calfa 69) ganfes "taffetas" (Mikl. Nachtr. I, 32, II, 107 "Wandeltaft"), während "canevas" kanavazzo heisst.

لَّ الْمَاهُ الْمُعَامُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمَاهُ الْمُعَامُ اللّهُ الْمُعَامُ الْمُعَامِلُوا الْمُعَامُ الْمُعِمِّ الْمُعِمِعُمُ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعَامِلُوا الْمُعَامُ الْمُعَامِلُوا الْمُعِمِّ الْمُعِمِي الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِي الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِّ الْمُعِمِم

Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen.

ماس malas oder مأن قطن , weiches, kreppähnliches Baumwollenzeug für Hemden und Frauenkleider; ومُ فقائري [Äg.], eine billigere Sorte ("für die Armen"), auch خرقة hirka [Äg.] genannt; من [Syr.], gestreifter, tüllähnlicher Seidenflor ohne eingewebte Blumen (od. dgl.).

Dieses Wort finde ich nur bei Wahrm., wo "malas" mit "Halbstoff, Halbseide, Mischling, Mulatte" übersetzt wird ¹) und bei Bergg. 806 (vêtement de la femme) تعيص علس qamîş mallas

chemise de soie".

(طول) أَكُل (طول) tull, Tüll. Findet sich nur bei Cad. 1 103 und Mal. 141.

قغل سنيورة śurl senjőra, "Damenarbeit", eine Art Seidentüll mit eingewebten Blumen. — F. i. d. Wb.

<sup>1)</sup> Ebenso bei Zenk., wo das Wort als arab., und bei Meninski, wo es als türk. gegeben wird; vgl. auch Mikl. II, 125, Nachtr. II, 172; Meyer 269.

غنان غير surl sā dan, "Affenarbeit" 1), eine Art vielschichtigen Tülls; zwei- oder dreifach für einen 'amíş, bis zu sechsfach für eine ṭarḥa. — F. i. d. Wb.

برنجك brungok, brüngok (türk. برنجك, vgl. Mikl. I, 33, Nachtr. II, 91), feinster Seidentüll für mendîl und kâze (s. unten كرة m Abschnitte "Kleider"). — Vgl. Dozy s. v.

بنية bamba oder بن نعرة bamba zahra, gestreifter, seidener Tüll mit eingewebten Silberblumen.

Ob dieses i. d. Wb. f. Wort wohl in dem "bambasàr, bombasin" (Cad 1 102), oder "BENBAZAR mousseline de Smyrne" (Dozy, nach Daumas) stecken, und mit ngr. βαμβάκι (mgr. βαμβαξ), Baumwolle, identisch sein mag?

هرجاية herģāje, eine Art Halbseide (Seide und Baumwolle). F. i. d. Wb. — Ob es wohl mit هرجائي herdjāyi Viola tricolor, pensée" (Bergg. Drog. arabe s. v. Herba trinitatis) zusammenhängt?

تعبى تَوْنَة, dickes, gobelinähnliches Gewebe von Seide und Baumwolle, in den bekannten, feinen Tabaksbeuteln (kîs tütün), die in den Dörfern des Libanon verfertigt werden.

<sup>1)</sup> Es giebt wirklich noch Weiber, die da glauben, jener Stoff sei von Affen gemacht.

كرعسوت kermasút, einheimische Halbseide (die Kette von Seide und der Einschlag von Baumwolle), immer einfarbig (rot, weiss, blau oder gelb), zum Unterschied von الاجة (s. das folg. Wort).

Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen. Cad. 1 103 hat مسود. 

carmaçoud de la moirée", und Nof. 150 كرمسود. 

moire"; vgl. Mikl. Nachtr. I, 74.

الأجة (türk. آلاجه, vgl. Mikl. I, 9, Nachtr. I, 3, II, 73), einheimische Halbseide (Seide und Baumwolle), in zwei Farben gestreift, ein sehr festes, dauerhaftes Gewebe für 'umbáz mit sidríye u. dgl. Ein anderer im Libanon (في الجبال) gebräuchlicher Name für Alâdscha ist مرتب surratī. Eine schlechte, dünnere Sorte heisst مرتب 'uṭnī (vgl. oben ميا).

Bergg. (s. v. étoffe) nennt drei Sorten von الجاء" bordat": مان الجاء المان العربية والمان العربية المان العربية في المناسبة والمان العربية المان المناسبة والمان المناسبة والمناسبة والمنا

י (פֿאר, װּ (יבּאר, lunnes) 'alaúz, dünnes, europäisches Seidenzeug.
Dieses in Dam. sehr gewöhnliche Wort finde ich nur bei Huart
57, "טֿפֿיג (vgl. اللّٰרָנ (vgl. اللّٰרַנ (vgl. اللّٰרָנ (vgl. اللّٰרַנ (vgl. اللّٰרַ

Zenk. s. v. und Mikl., Nachtr. II, 44) kommt in Syr. als Lehnwort in der Form تفت tafta vor, das sich sonst nur bei Sal. 20 مناه، تفتاه، تفتاه،

habar (mitunter auch habbar ausgesprochen) oder ala'úz hab(b)ar, breiter, besserer, gewöhnlich schwarzer Seidenstoff, nicht nur für die in Syr. seltene habara (der bekannte, grosse, schwarze seidene Überwurf der ägypt. Frauen), sondern auch für andere Kleidungsstücke; حبر أبيض [Äg.], weisse, satinähnliche Seide.

Vgl. Dozy s. v. und Mal. 141, wo "sarsenet, taffetas" mit ناخليزي und حبر مصمغ "Übersetzt wird.

مورة خارة , Moiré, moire مورة خارة , dicker Moiré.

selâwī [Äg.], eine Art Seidenatlas (أطلس). Findet sich nur bei Krem. Beitr. I, 78 mit "gelber Seidenstoff" übersetzt. — Zu aţlas vgl. Mikl. I, 15, Nachtr. I, 7, II, 78.

بوبليس boblîn [Äg.], Popelin. — F. i. d. Wb.

hindurchgesteckt, mit einer Schraubenmutter ('alabz nitāje) versehen wird. Dieses Wort findet sich nur bei Wort. Mulh. 701: قَلَا وُوطْ الْبَعْلَة pilot; قَلَا وُوطْ الْبَعْلَة bolt (of a pier). Jene Bedeut. des Wortes خَد f. i. d. Wb.

رماسكو damâsko (ital.), Damast.

Findet sich nur bei Nof. 150 "واسكو du damas" und Mal. 140 "Damask مسجر – دماسكو [?].

برنوس barnős, bernűs [Syr.] , مرنوس marnűs [Äg.], Merino (Zeug). Nur (in der ägypt. Form) bei Cad. 27 und Mal. 140.

تيبت tibét [Syr.], تبيت tubét [Äg.], festes, schwarzes Wollenzeug (Tibet, Orléans, Paramatta) für Schuhe. Nur bei Sal. 20 "du satin, تست tibète."

نلانلة fānella, فانلة fānella [Syr.], فانلة fānella [Äg], Flanell; شغل فلانلة Tricotgewebe.

Fehlt bei Dozy. Hartm. 97 schreibt "fanella", Cad. 27 "fanélah", (Cad <sup>1</sup> 103 fanillah), Mal. 140 غنيلة.

شال sál ist nicht nur der Name eines Kleidungsstückes (s. Dozy s. v. '), sondern ebenso oft die Benennung einer Art feinsten Wollenzeuges zu Turbanen (قفر) und Gürteln (زفار) für Männer, Mudarrabîjen (s. oben das Wort مضبية) für Frauen u. dgl. (vgl. rumän. sal, grober Wollenstoff, Mikl. II, 162, Nachtr. II, 38). Das N. unit. فالله bezeichnet dann eine leffa, eine zenndra aus sâl 2), bedeutet aber auch eine abdje von weissem, sehr leichtem und durchsichtigem Wollenzeug (vgl. ZDMG XXII, 130).

شال میر فرمیر (eine Art feinen Tuches); aber شال کشیری oder شال کشیری, Shawl aus Kaschmir (s. Dozy s. v. میری, und Spitta, Contes 187). — F. i. d. Wb.

<sup>1)</sup> Das dort erwähnte Wort kás, wovon Dozy sagt: "j'ignore comment il faut écrire ce mot en arabe", ist wohl so viel wie 3; (s. dieses Wort unten im Abschnitte "Kleider.»)

<sup>2)</sup> Eine zenndret sal ist ziemlich klein und doch sehr teuer (c. 150 francs).

gaurus [Äg.], eine Art schwarzen Tuches. — F. i. d. Wb.

اشية háśije, Egge, Sahlband, Webekante.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Die Erklärung "chaîne d'une étoffe" (bei Dozy, nach Hélot) scheint mir sehr zweifelhaft. Beauss. hat dieselbe nicht.

inest oder بيش bis, ein Streifen in einem Gewebe, der nur aus Ketten- und keinen Einschlagfäden besteht, wie z.B. die Zwischenräume (feģģe) zwischen den verschiedenen, einander ganz gleichen Teilen eines Gewebes, das eine gewisse Anzahl verschiedener Stücke (beispielsweise Handtücher, Taschentücher, Schleier, abgepasste Kissenstoffe u. dgl.) enthält.

·Diese Bedd. der WW. نشل und فتجة f. i. d. Wb.

تقيل takîl, te'îl, dick, fest, grob (von Stoffen), im Gegensatz zu خفيف hafîf, dünn, fein, — eine Bedeutungsnuance dieser Wörter, die i. d. Wb. f.

κατιίετ, gewürfelt. — F. i. d. Wb.

مقلم mŭ'allam, gestreift.

Nur bei Boct. und Wahrm. (nicht bei Dozy). Kazim. übersetzt es unrichtig "orné de dessins". Vgl. das folg. Wort.

weissen Streifen. — تُشَيْن ' assa (eig. ein Strohhalm) heisst der schmale Streifen, der manchmal zwischen den breiteren Streifen ('alam) eines Mu'allam-Zeuges vorkommt. Ein besonderes Muster mit nur schmalen Streifen wird قَشَ القنديل genannt.

Diese Bedd. der WW. قشة , قش und مقشش f. i. d. Wb.

mucarra', mit deutlichem Muster von Blumen (oder VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique. 21

anderen Figuren), welche den ganzen Grund einnehmen, meist von Möbelstoffen, Tapeten u. dgl. gesagt; vgl. das folg. Wort.

In diesem Sinn ist das Wort denomin. von چُون 'ör' (Ader, Geäder; grosses, deutliches Muster auf Stoffen); — مقلّم بعرق (oder möglicherweise مقلم معرق) bedeutet "gestreift mit Blumen (oder anderen deutlichen Figuren) zwischen den Streifen". unterscheidet sich darin von ثثر netr, dass jenes ein Muster, eine Zeichnung (resme) mit grösseren, den Grund ausfüllenden Figuren, dieses gewöhnlich ein Muster mit kleineren, auf dem Grunde weit zerstreuten Figuren bezeichnet. Die Erklärung des Wortes netr bei Muh. النثر عند العامّة النقش في ist zu allgemein, und die bei Bel. "broderie sur étoffe" zu eng; am nächsten bei Wahrm. يَثْرُة gemalte oder gestickte Blumen auf Stoffen". — نقش na'ś (قشق na'śe) ist der allgemeine Name für jedes Muster und dessen Figuren auf Stoffen, und schliesst somit neben عرى und عرى z. B. auch نقطة nu'ta, sehr kleine Pünktchen, und x30 da"a, etwas grössere Punkte, Noppen (u. dgl. auf Tüll und ähnlichen Stoffen), ein. Diese Bedd. von نَثْر , معرّق , عِرق und دَتْق f. i. d. Wb.

משיבה mu arbas, mit einem Muster von kleinen Blumen (od. dgl.), so dicht aneinander gedrängt, dass keine deutlichen Figuren in die Augen fallen. — F. i. d. Wb.

منقش mŭna'waś, a) eigentlich als synonym mit منقش (s. Landb. 31), gemustert; b) kleingemustert.

Vgl. die von Landb. und Dozy (nach Boct.) gegebene Bedeut. "tacheter, marqueter, moucheter".

αρόμες ποζέπ ("zwei Wellen"), in zwei (oder mehreren) verschiedenen Farben spielend, schillernd. — F. i. d. Wb.

1) Meine Aufzeichnung ist undeutlich.

<sup>2)</sup> Bei Dozy wenig zutreffend mit "figure sur un habit" wiedergegeben, wie Dozy überhaupt das Wort ثوب in ähnlichen Fällen mit "habit" statt mit dem richtigeren "étoffe" übersetzt (vgl. oben ثوب).

## . ملبوسات Kleider

Für dieses besondere Fach der arab. Lexikographie haben wir bekanntlich das berühmte, grundlegende Werk von Dozy: "Dictionnaire des Vêtements arabes". An zweiter Stelle kommt der ausführliche, von Dozy lange nicht vollständig verwertete Artikel "Vêtement" bei Bergg. (SS. 798—810) in Betracht, während die im Vorwort genannten orientalischen Wörtersammlungen und die neueren Arbeiten von Hartm., Landb. und Krem. hier verhältnissmässig wenig zu Dozy's "Vêtements" und "Supplément" hinzufügen.

بدلة bedle, طقوم (Pl. طقوم), ganzer Anzug.

Das Fremdwort طاقم (aus türk. طاقم, s. Fl. III, 48, und vgl. Zenk. s. v., Mikl. II, 168, Nachtr. II, 45), welches im allgemeinen dem modernen Ausdruck "Garnitur" entspricht (vgl. z. B. Hartm. 116, Z. 4), wird von Dozy etwas unklar mit "assemblage de plusieurs choses réunies p. ex. d'habits", von Bel. im obigen Sinn richtiger mit "habillement complet" erklärt. So wird auch دولة bei Dozy mit "habillement, costume", bei Bel. genauer mit "habillement complet" (bei Hartm. 113, Z. 7, bedle kámile) übersetzt. Noch näher entspricht den oriental. Wörtern das moderne franz. "un complet", da in dem Ausdruck bedle immer, und am häufigsten auch im ta'm, die Unterkleider nicht mit inbegriffen sind, wie denn auch die verschiedenen Kleidungsstücke einer bedle, sowie die eines "Complet", in der Regel von demselben Stoffe gemacht werden. Übrigens wird sowohl bedle als ta'm meistens, wie immer "un complet", nur vom Männeranzuge gebraucht, z. B. بدلة مصرية, śirwâl und damir von demselben Stoff.

wikō, 1) [Syr.] a) weite, lange Jacke europäischer Form, veston, für Männer; b) Jaquette für Frauen, von Tuch oder anderen dicken Stoffen (zum Unterschied von bāntō), aus Europa als "Confections" importirt; 2) [Äg.] europäischer Damenmantel, "zejj el-bāltō" für Herren. — فالتن bānto, bantō, غالته bāltō, 1) [Syr.] a) weite Jacke europäischer Form, für Männer, Paletot, kürzer als der sākō; b) Jaquette für Frauen, aus dünnen, baumwollnen Stoffen; 2) [Äg.] europäischer Überzieher für Männer.

Zu diesen Fremdwörtern, die sich nur bei Nof. 146 ("Un paletot;—sac. ساكو"), Mal. 49 ("overcoat, surtout, ") und Wort. Mulh. 690 ("بالتو معاكو overcoat") finden, bemerke ich folg. Formen: Plur. هاكوات [Syr.], ساكوات sākawāt [Äg.], bāntāt [Syr.], bāltawāt [Äg.]; sâkwi, sâkwak, sākwoh [Syr.], bāntwi, bāntak, bāntoh [Syr.], mein, dein, sein (sākō, bāntō), welche zeigen, dass in Betreff dieser ganz modernen Eindringlinge mit ihrem unarab. Auslaute ein fester Sprachgebrauch sich noch nicht herausgebildet hat ').

تكيطة) zakéta, Pl. -át [Äg.], Jacke europäischer Form, für Männer; عبالته zakéta bálto, ein wenig länger und weiter als die zakéta; " عندة و sitre zakéta, europäischer Oberrock, ein wenig weiter als die gewöhnliche sitre.

Das Wort کیطة (franz. jaquette) f. i. d. Wb. Zakéta (wie auch báltō und sâkō) unterscheidet sich von sitre, dem gewöhnlichen europäischen Oberrock, redingote, dadurch, dass jene nicht wie diese eine Taille (وَسُطُ oder بَكُن oder عَبُن und Schösse (atak

oder fustán) hat. Das Wort sitre schreiben Cad. 25 sitrah, Mal. 49, Bel. Franç. (s. v. redingote), Wort. Mulh. ستُرة, und Hartm. 240 sitri, sitre, Dozy (nach Muh.) und Nof. 146 hingegen, zu welcher Form mir ein sonst nicht vorkommender Plur. سترى von meinem Lehrer in Beirut gegeben wurde. Zu atak und fustán vgl. unten فستان.

دمير (Lubrán [Beir.], دامر dámir, خامر dámir [Dam.], دمير demír [Äg.], خامر durrā'ije [Bed.], kurze Jacke orientalischer Form, für Männer.

Die Form فام, die mir viel seltener begegnete, findet sich nur bei Wolff 189, wo das Wort richtig mit "kurze Jacke" (vgl. das folg. Wort) übersetzt wird; dagegen weniger gut bei Dozy s. v. دامي (nach Muḥ.): "habit qui va jusqu'à mi-corps". Die Form sindet sich auch bei Cad. 102 und Hartm. 208. Zu kubran, bei Hartm. auch kubaran, vgl. unten das Stammwort, und zu dem i. d. Wb. f. Beduinenwort مُرَّاعِيّة das Stammwort مُرَّاعِيّة, Dozy, Vêt. 177 ff. und "Suppl". Statt der Pluralform كبارين bei Dozy (nach Muḥ.) sagt man in Beir. kubrānāt.

فرملية fermelije [Dam.], هلطة salţa [Beir.], Jacke, ähnlich dem dâmir, aber mit weiteren, mehr nach europäischem Schnitt gemachten Ärmeln.

Das Wort فرملية findet sich nur bei Wolff 189 als "kurze Jacke", bei Bergg. 800 (Vêt. de l'homme) "jaquette à la mamelouque que l'on porte sur le mœultân dessus le pantalon", und 806 (Vêt. de la femme) "spence ou corset"; vgl. das Stammwort فرملة weiter unten. — Nach Dozy ist مناطقة "veste ou jaquette pour homme ou femme" (Vêt. 210 wie Hartm. 208 nur für Weiber).

رصرانية sarrāfije (von صرانية, Wechsler, Banquier, etwa "Comptoirrock)", weite, längere, grade geschnittene Jacke für Männer, länger als der båntō, kürzer als der såkō. — F. i. d. Wb.

كبوت, 1) [Syr.], ist jetzt eine kurze, mit Stickereien verzierte Jacke von Tuch oder anderem, dickem Wollenstoff, mit weiten Ärmeln; k. mufettak, gesteppte Jacke mit aufgeschlitzten, hängenden Ärmeln für die Konsulatsdiener (قَرَاص). Im Libanon ("قراص) bezeichnet hingegen kabbūt einen langen dāmir mit Kaputze (kabūca oder vielleicht قَرَامِيَّةُ); 2) [Äg.] kabūt, kabbūt, [Oberäg.] kabūd, Überzieher europäischer Form, für Männer, ungefähr wie der bāltō, aber mit angeknöpfter Kaputze (tartūr), vgl. unten عَاكِمُ لَكُونَا عَلَى الْعَلَى ال

bist, lange, weite Jacke aus dickem Wollenzeug, für Männer, von derselben Grösse wie die sarrāfije, mit reicher Posamentirarbeit und Stickereien in Weiss und Gold verziert, Ehemals von reichen Leuten "im Gebirge" sehr viel getragen, ist der bist, der einer kurzen 'abāje mit Ärmeln ähnlich sieht, jetzt ziemlich selten geworden, und wird meistens von europäischen Reisenden gekauft.

Andere, ganz verschiedene Erklärungen dieses Wortes s. bei Dozy.

kubr, Bauernrock, welcher über dem Hemd ('amís) an-

<sup>1)</sup> Vermutlich ist das Wort ursprünglich عفتق zu schreiben, und bezieht sich seine Bedeut. ("fendu d'un bout à l'autre", Kazim.) auf die Form der Armel.

statt eines 'umbaz getragen wird. Der kubr, der einer kurzen 'abaje mit langen Ärmeln, wie denjenigen eines bist's ähnlich sieht, ist doch selbst länger als der bist und gewöhnlich von grobem, rotem oder blauem Baumwollenzeug (hām) gemacht.

Dozy hat ein Wort کِبْرِ teils als "le nom d'une étoffe", teils (nach Wetz. ZDMG. XXII, 94, 164) mit "jupon" und "manteau de femme" erklärt. Krem. Not. 22 hat (ohne Vokale), und erklärt, dieses "aus dem Pers. entlehnte" Wort folgendermassen: "ein Wamms aus Tuch, mit Baumwolle gefüttert und stark gesteppt, um es stich- und hiebfest zu machen" 1). Die Form گُبر, welche Krem. aus einer Handschrift der "Luzûmijjât" (von Abū'l-ʿAlâ el-Maʿarrī) belegt, aber für irrig hält bei Wetz. und Dozy scheint denn Krem. als ein anderes Wort betrachtet zu haben], findet, bei dem bekannten häufigen Übergang von i in u und umgekehrt, schon in der modernen, städtischen Aussprache kubr eine gute Stütze, und wird durch die Aussprache éibr bei den transjordanischen Beduinen sichergestellt. Meine dort gemachte Aufzeichnung: " ¿ibr ²), grosser, dicker, ungefähr knielanger Rock, über dem tob getragen, mit gewöhnlichen Armeln" (d. h. nicht wie die eines töb oder einer cabaje), hält ungefähr die Mitte zwischen der obigen Beschreibung und der Erklärung bei Kremer. Der čibr wird auch manchmal von den Beduinenweibern als Wintermantel getragen. Zu der Bedeut. vgl. auch کبران S. 317.

غلمة dolama, dolma, Pl. -dt [Oberäg.], kurzer kaftan (s. جبة)
aus Tuch.

Dieses i. d. Wb. f. Wort ist natürlich das türk. طوله, panaris (vgl. Zenk. s. v., Mikl. I, 50, Nachtr. I, 29, II, 104, Meyer 70).

<sup>1)</sup> Nach der von Krem, angeführter türk. Erklärung des Burhân-i-kâṭi' bezeichnet كَبْر, das in der Pehlevisprache خغتان [= dem modernen وفغطان bedeutet', ein in der Kriegszeit unter dem Panzer getragenes, baumwollnes [يمبوقلي bei Krem. ist offenbar ein Druckfehler für يمبوقلي] Kleidungsstück.

<sup>2)</sup> Wetz. l.l. 164 schreibt jibr (nj = das ital. g in genio.) Ich hörte ganz deutich das ital. c vor i.

عاية sája, weiter, hemdähnlicher, knielanger Rock, weiss oder schwarz.

Anders bei Dozy (nach Muḥ.). Nach Fl. III, 37 ist das Wort wahrscheinlich das "ital. saja, sajetta, span. saya", welche WW. teils eine Art Kleid, teils eine Art Tuch bedeuten; vgl. türk. مايع, Sarsche, bulg. saja, langes Kleid (Mikl. II, 149, Nachtr. II, 22).

بنتان بال بالم festán, fustán, Pl. نساتین ; 1) [Jerus.] Priesterrock; 2) [Äg.] = اتك atak, Schoss eines europ. Männerrocks.

Diese Bedd. des Wortes 'فس' f. i. d. Wb. Zur Bedeut. "Frauenkleid" s. unten تنورة – تنورة, türk. etek, findet sich nur bei Krem. Beitr. I, 9 mit der Bedeut. "Saum des Gewandes".

eveite, fusslange über den 'umbåz (= äg. kaftån, 'aftån) getragene Männerrock (s. Dozy, Vêt. 107-117, Mikl. I, 55, Nachtr. I, 33, II, 110, Meyer 82); 2) [Oberäg.] ein fusslanges, eigentümlich geschnittenes Frauenkleid aus schwarzem Wollenzeug, an beiden Seiten von oben bis unten offen, und durch lange, schwarze Schnüre und Troddel zusammengehalten. Die Ärmel sind gewöhnlich ebenfalls geschlitzt; mitunter fehlen sie gänzlich.

Die Bedeut. ad 2) f. i. d. Wb. Die gewöhnliche Kleidung der Weiber besteht in Oberäg., wie meistens auch in andern Gegenden ausserhalb der grossen Städte, nur aus dem fusslangen, hemdähnlichen töb aus blauem Baumwollenzeug, wobei als Kopfbedeckung eine tarha von demselben Stoffe dient.

burnus, 1) [Oberäg.] der weisse, maghrebinische Mantel mit Kaputze, entweder mit oder ohne Ärmel; 2) [Dam.] grosser, weiter Mantel ohne Kaputze und Ärmel, gewöhnlich mit Seidenstickereien auf den Schultern verziert.

Dieses bekannte Wort (Dozy Vêt. 73—80) wird allgemein (bei Dozy, Bel. u. And.) mit "capuchon" und "manteau à capuchon" oder oft nur "manteau à capuchon" erklärt, womit auch کبوت (s. das folg. Wort) übersetzt werden

könnten. Nur Hartm. 297 hat "burnus seidener Mantel". Eine ehemals getragene Art "Burnus" aus dem Haurân heisst عُرْانية. In Alg., wo das Wort burnus, bernus, lautet, bedeutet es bekanntlich nur "Mantel mit Kaputze", und diese heisst قُلُونِ فَهُ (vgl. Dozy), in Tun. عُرْبوشة (f. b. Dozy). — Zur Ableitung des Wortes aus βίρρος s. Fränk. 50.

علبية ralbije [Äg.], eine Art Burnus mit sehr kleinen Ärmeln wie auf einer 'abáje. — F. i. d. Wb.

كاكولة kākūle, Pl. كواكيل, 1) [Äg.], fusslanger Mantel für Männer in der gibbe- (oder eher in der benis-) Form 1), unterscheidet sich aber von dieser dadurch, dass die Ärmel gerade so lang sind wie diejenigen des unter der kakûle (wie auch unter der gibbe oder dem benis) getragenen 'aftan', d. h. bis an die Fingerspitze reichen, und bis zum Ellenbogen aufgeschlitzt (maftúh) sind, während die Ärmel der gibbe nicht aufgeschlitzt (ma'fúl "geschlossen") sind und nur bis an die Handwurzel reichen. Ausserdem ist die kākúle, im Gegensatz zu gibbe und benis, gewöhnlich gefüttert, mit einem Kragen (قَلَة) versehen, und auf den Schultern, am Kragen, an der Armhöhle (باط) mit Stickereien in Seide (maṣrūf, taḥrīr) verziert; 2) [Oberäg.], = کاکولیة kākūlije [Syr.], fusslanger, weiter Mantel mit einer oder zwei Knopfreihen vorne, und häufig auch einer Knopfreihe auf der Innenseite der Armel und mit einer angenähten Kaputze (äg. tartúr, syr. kab(b)úca).

<sup>1)</sup> S. Lane, Eg. I, 38.

قبيص سد gamîş sidd [Sudân] unterscheidet sich dadurch von dem gewöhnlichen Hemd (gamîş, 'amîş), dass es auf beiden Achseln offen ist, wo es zugeknöpft wird.

تلفرونة , سقرونة , w skūfa, hohes, gerades, cylinderförmiges Barett ohne Krämpe ( ) für griechische Mönche, zum Unterschied sowohl von تارسة 'allūsa (äg. تارسة 'alansawa), dem hohen, oben konkav eingeschwenkten ( ), für griechische Priester, als von طابية tābije, dem hohen, konischen ( ) für maronitische Priester (s. auch das folg. Wort).

Das Wort κές ω (κές ω) f. i. d. Wb. Dozy hat nur honnet de nuit (nach Boct.); vgl. Zenk. s. v. ("spitzzulaufende Janitscharenmütze") und Mikl. Nachtr. II, 63. Das Wort, das im Türk. als arab. Lehnwort gilt, geht wohl auf σίμι = ἐπίσκοπος zurück. Zu σίμις, κίμις μας und Fränk. die ziemlich abweichenden Erklärungen bei Dozy und Fränk. 53. σίμις bedeutet in Äg. auch ein Gefäss zur Destillation von Rosenwasser (u. dgl.) in der Form eines Priesterhuts (f. i. d. Wb.).

[?ستكية] sattakîje [Jerus.], hohe, schwarze Mütze ohne Schirm, mit steifem Rand und weichem, am Rande herunterfallendem Kopf (burnus?); wird von einigen lateinischen (d. h. römischkatholischen) Priestern getragen.

F. i. d. Wb. — Der gewöhnliche Hut der lateinischen Priester heisst, wie im allgemeinen jeder Hut europäischer Form (für Männer und Frauen), bornéta (Dozy s. v. بريطة, wo auch nach Ben Sed. Suppl. 899 die Form برتلة bertela für Tunis nachzutragen ist).

رَمُرُية (باتي بَوَانِية  $t\bar{a}k\hat{y}e$ ,  $t\bar{a}'\hat{y}e$ , Pl. طاقية (باتي باتية 
dünne, weisse, baumwollne Kappe unter dem Fez, besonders für ältere Männer; 2) dünne Kappe für kleine Kinder, manchmal durch ein Band, bei den Beduinen iznäg (نان) genannt, unter dem Kinn festgehalten; 3) ein ehemals allgemein, nunmehr selten und nur bei den Muslimen gebräuchlicher, niedriger tarbūs für Frauen, häufig mit Perlen auf der Troddel verziert (vgl. unten dum dem dem selben stoff wie der Männerfez (aber nur in dunkleren Farben, benefse
v u. dgl.), jetzt aber nur von Sammt verfertigt.

Die Bedd. ad 2), auch im Türk. (vgl. Zenk. s. v. und Mikl. II, 169, Nachtr. II, 45), und ad 3) f. i. d. Wb.

[? aga [Bed.], eine Art Kopfbedeckung für kleine Kinder, welche den ganzen Kopf nebst Nacken und Wangen schützt und vorne rings um das Gesicht herum hervorsteht.

Möglicherweise könnte dieses i. d. Wb. f. Wort, welches ich leider nur in obiger Umschreibung verzeichnet habe, so viel wie das schriftar. عَقَعَة "Elster" sein '). Wenn dem so ist, hätte ich das Wort falsch gehört 'uga' statt 'ug'ag oder vielleicht 'ug'a' '). Oder hängt das Wort mit dem auch i. d. Wb. f. Beduinenworte رقاع کا تعدیم تعدیم تعدیم استون المنافع المن

<sup>1)</sup> Ganz und gar dieselbe Art Kopfbedeckung, wie die oben beschriebene, heisst in Schweden "kraka" (Krähe), und wird nur von kleinen Mädchen getragen. Von einem solchen sonderbaren Zusammentreffen der beiden Sprachen, der arab. und der schwed., in bildlicher Namengebung, liefert auch das Backwerk خطائفة مقلمة (a. unten im Abschnitte "Speisen") ein Beispiel.

<sup>2)</sup> Einerseits wird das  $\ddot{\omega}$  auch bei deu Beduinen mitunter als hemza ausgesprochen, andrerseits wird das dem  $\ddot{\omega}$  gewöhnlich entsprechende g so tief postpalatal ausgesprochen, dass eine Verwechselung mit  $\varepsilon$  leicht möglich ist.

<sup>3)</sup> Der gewöhnliche Kamelsattel bei den Beduinen besteht aus zwei gabelförmigen Holzstücken (1) hedde, welche auf den Rücken vor und hinter den Höcker gesteckt, und an beiden Seiten durch je zwei gekreuzte und mit Seilen (الله المحافظة) an den Enden und Spitzen der beiden hedden befestigte Holzstäbe

[عينبيت] cenbéti [Bed.], Kopftuch unter der keffije auf einem mendîl oder auf dem Kopfe selbst getragen. - F. i. d. Wb.

'urs 1) [Syr., Ag.] der obere, flache, liegende Teil eines Fez, einer Mütze, eines Huts (vgl. das folg. W.); 2) [Syr.] eine besondere Art Holzkohlen in der Form von flachen, runden Scheiben mit einem kleinen Loch in der Mitte; 3) [Oberäg.] gurs oder häufiger gursa, grosse Bucht des Nilflusses (vgl. oben ةربغ, S. 275).

Diese Bedd. f. i. d. Wb.

قراع dâira, 1) = بان, der cylindrische, stehende Teil eines Fez' (Huts, Mütze); 2) das Seiten- und Hinterleder an den Schuhen, zum Unterschied vom Oberleder auf dem Rist, wiss (x,, s. weiter unten).

Diese Bedd. f. i. d. Wb.

turra, 1) [Dam.] = زر زين zirr [Äg.], die Troddel des Männerfez; 2) [Dam.] Troddel an Damenstiefehn; 3) [Äg.] = فوقلة fer'illa, ein Stück Zeug, ein Taschentuch (od. dgl.), zu einer Peitsche zusammengedreht, womit spielende Kinder einander schlagen.

Das Wort ", hat in diesem (sonst nur bei Wort. Mulh. 696 angegebenen) Sinn in Äg. die Pluralform , ezrâr, zum Unterschied von برائر zirr, Knopf, Pl. رائر oder زار (in Syr. hingegen

asjan) miteinander zusammengehalten werden. Unter jeden gedadj wird ein Strohsack (ثنائش oder نتائج , voitr) gelegt und durch Riemen (netdis, وثر) festgehalten. Der ganze Sattel, der auch einfach heisst, wird durch zwei an beiden Seiten an den beiden 'asjan-Paaren befestigte Bauchgurte, von welchen der vordere بطاري baţan und der hintere عنب hagab heisst, am Körper des Kamels festgehalten, und auf den Sattel wird nun der ugdh gelegt, um darauf gut zu sitzen. Die WW. حازمات und حائث (شتائش), die obigen speziellen Bedeutungen der WW. جداد, وثو und وثو f. i. d. Wb. Der hier gegebene Unterschied

zwischen حقب uud حقب findet sich schon bei Wetz. ZDMG XXII, 120, mit der schriftar. Form بطان.

s. v. Mütze, Nof. 143, Bel. Franç. (s. v. gland, "houppe en laine, en soie") und Abcar. s. v. tassel. Daneben ist in Syr. auch das allgemeine šir śerrābe sehr gebräuchlich, welches Wort in Äg. (hier häufig śurrābe ¹) ausgesprochen) gewöhnlich Troddeln an Gardinen, Pferdedecken u. Ähnl. bezeichnet. Die Troddel am Weiberfez heisst in Syr. höś, vgl. unten in Bedeut. des Wortes ("touffe de cheveux qu'on laisse sur le sommet de la tête", Dozy), die i. d. Wb. f. Die Bedeut. ad 3) von šir f. i. d. Wb. und šir (aus Φραγελλιον, flagellum Fränk. 113) ist sonst, nach den Quellen bei Dozy, eine grosse Lederpeitsche für Lasttiere.

غنى śawâme [Syr.], عنى [Äg.], ein kleines, enges, (etwa) zollhohes, rohrförmiges Stück in der Mitte des 'urş (s. S. 324), von demselben Stoff wie der ganze Fez. Die تبطة طرة 'amţet turra, d. h. das mit Seidenfäden fest umbundene Ende der Troddel (vgl. das folg. W.), wird in die śawâme hineingesteckt und mittelst einer kleinen, durch die śawâme gehenden und auf der Innenseite (تعر) des 'urş befestigten Schnur festgehalten.

Das Wort شواُمة und die obige Form und Bedeut. des schriftar. قبطة vgl. das folg. Wort.

رباط رقبة (باط رقبة 'amtet (oder rabtet) ra'aba [Syr.]; رباط رقبة oder كراتة kraváta [Äg.], europäische Halsbinde für Männer, Krawatte.

Das Wort كرابط und der Ausdruck قبطة رقبة f. i. d. Wb.; nur Delap. 98 hat برابط و grabeth", cravates, neben (S. 74) و الرقبة (bei Nof. 144 und Hartm. 97, Z. 17, رباط و bei Cad. 25, Mal. 47 und Sal. 15. محرمة الرقبة (bei Boct. s. v. "cravate") bedeutet in Syr. nur Halstuch (ein grösseres, viereckiges Tuch, meis-

<sup>1)</sup> Hartm. 263 giebt [für Syr.] širrdbi und [für Ag.] širrdbe. Auch in Alg. heisst diese Troddel نشه aber in Tun. (nach Mach. 437) کُنْبِیتند (f. i. d. Wb.).

tens für Frauen und Mädchen). Das Wort عُمْطُةُ bedeutet nicht nur "bandeau de tête" (Muh., Dozy, Bel.), sondern, wie aus den Ausdrücken قر برقة (s. ظرقة (s. das vorangeh. Wort) und إزار (s. قدة (s. قدة), S. 288 ff.) ersichtlich, ganz allgemein "Binde" (so richtig bei Wahrm.). Als "Haarbinde" für Frauen und Mädchen ist die 'amta ein dünnes zur Breite von etwa 4 cm. gefaltetes Seidentuch, das wie bei uns über das zurückgekämmte Vorderhaar und unter das Hinterhaar gebunden wird, zum Unterschied von بند bend (Pl. بنود), dem "Haarband", womit die unteren Enden der Haarflechten umbunden werden.

مضبطة, 1) madbaţa, kleine Schürze, Serviette oder Lappen beim Rasiren armer Leute; 2) maṣbaṭa oder mazbaṭa, richterliches Urteil.

Die Bedeut. 1) f. i. d. Wb. Die richtige Aussprache bei der Bedeut. 2) findet sich nur Fl. III, 39 "madbaṭa, nach gewöhnlicher türk. Aussprache mazbaṭa".

مريلة marjala, Geiferlappen (für Kinder), Pichel. F. i. d. Wb. Nur bei Hartm. 249 (s. v. Schurz) findet sich das vermutlich synonyme marjala.

sidrîje, 1) [Syr.] Weste, gilet, = Äg. صدرية بسلاة، 2) [Syr.] Leibchen für Frauen, unter dem Kleid getragen und gewöhnlich einfach zugeknöpft (vgl. unten مشت und تا المنافعة 
Die Bedd. 2) 3) und 4) für صدرية f. i. d. Wb. und für مملوك findet sich die Bedeut. "Schürze" nur bei Bel. (Wahrm.), Heury und Bel. Franç. (s. v. tablier). Die Schürze für Männer

gedîl [Bed.], ein um den Hals getragenes, geflochtenes Band, worin die Pistolen gesteckt werden.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

هيفية ه(e) fife [Bed.], Säbelgurt.

Zu diesem i. d. Wb. f. Sinn vgl. die bei Dozy gegebenen Bedd. dieses Wortes. An diesem Gurt ist die *śedde* befestigt.

شدة غفط [Bed.], Scheide für Säbel (séf) und Dolch (sibrîje). Diese Bedeut. des Wortes مُشَنَّة f. i. d. Wb. Zur obigen Bedeut. von شبوية (sonst "Reitkorb auf dem Kamel", s. Dozy), welche sich nur bei Bergg. 802 "schebrîyyé poignard" findet, vgl. شبور), épéron, bei Dozy und شبور، épérons" bei Beauss.

<sup>1)</sup> Lane, Eg. I, 38, giebt die Zahl der Badetücher auf 5 an, nennt aber nur mahzam als besonderen Namen für das Lendentuch. Das erste seiner Tücher an napkin in which to put his clothes wurde von meinem Gewährsmann nur fütz genannt (vgl. oben śóra, S. 306), und vielleicht könnte

شملة śamle, 1) [Äg.] breiter, dicker und ausserordentlich langer, wollener Gurt für Vorläufer (شائس); 2) [Sudân] ein grosses, schwärzliches Umschlagetuch von grobem, wollenem Zeug, mit Gewürzen geräuchert, um damit teils den Körper selbst, teils (und vorzugsweise) die in die śamle eingelegten Kleidungsstücke zu parfümiren.

Nur Dozy (nach einigen älteren alger. Reisebeschreibungen) und Beauss. geben die allgemeine Bedeut. "ceinture", Beauss. auch "partie du haïck qui enveloppe la tête et la figure", Bel. (syrisch) "bandeau, petit turban". Bei Dozy, Vêt. 59, wird als synonym mit "c's folgendermassen (nach Lane) beschrieben: c'est une pièce oblongue d'une étoffe de laine épaisse, dont on fait usage pour s'en envelopper le corps pendant le jour et qui sert également de couverture pendant la nuit; elle est généralement brune ou grise"; Kazim. Bel. u. A. "manteau qui enveloppe tout le corps".

شومار) شهار (شومار) شهار [Äg.], Pl. قبن iśmire (mit sehr deutlichem i im Anlaut), ein langes, breites-Band (dicke Schnur od. dgl.), welches um den Hals und kreuzweise über den Rücken gebunden wird, um zu verhindern, dass im Busen (عُبِّتُ) getragene Sachen durch die Ärmel herausschlüpfen (انسلت); wird besonders von Vorläufern getragen.

Dieses Wort findet sich bei Boct. (Dozy) und Cad 1 97 (bei Beiden ohne Vokale) mit der Bedeut. "Hosenträger" (s. unten und bei Wort. Mulh. 697 "
shoulder band for keeping up the sleeves (vgl. das folg. Wort).

رمانة رمانة (Ag.], Achselband, Epaulette; 2) [Äg.] ein Zierat aus Posamentirarbeit auf dem śuműr eines Vorläufers (s. das vorangeh. Wort); auf dieser rumműne sitzt eine ökṣa, ein Knopf in Posamentirarbeit mit Golddraht ('aṣab).

Die Bedeut. 1) des Wortes رُمَانة ("Granatapfel") findet sich nur bei Nof. 275 und Heury 172. Die Bedeut. 2), das Fremdwort سيليطة und die obige Bedeut. des Wortes عُقصة f. i. d. Wb.

شكليك śaklik, [Oberäg.], Ledergurt mit besonderen Fächern, je eins für jede Patrone. — F. i. d. Wb.

الماق للمسلم (Beir.], Pl. -dt, طباق تنولك للمسلم إلى المسلم المس

butr [Äg.], Pl. -dt, Kniehosen für Soldaten, mit tüzlük (s. das vorang. Wort) getragen.

Dieses i. d. Wb. f. W. ist das türk. بوطور potur "eine Art Hose, oben weit und vom Kniee abwärts eng anliegend und mit Hefteln befestigt", Zenk.; Mikl. Nachtr. II, 15, 183, Slav. 19.

wöhnliche europäische Männerhosen; 2) (wie auch das franz. pantalon) weisse, europäische Unterhosen für Damen anstatt des oriental. śintiján (vgl. Dozy); باستنبولی, sehr weite Männerhosen europäischer Façon, etwa die Mitte haltend zwischen den gewöhnlichen abendländischen Hosen und dem oriental. śirwál (Pumphosen).

Das Wort بنطاري findet sich in den oriental. Wörtersammlungen Nof. 145, Mal. 49, Cad. 25 (banthalòn), wie auch bei Heury, Bel. Franç. und Hartm. 206 (bantalūn). Die Form منطاوي, die Bedeut. ad 2) und die Varietät stambūli f. i. d. Wb. Zu dem bekannten Wort سَروال , شروال , شروال غفارية śelwar) vgl. Dozy, Vêt. 203—209, Fränk. 47, Mikl. II, 164, Nachtr. II, 40.

شخشیر śaḥśir [Äg.], Unterhose für Männer (eig. nur bei den Schneidern neben dem allgemeinen libâs gebräuchlich).

Dieses Wort, türk.-pers. چاقشیر ("lange und weite Hose, VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique. 22 die an den Knöcheln anschliesst", Zenk., vgl. Mikl. I, 35, Nachtr. I, 20, II, 92) wird bei Dozy (nach Boct.) mit "haut-de-chausses, pantalon joint à des chaussures de peau" und (nach Humb.) mit "bas" erklärt. Beauss. schreibt قششه, Pl. شقاش, Cherb. tchekatcheur, Delap. 75 شقاش tcheqatcher", Marc. neben شخشیر Ben Sed. "تقاش من خشیر", Mach. 437 تقاشی (Alles nur mit "bas" erklärt); vgl. auch das folg. Wort. Hiernach Dozy zu vervollständigen.

gwanti [Äg.], Handschuhe.

قشه sedáde (oder vielleicht richtiger seddåde), kleine einfache Schnalle hinten auf europ. Hosen und Westen; wird auch b(e)zime oder memseke genannt.

Diese Bedeut. des Wortes شدادة f. i. d. Wb. Zu dem allgemeinen Namen für "Schnalle" بريم oder بريمة vgl. auch unten بريكة — Das i. d. Wb. f. Wort مشكة bedeutet gewöhnlich "Griff, Handhabe", wofür Dozy (nach Boct. und Muḥ.) مشكة مسكة مسكة مسيك hat, Bel. und Muḥ. مسكك أدا المسكة المسكدة 
وَمِات oder كُتّافات [Beir.], قِشاط [Dam.], غرّامات  $\mathit{biga}$ , Pl. - $\mathit{át}$  [Äg.], Hosenträger.

Die WW. بيونباغة und بيونباغة wie auch die obige Bedeut. von يونباغة f. i. d. Wb. In Dam. sagte man mir aber, dass غثانة nur "Strick, Fessel", womit die Hände auf dem Rücken zusammengebunden werden (= schriftar. كتانة) bedeute. Für den ganz modernen Begriff "Hosenträger", geben Wolff (s. v. Tragband), Hartm. 206 und Cad. 25 حَمَالُونَ أَنْ

Heury 53 und Bel. Franç. 137 (وجالة (البنطاري), Dozy (nach Boet.) شمار (s. oben S. 328), Cad. باله سمار نالله und شمار illa-cât", Delap. 77 تيرانتي tiranti" (aus dem Franz., Ital.)

súbije [Äg.], Steg (an Beinkleidern) = frz. sous-pied. Nur bei Cad. 25 soubià.

جبانات tśirbānát [Jerus.], Strümpfe.

Das Wort جربان findet sich nur bei Dozy (nach Burckh. Nubia) ohne Vokalisation und bestimmte Bedeutung. Das allgemeine Wort für "Strumpf" [Beir., Dam., Äg.] ist gorab aus türk.-pers. چوراب, Mikl. I, 43, Nachtr. I, 25, II, 97, Meyer 450). Daneben kommt in Syr. (besonders in Beir. und Jerus.) auch das ital. Zudsa, kelsa, Pl. -at, vor. (Eine Schreibung oder Aussprache Luss, wie bei Dozy, kommt jetzt nirgends vor.) Muḥ., Bel., Heurý, Bel. Franç. und Abcar. , جواربة und جوارب mit dem Plur. جورب und جورب was vermutlich als die richtige (d. h. modern-schriftar.) Form gilt. Ich hörte aber das Wort nie anders als gorab (oder gorab) aussprechen, mit dem Pl. gorābat; Wolff 279 hingegen gerab, -ât (Nof. 148 جرابات) und Hartm. 258 für Syr. nur kilsât. Für Äg. giebt Hartm. 258 gūrābát und 321 kalsát, die einheimischen Wörtersammlungen dagegen nur جررابات, Sal. 15 gorabát, Cad. 1 97 chouràbat, Cad. 2 26 charabath, Nakhl. 157 "shorābât or gorābât", Mal. 46 auch شرابات. In Alg. heisst "Strumpf" neben dem allgemeineren شخشیر (vgl. oben شخشیر) nach Beauss. جرابة (Pl. جرائب), was in Tunis (auch nach Ben Sed. Suppl. 909) "guètres" bedeutet, nach Marcel جراب djerdb oder چرواب tchouráb mit dem sonderbaren Pl. چرواب tcherouáb in kollektivem Sinn), und in Tun. nach Ben Sed. Suppl. 896 und Mach. كلاسط 437 كلاسط klåset. Hiernach Dozy zu vervollständigen.

## Schuhe.

Der allgemeine Name für "chaussure" (schriftar. عنه مركب ) ohne Hinsicht auf die Form ist in Äg. wie in Syr. مركب merkûb oder etwas seltener ترجيلة) ترجيلة ناب teryîl. Daneben kommt in Syr. auch عرماية ويستسفنو, das besonders, wie merkûb in Äg., den gewöhnlichen, roten Schnabelschuh der Stadtbewohner bezeichnet (vgl. unten غراب), sehr oft als allgemeiner Name für alle Arten von Schuhen vor (vgl. Landb. 397 und Fl. III, 29). In Algier, wo (nach Beauss., Delap., Cherb. und Marc.) "souliers, chaussure" مشاطة (aus span. zapato) heisst (vgl. unten مشاطة gebraucht werden ¹).

Das gewöhnliche, schwarze Wichsleder heisst ģild bõju, manchmal auch nur bõju, das oriental. Maroquin, Corduan, sihtijün und das Glanzleder lammā<sup>c</sup><sup>2</sup>). Das Oberleder vorne heisst far<sup>c</sup>a oder gewöhnlich wiśś (wuśś) el-iģr, oft auch einfach wiśś <sup>3</sup>) (vgl. oben š, die Sohle nā<sup>c</sup>l, "Halbsohle" (das Neube-

<sup>1)</sup> مَشَايِّذ , bei Dozy (nach P. Smith) mit "semelle» übersetzt, wurde mir von meinem Lehrer in Paris (einem geborenen Algierer) als das dem franz. "chaussure» am meisten entsprechende moderne Wort (statt des schriftar. في bei Humb. 20)

genannt. Beauss. erklärt jedoch مشاية mit "machine pour apprendre à marcher aux enfants", und dies ist auch die jetzige Bedeut. des Wortes in Ag., wo meśśáje oder sennade (سَنَانَة, f. i. d. Wb.) ein dreicckiges Holzgestell auf Rädern oder Rollen mit Stäben an jeder Ecke und zwei Griffen (idén), an welchen das innerhalb des Gestelles stehende Kind sich hält, bezeichnet.

<sup>3)</sup> Zu dieser bei Dozy fehlenden Bedeut. der WW. is und von vgl. Boct., Cherb., Heury, Bergg. s. v. empeigne, und Landb. 234. In Ag. heisst nach Cad. 100 "empeigne sine ghiche".

sohlen alter Schuhe) nuss  $n\bar{a}^c l$  1), das Hinterleder (der Hacken)  $k\bar{a}^c b$  (in Alg. nach Beauss. und Delap. 92 عَنْم qdem), der Absatz  $k\bar{a}^c b$   $n\bar{a}^c l$  oder, wenn kein Missverständniss zu befürchten ist, einfach  $k\bar{a}^c b$  (in Alg. nach Beauss., Ben Sed. und Cherb.  $k\bar{a}^c b$  (in Dozy nachzutragen), Lappen  $sa^c fet$  wiss.

نترنات fetrenat, die Seitenstücke des Oberleders (zwischen wiss und  $k\bar{a}^cb$ ).

Dieses i. d. Wb. f. W. ist vielleicht richtiger عَرْيِنات als ein Plur. des Duals قِتْرِين (hier etwa "zwei Zwischenstücke") zu schreiben.

بوز bûz oder auch bûs, die vorne aufgebogene Spitze der Sohle, Schnabel.

Zu dieser i. d. Wb. f. Bedeut. vgl. besonders alban. buze, Lippe; Spitze, Schnabel eines Gefässes"<sup>2</sup>).

خنب deneb [Syr.], وُلُّومة zellûme [Äg.], der keilförmige, hinten einige Zoll hinaufgehende Teil des Hinterleders.

Diese Bed. der beiden WW. f. i. d. Wb.

مساكة messåke, 1) = اذن udn (widn), Strippe (zum Anziehen) an europ. Halbstiefeln; 2) Geländer an der Treppe europ. Häuser.

Das Wort مساكة und die obige Bedeut. des Wortes اذى i. d. Wb. Eine andere auf Schuhe bezügliche Bedeut. des letzteren Wortes s. unten.

<sup>1)</sup> Nach Hartm. 109, Z. 4 bedeutet "nuss na'l" auch ein und eine halbe Sohle (= na'l unuss).

<sup>2)</sup> Meyer 57 scheint sowohl das wohl zunächst aus dem pers. پوز ("spatium inter labia et nares, rostrum avis" Vull.) entlehnte arab. بور "Maul, Schnauze" (vgl. Dozy s. v.) als auch das arab. und pers. بوسنة , بوس , türk. پوسنه (vgl. Mikl. Nachtr. I, 19, II, 91) auf ein lat. \* bucium (nicht basium) zurückführen zu wollen.

طبان daban (aus türk. طبان, Fusssohle, Sohle, Mikl., II, 167, Nachtr. II, 43), die sehr dünne, am häufigsten weisse, innere Sohle in feineren Schuhen, "Bindesohle". — F. i. d. Wb.

m(u)nastar, lose Sohle zum Einlegen in Stiefel und Schuhe. — F. i. d. Wb.

الاستيك (لاستيك) lastik [Syr.], in Äg. auch الستيك lastik, Pl.-at, 1) Gummizug (in Stiefeln), élastiques; 2) Halbstiefel europ. Façon, für Männer und Frauen (nicht notwendig mit Gummizug); 3) [Äg.], häufiger lastika, Sprungfedermatratze, sommier.

Findet sich nur mit der Bedeut. ad 2) bei Hartm. 257, Nof. 148, Heury 49 "Lund" und Bel. Franç. Lund. Auf dem Damenstiefel befindet sich gewöhnlich eine Rosette (warde) mit Schnalle b(e)zime, (äg. maśbak), oder ein Knoten aus Posamentirarbeit (śemse, vgl. Dozy s. v.) mit einer Troddel (turra, s. oben S. 324.

بوتين butín [Beir.], Pl. -at, europ. Halbstiefel für Männer und Frauen. ب' بشريطة, Knöpfstiefel, ب' بشريطة, Schnürstiefel.

F. i. d. Wb. — Der Plur. ist selten; man sagt (wie überhaupt bei allen Arten von Schuhen) 's ferde b., ein Stiefel, 's foz b., ein Paar Stiefel. Zwischen lastik und dem später eingedrungenen butin macht man oft den Unterschied, dass das erstere die in Syrien nach europ. Façon verfertigten, das letztere die aus Europa importirten Stiefeletten bezeichnet.

skarbîne [Syr.], سكربينة skarbîn [Äg.], feine, aus Europa importirte Schuhe (ital. scarpino; vgl. كندرة). —F. i. d. Wb.

كالوش) kālûś, Pl. -át und كواليش, Überschuh, Gummischuh, Galosche.

Findet sich mit dunur Heury 208, Hartm. 265 gā-losch'; Bel. und Muḥ. تالوش Das Wort ist ursprünglich das neugriech. καλαπόδι(ον), Leisten (vgl. Brachet, Dict. etym. s. v.

Galoche und Mikl. Nachtr. I, 56, II, 141), wovon auch das arab. قالت (s. oben S. 294) stammen soll.

bantufle, mitunter auch mantufle [Syr., Äg.], Pl. -át, Pantoffel europ. Façon.

Nur bei Hartm. 233.

nd, statt Seiten- und Hinterleders, einem sehr niedrigen, steifen und festen Rand und harter Sohle, ohne Absatz; wird von Frauen, manchmal auch von Männern, entweder als "Pantoffel" am Fusse (resp. Strumpf) oder häufiger als "Überschuh" über huff, mest oder 'alsin getragen (vgl. تندر: ).

Dieses wohlbekannte Wort (pers. پاپرش, türk. پاپرش, Mikl. II, 139, Nachtr. II, 10) wird allgemein (Bel., Wahrm., Beauss., Dozy, Hartm., Cad. 1) nur mit "Pantoffel" übersetzt. Zur Bed. "Überschuh" vgl. Wetz. Z D M G. XI, 484 "bābūś Überschuh", Bergg. (s. v. Vêtement) "espèce de galoches", Dozy, Vêt. 50, und Lane, Eg. I, 57. Nirgends findet sich eine genauere, der jetzt allgemeinen Form entsprechende Beschreibung. Nach Bergg. (s. v. pantoufle) ist der bābūģ "garni, au lieu du talon, d'un petit fer épais... courbé en fer de cheval", und auch in Alg. sind (oder waren früher) nach Dozy, Vêt. 52 "les babouches... des souliers plats ferrez sous le talon".

هُمُاطُةُ saḥḥáṭa, schwarzer Pantoffel ohne Hinterleder, aber mit einem sehr niedrigen Absatz.

Diese i. d. Wb. f. Bedeut. geht aus dem vulgären Sinn von فعد (im Gehen) mit den Füssen "schleppen" hervor; vgl. auch die zweite, moderne Bedeut. von شخاطة "Streichhölzchen". Auf denselben Grundbegriff "tirer" (une ligne, Landb. 311, bei Dozy nachzutragen) geht auch eine andere (i. d. Wb. f.) vulgäre Bedeut. von المحافة "(die Wasserpfeife) rauchen", فالمحافة غوالم بونه Zug aus der Nargîle", zurück; vgl. bei Dozy (nach Muḥ.) "sucer (quelque liqueur au moyen d'un tuyau)".

تحتة بابرج taḥte bābū́ǵ ("Pantoffelabsatz"), Pantoffel mit sehr niedrigem Absatz, wie an der śaḥḥāṭa (siehe das vorherg. Wort), aber feiner und nicht nur von schwarzem, sondern auch von farbigem Leder. — F. i. d. Wb.

شنشت śiftiśe, جرارة gerrára, شبشب śebśeb [Äg.], Pantoffel nach europäischer Façon.

Das Wort شبشب und diese Bedeut. der WW. جرارة (eig. "traineuse" = شحاطة f. i. d. Wb. Das letzte Wort findet sich nur bei Dozy, wo es (nach Lane Eg. II. 320) mit "ornement dans la chevelure des dames" erklärt wird.

bartúśe [Beir.], alter, abgetragener Pantoffel.

Zu der Bedeut. dieses Wortes ("savate, vieux soulier", Dozy nach Boct.) vgl. das bei Dozy mit Unrecht davon getrennte بُوْطاش. seùil d'une fenêtre ou d'une porte" (Bel., syrisch).

meistens gelbem Leder, ohne besondere Sohlen und Absätze. Der Unterschied ist (in Dam.) der, dass-der nur von Frauen getragene huff oben sehr weit ist, während der gewöhnlich nur von Männern getragene mest an der Seite durch Gummizüge (lastik), eine Schnalle (ibzim), oder ein paar Haken und Ösen (dakar wa-unsa) ans Schienbein anschliesst (vgl. die zwei folg. WW.).

Nach Lane, Eg. I, 39, 55, 57 wird der huff von Frauen im allgemeinen, der mest von Männern und feineren Damen getragen; eine nähere Beschreibung wird dort nicht gegeben (vgl. Dozy, Vêt. 155 ff.). Die Formen مَرْد (Lane l. l., Dozy) sind mir nicht vorgekommen, wie auch nicht die bei Bergg. 801,807 in Bezug auf mest erwähnte Gebrauchsweise "ordinairement attachés aux pantalons ou aux caleçons". Bei Beauss., wo auch, wie hier, huff und mest als Synonyme gegeben werden, kommt neben مَسْت nur die neue Form بَسْت vor; vgl. übrigens Zenk. s. v. und Mikl. II, 127.

تلاشين 'alśîn, Pl. تلاشين, sehr niedrige Halbstiefel (oder hohe Hausschuhe), für Männer, von weichem, am häufigsten gelbem Leder (etwa "Ledersock"). Wie mest und huff haben sie keine besonderen Sohlen und Absätze, und werden, wie diese, auf der Strasse in der Regel nur mit  $b\bar{a}b\hat{u}\hat{g}$  (s. oben S. 335) getragen. Von huff, mest und  $lab(e)\hat{sin}$  (s. unten) unterscheiden sie sich dadurch, dass sie nicht, wie jene (einige Zoll) über die Fussknöchel hinaufreichen.

Dieses Wort (ital. calzino, türk. قالچين, vgl. Mikl. I, 87, Nachtr. II, 140) findet sich bei Dozy (nach Humb., Boct., Bergg. und Muḥ.) mit den Formen قُلْجين, تَعْلَجين, تَعْلَجين, bas, chausson, Bel. und Heury قالشين, bas, chausses, chausson, Hartm. (s. v. Pantoffel) kaltschin. Keiner giebt eine genauere Erklärung.

لبشين lab(e)śin, Pl. -át, Halbstiefel für Männer, von schwarzem, weichem Leder, ohne besondere Sohlen und Absätze, werden an der Seite geschnürt (vgl. die beiden vorhergeh. WW.). Findet sich nur Cad. البچين neben توليك und Fl. I, 18).

الكناور kundra (in Äg. häufig gundra ausgesprochen), Pl. كناور, 1) [Syr., Äg.] Schuh europäischer Form, sowohl der schwarze für Männer als der schwarze oder farbige für Damen; gewöhnlich feiner als die übrigens synonyme tāsūme (vgl. Dozy, s. v. und Hartm. 108, Z. 1, 15; 2) [Äg.] auch mitunter: Überschuh europäischer Form, nicht wie der bābūg (s. oben), sondern mit dâira (s. oben قائرة) und manchmal einem niedrigen Absatz.

Dieses wohl aus dem griech. عن من المعنوب stammende, bei Dozy fehlende Wort schreiben Wolff und Hartm. (s. v. Schuh) wie ich, Bel. und Muh. من خند و مناوب رومان منافب و مناف

عباط subbât hoher, schwarzer Männerschuh europäischer Form mit Schnalle od. dgl.; geht höher auf den Rist hinauf als die kundra (s. oben).

Ganz anders bei Dozy (nach verschiedenen Quellen) s. v. سُبُّاط

schuh von dickem, blauem, rotem, gelbem oder schwarzem Wollenstoff, wie huff auf der Strasse immer mit bābûg getragen.

Dieses i. d. Wb. f. W. ist wohl aus terlîg (türk. ترليك terlik "gelbe Damenstiefel", Zenk., vgl. Mikl. II, 175, Nachtr. II, 54, Meyer 427), vom Sprachbewusstsein als eine Umstellung von tergîl (ترجيل) aufgefasst, entstanden.

bulra [Äg.], Pl. bular, Männerschuh (meistens nur von Musulmanen getragen) von gelbem, sehr dickem, aber weichem Leder, mit dicken, aber nicht harten Sohlen; geht höher auf den Spann hinauf als der merküb (von rotem, dünnem und ziemlich hartem Leder, mit dünnen, harten Sohlen) und ist vorne ziemlich breit, während der merküb einen spitzen büz hat. Das Hinterleder wird häufig eingebogen (metnī), sodass die Ferse darauf ruht. — غير مشريلة b. muserbile oder muserbine, eine Art bulra mit sieben . . . ¹). — يعد serkesi ("tscherkessisch"?) heisst eine andere Art bulra mit zellüme (s. oben S. 333) und mit der Sohle an der Mitte nach der Form der Fusshöhle

Die Erklärung des Wortes بَلْغة bei Dozy "espèce de chaussure qui ressemble soit à nos souliers soit à des pantoufles ou babouches" ist sehr ungenügend, etwas besser bei Beauss. "espèce de pantoufles, de souliers, ordinairement en cuir jaune couvrant tout le pied" und Wort. Mulh. 690 "yellow shoe from Barbary States." — Die obige Bedeut. des Wortes مخصور أ. i. d. Wb. — Zu dem i. d. Wb. f. W. مشربلة (فعربة), etwa "śerbîl- ähnlich", vgl. bei Dozy شربيل» (esp. servilla) sorte de chaussure en maroquin . . . dont les servantes faisaient usage".

قرمایة مکسیة surmāje meksī(je), Winterschuh für Männer, dauerhafter gearbeitet, und sowohl vorn als hinten ein wenig höher hinaufgehend als die gewöhnliche surmāje (= merkūb,  $\ddot{A}g$ ., s. oben جندة.

Das Wort of. i. d. Wb.

<sup>1)</sup> Die Fortsetzung meiner Aufzeichnung ist leider unleserlich.

ربورل ربور البيل , grosse, starke, rote Bauernschuhe mit búz, deneb (s. S. 333), hoch auf den Spann hinaufgehendem Oberleder, und (häufig) mit Nägeln beschlagenen Sohlen (musammar); etwas besser und vornehmer als der übrigens synonyme مداس (s. unten). Beide werden über dem Spann durch zwei mit Löchern versehenen Lederschleifen adán, "Ohren" 1), durch welche ein auf dem Oberleder befestigter Riemen gezogen wird, festgehalten (vgl. die zwei folg. WW.).

Cuche-(Bel.)'s "J, chaussure à talons hauts" erklärte mein Gewährsmann entschieden unrichtig. Der zerbûl hat, wie überhaupt alle echt orientalischen Schuhe, keine Absätze. Die Erklärung bei Dozy (nach Wetz.) lautet jedoch auch: "botte rouge à tige ample.... garnie de talons ferrés", aber soviel ich weiss heisst der oriental. Schaftstiefel immer soviel ich weiss heisst der oriental. Schaftstiefel immer jezwe (aus türk. , Mikl. I, 42, Nachtr. I, 24, II, 97) und die orientalischen Schäfte sind immer sehr weit. Vgl. auch Landb. 379 "J, soulier, non pas une botte... dont la semelle est garnie de caboches". Zum griech. Ursprung des Wortes vgl. Dozy s. v., Mikl. II, 165, Nachtr. II, 41, Meyer 439.

بحيريات beḥērījāt, grobe, starke Bauernschuhe, wie zerbūl, aber mit sehr breiten und harten, ringsum hervorragenden Sohlen (aus Kamelhaut).

Dieses Wort findet sich nur Landb. 234 in der Form مُحَدُرِيّة und (dem mir nur aus Muḥ. bekannten W.) شَدّة .

تكامية <sup>c</sup>akkāmīje, grosse, rote Bauernschuhe, wie zerbūl (s. oben), aber mit dem Unterschied, dass die Spitze vorne (būz) nicht nur hinauf, sondern auch zurückgebogen ist.

F. i. d. Wb. — Zur eigentl. Bedeut. des Wortes vgl. فكّام bei Dozy (Waarenpacker, Auflader, Kameltreiber).

<sup>1)</sup> Nach Landb. 234 heissen sie mit einer anderen vulgären Form dinén [= (ننير)].

مداس medás, 1) [Syr.] gewöhnlicher, grober Bauernschuh gleich dem zerbál (s. S. 339); 2) [Oberäg.], Pl. مدس muds, mudus, Sandale für Weiber, zum Unterschied vom nā'l für Männer.

Die Bedeut. ad 2) und die obigen Pluralformen f. i. d. Wb. Eine andere Pluralform مداسات findet sich nur bei Dozy (nach Quatrem. und Bergg.); in den arab. Wbb. ist nach Lane (s. v.) "the only Plur. mentioned".

بسطار (بستار) bustår, Pl. بساطير, Schnürstiefel für Soldaten; wird an der Seite geschnürt.

Nach Landb. 234 ist dieses Wort = جرمة, aber mit kürzerem Schaft, bei Dozy (nach Bergg. 801) "bottines des paysans". Zu dem slav. Ursprung dieses zunächst aus türk. پرصطال , 
طبق tobo', Pl. -dt, hoher ("englischer") Schnürstiefel für kleine Mädchen.

Dieses i. d. Wb. f. W. ist wohl so viel wie das türk. طويق topuk, Fussknöchel, vgl. serb. topuk, Fussbekleidung (Mikl. II, 178, Nachtr. II, 57).

تبقاب كندرة 'ab'áb kundra, eine Art Stelzschuhe mit Hinterstück (quartier, عن عندر) aus Holz. — قر زحافی 'š, 'a. zaḥáfi ("Schlepp-'ab'áb"), Holzschuhe, unten ganz flach, ohne die zum gewöhnlichen 'ab'áb gehörigen Unterfüsse von Holz.

Diese Ausdrücke f. i. d. Wb. — Das i. d. Wb. f. رحافى, das mir so aufgeschrieben wurde, ist vielleicht richtiger زحّافة (das ebenfalls fehlt) zu schreiben.

غلىق ģilde, 1) das breite, feste Band aus Leder (Sammt oder Silber), womit der 'ab'āb am Riste des Fusses festgehalten wird; 2) Ledergürtel mit Schnalle.

Diese Bedd. f. i. d. Wb.

## Frauenkleider und Toilette.

مشد m(e)śedd [Syr.], بيسطو (برسطو) busţo [Äg.], Schnürleib, corset.

Das Wort مشد findet sich nur bei [Dozy nach] Muh., dessen Erklärung مشد به المرأة نفسها, von Dozy mit dem nächstliegenden "ceinture de femme" übersetzt, möglicherweise ein "corset à lacer" bedeuten soll. — برسط (ital. busto) findet sich nur bei Sal. 18 als Übersetzung (neben مدين) von "corset" (vgl. oben مدينة (S. 326) und das folg. Wort). — Das Schnüren (an Schnürleibern, Schnürstiefeln u. dg.) heisst in Äg. manchmal عاشق ومعشوق أغانه umā sālķ umā sālķ ("Liebender und Geliebte(r)"), ein i. d. Wb. f. Ausdruck, der in der Tischlerei den "Schwalbenschwanz" (die gewöhnliche Art des Zusammenfügens der vier Seiten einer Schublade u. dgl.) bezeichnet.

فرملة fermala, 1) [Syr.] das auf dem Kleid getragene, mit Stickereien verzierte Mieder; 2) [Oberäg.] eine Art gellābîje (s. unten جلابية) ohne Ärmel.

Nach Dozy ist فرملة "veste, gilet à larges galons d'or", nach Beauss. "veste d'homme sans manches; casaquin, corset de femme très-court, sans manches, attaché sur la poitrine avec un bouton"; vgl. فرمنة corset (Beauss., Ben Sed. Suppl. 901 فرمنة faremla), فرمنة (oben S. 317) und türk. فرمنة fermene, gilet court soutaché et arrondi par devant (Fraschery, Diet. turc-français, Const. 1885; "veste à larges galons d'or", Barb.; Mikl. Nachtr. I, 38, II, 115, Meyer 101).

بوف bốf (fr. pouf), eine Art langer, weiter Jacke (Oberkleid, tunique) von demselben Stoff wie das Kleid, zum Unterschied von تونيك tūnīk, tunique von einem anderen Stoff als das Kleid; beide sind "möḍa". — F. i. d. Wb.

موضة (مودا) môḍa, 1) die Mode; 2) Pl. mōḍát, Modeartikel, Confections, Nouveautés.

Nur bei Hartm. 226 "Mode muda, pl. muwad".

ملكف malakof, Krinoline. — F. i. d. Wb.

Wohl eigentlich eine besondere, nach dem aus dem Krimkriege bekannten Turm benannte grosse Art Krinoline.

wird um die Taille durch einen Gürtel (zennár) zusammengehalten, und meistens nur von "türkischen" Damen getragen; 2) Kittel, Bluse für kleine Kinder.

Zu diesem i. d. Wb. f. W. vgl. Zenker "türk.-orient. جركسي sorte de vêtement".

تبيص مسكوبي 'amíṣ moskôbī, weiter, blusenähnlicher Leib ("Garibaldihemd") von anderer Farbe als der Rock. — F. i. d. Wb.

بنوار gellābíje, بنوار benwâr [Äg.], weites, vorne ganz offenes, ziemlich kurzes Morgenkleid (Leib and Rock in einem Stück), dem syr. serkes (s. oben) ähnlich, aber gewöhnlich vorne mit einer von oben bis unten gehenden Knopfreihe zum Zuknöpfen versehen.

Das Wort بنوار (franz. peignoir) f. i. d. Wb. Zu جلّابية vgl. die ziemlich abweichenden Erklärungen bei Dozy und Wort. Mulh. 693 "long blouse".

تنورة بنانير (1) [Jerus.] Unterrock; (2) [Dam.] تنورة يناني بناني 
in der Bedeut. ad 1) nur Nof. 146 und Hartm. 98, Z. 2. Die Bedeut. ad 2) nur angedeutet bei Heury "robe pour femme", Bel. Franç. "robe de femme", und Bel. "robe non fendue" (Wahrm. "nicht geschlitztes Kleid"). وَسُتَانَ (türk. بَسْتَانَ , vgl. Mikl. I, 60, Nachtr. I, 38, II, 115, Meyer 115, Baist 38), das in obigem Sinn von ganzem Kleid allgemeinere Wort [Dam., Jerus., Äg.], wird von Dozy (nach Boct. und

Bergg.) wie si, is bei Bel., mit "jupe, robe non ouverte par le milieu" erklärt. Wie diese nicht ganz deutlichen Erklärungen zu verstehen sind, erhellt aus Folgendem. Bei den orientalischen Frauenkleidern, welche jetzt, wenigstens bei den Christen, sehr allgemein nach europ. Façon gemacht werden, ist der Leib (beden, mītān, s. oben S. 302) in der Regel an den Rock (ist harrāta) angenäht. Der letztere braucht dann keinen besonderen Schlitz, da der Kopf und die Arme durch die entweder vorn oder hinten angebrachte Öffnung der Taille, passiren können (vgl. istic. S. 301). Zu fustān s. ist. S. 320.

Ber 'umbáz niswánī ist von dem 'umbáz für Männer, der am meisten einem ziemlich dünnen und engen Schlafrock gleicht und dessen Art des Zuschnitts oben unter den WW. نيف beschrieben worden ist, ganz verschieden. Der Leib hat jetzt ganz europäische Form; der Rock reicht an beiden Seiten grade so weit hinab wie der sirwâl (oder der sintijân); der Vorderteil desselben reicht aber nicht nur bis an die Füsse, sondern läuft noch weiter in eine (etwa 60 cm. lange) keilförmige Schleppe aus, welche aufgebogen und mit ihrem spitzen Ende am Gürtel (zennâr, äg. hezâm) befestigt wird. Der Hinterteil des Rockes endet in einer gleich langen Schleppe, die aber nicht keil-, sondern trapezförmig (

) ist, mit der breiteren Seite nach unten, und hier wird nicht die ganze Schleppe, sondern nur einer der unteren Zipfel derselben aufgehoben und am Gürtel befestigt.

Hiernach ist Dozy s. v. غنباز ') zu berichtigen, da die Beschreibung bei ihm, ungeachtet des Zusatzes "pour homme ou pour femme", wie bei den meisten Anderen sich nur auf den 'umbâz für Männer bezieht. — Von dem Frauenumbâz giebt es in Dam. zwei Arten: 'i und zu und 'i und 'i Bei dem maṣrī bilden der Leib und Rock ein ganzes, zusammenhängendes Stück; die Ärmel haben die Börka-Form (s. S. 297), und der Rock ist an beiden Seiten bis an die Taille aufgeschlitzt, während der stambûlī wie der Männerumbâz an den Seiten nur un-

<sup>1)</sup> Die Aussprache rumbaz ist in Dam. sehr selten.

ten einen kleinen Schlitz hat. Ausserdem ist der zu dem maṣrī gehörige und von demselben Stoffe verfertigte śirwál beinahe um das Doppelte weiter als der zum stambúlī gehörige. Der 'umbáz ist bei den muhammedanischen Frauen in Dam. noch immer die gewöhnlichste Kleidung, während er bei den Christen, abwechselnd mit der einfacheren und nach europäischer Façon gemachten tannúra, als feineres Kleid getragen wird.

ترب المعرفة (Syr., Äg.], 1) Kleid für Bauern- und Beduinenweiber. Der tôb, gewöhnlich von tiefblauem, seltener braunem Baumwollenstoff oder von schwarzem, braunpunktirtem 'azz (عرب) verfertigt, reicht hemdenähnlich bis an die Füsse hinunter; die Ärmel sind an und für sich sehr lang, werden aber so getragen, dass die spitz auslaufenden Zipfel hinten auf dem Rücken zwischen den Schultern gebunden werden, wodurch nur ein Teil des Oberarms bedeckt wird '). Mit dem lose über den Kopf geworfenen Tuch von demselben Stoff (vgl. unten عنه) macht der tôb gewöhnlich die ganze Kleidung aus, da die Bauern- und Beduinenweiber in der Regel kein Hemd, keine Hosen oder Schuhe, und keinen Schleier tragen; 2) [Äg.] = seble (s. unten عنه).

Hiernach sind die paar Zeilen bei Dozy (nach Burton) zu vervollständigen; vgl. auch weiter unten څوپ سيدة.

مالتة (?) målte [Nablûs], langes, hemdenähnliches Kleid mit langen Ärmeln, auf dem blossen Körper getragen; dasselbe; was sonst tőb (s. oben) heisst. Das dazu gehörige Kopftuch heisst in Nabl. hålik = جنب

Beide WW. مالتة f. i. d. Wb. Das letztere Wort ist wohl richtiger خالق zu schreiben; vgl. خالق bei Dozy.

seble [Äg.], auch tob oder tob sebli genannt, ein gros-

<sup>1)</sup> Solche Armel des the nannte man mir in Ṣalt ardán (اريان) und die Zipfel bes.

Das letztere Wort (بَيْرَ ؟ بَسِّ ؟) scheint mir zweifelhaft; sonst bedeutet in Syr.

eben رُدُن (Pl. رُدُن) Armelzipfel, bout de la manche.

ser, länglicher, rechteckiger, seidener Überwurf, beinahe ebenso breit wie lang. Die Halsöffnung (ja'a), gewöhnlich mit ója (s. oben 3, 8. 287) od. dgl. verziert, geht vorne in einen dreieckigen, etwa ½ Elle tiefen Ausschnitt über; sonst ist die seble vorne zusammengenäht. Die Ärmel sind in der Regel nicht angenäht, sondern werden jedesmal beim Anziehen an den Schulterstücken mit Nadeln oder Schnallen befestigt. Ohne die Ärmel sieht die seble einer vorne zusammengenähten abdje völlig ähnlich.

Ganz verschieden wird die seble, deren Pl. نستل i. d. Wb. f., von Dozy, Vêt. 199 (nach Lane, Eg. I, 56) und Lex. s. v. (nach Ouaday) beschrieben. Der jetzige Anzug der Frauen der mittleren Stände in Kairo setzt sich in der Regel aus folgenden Kleidungsstücken zusammen: 1) 'amîş tull oder bei den ärmeren 'amîş śáś; 2) şudêrī mulawwan aus śít; 3) 2 oder 3 Paar śintiján oder nunmehr häufiger bantalonát (europ. Façon); 4) ein fustan oder gellabije (s. oben), welcher jedoch in der Regel erst bei eintreffendem Besuch oder beim Ausgehen angezogen wird. In letzterem Falle kommen noch folgende Kleidungsstücke dazu: manchmal ein canteri auf dem sudérī, darüber eine seble und zuletzt eine Alles umschliessende schwarze habara mit dem schwarzen burku<sup>c</sup>. Statt des letztern mit seinem <sup>c</sup>asba auf dem Kopf und 'aṣaba (s. unten قصية) auf der Nase, tragen Damen aus den höheren Ständen den bekannten, feinen, weissen, sehr durchsichtigen jaśmak (türk. ياشمق, Mikl. I, 80), auf die litam genannte Weise angeordnet. Wenn die Dame in elegantem, eng anschliessendem Kleid erscheint, heisst sie zenne, ein i. d. Wb. f. Wort, das wohl mit يون zên, beau, joli (s. Dozy) und زينة, parure (Bel.), zusammenhängt 1).

تقبيطة ta'míṭa, 1) Gürtel, gewöhnlich aus einem breiten Atlasband (شريطة زُنار) bestehend, wofür auch das allgemeine zennár ebenso gebräuchlich ist; 2) Ledergürtel für Frauen und Kinder, der nicht zennár heisst. — F. i. d. Wb.

<sup>.1)</sup> Im Sudan entspricht zen auch als Adverb ganz und gar den ägypt. tajjib und kvajjis, syr. mlih, mnih und zarif.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. - Section sémitique.

יוֹנוֹ (וֹבֵלוֹר) izár, Pl. יְיֹנוֹ juzr. Dieses bekannte Kleidungsstück — ein grosser, weiter Überwurf von weissem Baumwollenzeug (s. oben S. 305 ينزر), welcher den ganzen Körper und den Kopf, mit Ausnahme des vom mendîl verhüllten Gesichts (vgl. Dozy s. v. und Vêt. 24—38 und s. oben s. v. (20) bedeckt, — wird, wie manchmal die Tichservietten bei uns, zur Verzierung auf verschiedene Weise gefaltet, wodurch die sonst glatte Oberfläche ein gewisses regelmässiges Muster erhält. In Dam. sind folgende vier Weisen gebräuchlich, wovon jedoch die drei letzten als mehr oder weniger kokett gelten: 1) فنارات fenārāt, gestreift, a) ورب (der Quere nach; 2) بالعَرْض, der Quere nach; 2) بالعُوْل warb, schräg gestreift; 3) ورق الخس warb, schräg gestreift; blätter, d. h. mit einer langen, scharfen, vertikalen Mittellinie im Rücken, und von da aus nach beiden Seiten hin mit schräg hinauflaufenden, feineren Linien ( ); 4) تقطيع البقلاوة ta'țî el-be'lawa, so wie man gewöhnlich die be'lawa (bekannte Konfitüre, vgl. unten) zerschneidet, d. h. in schrägen Rauten ( $\langle \rangle$ ).

Diese Bedd. f. i. d. Wb. Zum Wort رب bemerke ich, dass warbe eigentlich nicht "bande oblique que les femmes portent au Liban" (Dozy nach Muh.), "petit turban, petit bandeau" (Bel.), sondern ganz allgemein jedes schräg nach der Diagonale gefaltete Kopftuch (mendîl) bezeichnet. Der zum izâr gehörige mendîl heisst m. kenâr, wenn er nur mit einer Borte (کنار) Mikl. II, 108, Meyer 222) verziert ist, zum Unterschied von مراسبة في معرف منديل معربش (s. diese WW. oben).

كاكنوس kāknús, تبلية táblije (franz. "tablier") [Jerus.], blaue Nonnenschürze. — F. i. d. Wb.

بلكرينة pellegrine (franz. pélérine, ital. pellegrina) [Jerus.], grosser, schwarzer Nonnenkragen. — F. i. d. Wb.

auch der europ.), wofür auch die schriftar. WW. منز sitr, burku<sup>c1</sup>) und (seltener) نقاب nikāb gebraucht werden; 2) eine besondere Art grossen Schleiers für Mädchen, entsprechend der tarha für die Erwachsenen, welche letztere (vgl. Dozy, Vêt. 257—262) in Dam. bei den Muhammedanern der Brautschleier und bei den Christen der feinere Sonntagsschleier ist; 3) ein grosser weisser Überwurf für ärmere Frauen, statt des bei den mehr wohlhabenden allgemeinen izär. Dieser ratā ist nicht fusslang wie der izär, sondern reicht nur bis an die Kniee, wo die beiden unteren Zipfel hinten zusammengeknüpft werden. Vorne bedeckt er höchstens die halbe Stirn (niemals das ganze Gesicht), und der mendîl hängt nicht wie beim izär über das Gesicht herab, sondern wird als kaltuma (s. unten) oder manchmal auch als casba (s. Dozy s. v.) getragen.

Für das schriftar. غطاء, womit das moderne rațā durchaus identisch ist, geben die Wbb. (Freyt., Kazim., Lane, Muḥ.) nur den allgemeinen Sinn "Bedeckung, Decke, Überzug, (couverture, housse), Deckel (couvercle)", der auch für rațā ganz gewöhnlich ist. Nur Heury (und nach ihm Wahrm.) und Bel. Franç. (s. v. Voile) geben für غطاء, wie auch Beauss. und Nof. 147 für غطاء die allgemeine Bedeut. "Schleier". Dozy hat (nach Boct. und Bergg.) Folgendes: "grand voile de femme qui couvre la tête et le corps tout entier", was mit der obigen Beschreibung unter 3) nicht übereinstimmt.

ال جنبر (seltener śambar) [Syr.], langes, schmales Kopftuch für Beduinen- und Bauernfrauen, "mendil fellaha". Der ģambar, der immer dunkelfarbig (blau, schwarz, braun oder blumig) ist, wird um den Kopf über die Stirnbinde 'asābe عصابة'. s. Dozy) so geworfen, dass von den herabhängenden Zipfeln der eine entweder vorn oder hinten bis ans Knie, der andere immer hinten bis zu den Füssen reicht; 2) śambar [Äg.], Pl. śanābir, jedes Stück Zeug, gross oder klein (Fetzen, Lappen,

<sup>1)</sup> Über die besondere Form von برقع in Ag. s. Dozy s. v. und Lane, Eg. I, 60, und vgl. unten das Wort

śarműţa u. A.), das um den Kopf, den Hals, die Augen, einen verwundeten Arm oder einen anderen Körperteil gebunden wird.

Wetz. (Z D M G., XXII, 94) giebt für *sembar* (und nach ihm Dozy s. v. شنبر) eine Erklärung, welche in der Hauptsache mit .der obigen unter 1) übereinstimmt. Beauss. hat شنبار crêpe, gaze; voile de femme en gaze de couleur rouge ponceau surtout", womit der Schluss des Artikels bei Dozy zu vervollständigen ist. Der oben unter 2) gegebene Sinn f. i. d. Wb. Schliesslich hat Krem. Beitr. I, 87 شنابر eine Art Schiffe (aus dem türk. "بنبر".

tajjāra, 1) papierner Drache, cerf-volant; 2) ein ehemals allgemein, jetzt nur bei den muhamm. Frauen gebräuchliches Kopfzeug, aus einem Seidentuch mit einem harģ (s. خزج S. 293) aus Seide derselben Farbe bestehend.

Die letztere Bedeut. f. i. d. Wb.

تن لا لاعدور و ine Art Kopftuch aus feinem, weissem Seidentüll (brunguk), mit einer schmalen, roten oder gelben Borte. Die käze wird entweder: a) gleich einem Turban um den Kopf gewunden und mit Blumen und Diamanten verziert; oder b) schräg nach der Diagonale gefaltet, über den hinteren Haarflechten getragen; oder endlich c), besonders wenn das Haar dünn geworden ist, mulattam (ملث), d. h. auch dreieckig gefaltet, über den Scheitel gelegt und unter dem Kinn gebunden. Zuweilen wird die käze auch von dem gröberen, käz genannten Stoffe (s. oben نام gemacht, und dann nur auf die letztgenannte Weise getragen.

Das Wort كازة f. i. d. Wb. — Der oben gegebenen Erklärung von mulattam (eig. "wie ein litäm") füge ich hinzu, dass eigentlich nicht, wie es in den Wbb. steht "un voile, ou bandeau, servant à couvrir le bas du visage, cachenez" (Bel.) bedeutet, sondern jedes Kopftuch (mendîl), auf die Weise

<sup>1)</sup> Eine andere Form des urspr. pers. جنبر, Stirnband, vgl. Mikl. I, 39, Nachtr. I, 22, II, 95.

getragen, dass es erst über den Kopf bis an die Haarwurzel vorne, dann über die beiden Wangen und um das Kinn gelegt wird, wonach die beiden Zipfel unter dem Kinn entweder gebunden, oder häufiger einfach gekreuzt und zurückgeworfen werden (vgl. folg. Wort). Das Kopftuch auf diese Art und Weise anzulegen, heisst in Äg. auch بشنق (vgl. Dozy), und ein so getragenes Kopftuch .

kaltûm (مكثني, mukaltam), unterscheidet sich dadurch von علثني, s. das vorhergeh. Wort), dass das Kopftuch auch die Stirn bis an die Augen bedeckt, und dass die beiden Zipfel unter dem Kinn oder am Nacken unter dem Hinterhaar gebunden werden.

Aus dieser i. d. Wb. f. Bedeut. scheint mit ziemlicher Sicherheit hervorzugehen, dass kaltûm () und das denomin. Verb aus dem Ausdruck (entstanden sind, und dass der demnach ursprünglich identische Sinn sich später ein wenig differenzirt hat. Der eigentliche Sinn der einzigen in den Wbb. für (resp. (a)) gegebenen Bedeutung, "avoir les mâchoires un peu épaisses et les joues charnues" (Kazim.), ist denn auch wohl der, dass die Wangen und das Kinn schon von Natur aus so gross sind, als ob sie mit einem umbunden wären. Das i. d. Wb. f. W. tekaltam, "sich das Kopftuch auf die oben beschriebene Weise anlegen", unterscheidet sich von dem ebenfalls i. d. Wb. f. w. tekaltam, sondern entweder zurückgeworfen oder noch einmal über den Scheitel gelegt werden.

táse "Schale", altmodischer Kopfputz, auf folgende Weise angebracht: eine Silberschale wird auf den tarbúś umgekehrt gestellt, durch zwei an den Seiten befestigte Bänder unter dem Kinn festgehalten, und darüber ein sehr langer mendil gelegt.

Hiernach ist die bei Dozy (nach Boct.) gegebene Beschreibung zu vervollständigen. Derselben Art, doch nicht damit identisch, sind die unter dem Namen tartűr (tantűr) und fingán be-

kannten Kopfputze (s. Dozy, Vêt. 262 ff. und "Suppl.", s. v. فنجان). — Die Kopfbedeckung der Frauen bestand früher regelmässig aus einem tarbűs¹) und einem mendíl darüber. Bei feierlichen Gelegenheiten wurde zwischen diesen eine täse oder saffe und vorne ein sátih getragen (vgl. unten شاطع und شاطع und شاطع und في المنافع في ال

أعزيرية <sup>c</sup>azīzije [Äg.], eine Art Kopfputz für Frauen: ein sehr kleiner und niedriger Hut (oder Mütze) ohne Krämpe, aus Karton gemacht, mit Seide überzogen, und mit hangenden Seidenbändern und Spitzen nach europ. Geschmack verziert. — F. i. d. Wb.

أريتة seb'a, eine Art Kopfputz (ʿaṣba), höher in der Mitte und niedriger gegen die Enden zu; nur bei den "Türkinnen" gebräuchlich. Häufig wird hierzu ein kleines, besonderes Gestell aus Karton gemacht, und darüber ein langes breites Seidenband gelegt, dessen beide Zipfel in einer Länge von ungefähr 1 bis 1½ Elle auf den Rücken hinabfallen und mit kurtéle (S. 274) verziert sind.

Das Wort كرنيتة f. i. d. Wb. — شبقه (türk. شبقه شبة, "Hut", aus dem Slav., nach Fl. III, 3 und Mikl. II, 162, Nachtr. II, 37; aus dem lat. cappa nach Meyer 399) findet sich nur bei (Dozy nach) Bergg. 799: "chapeau à trois cornes à Alep".

غطوة غملسه [Betl.], hohe Mütze für die Frauen in Betlehem, mit Baumwolle, Watte od. dgl. dick ausgestopft, hart wie Holz und sehr schwer. Um den grössten Teil des oberen Ran-

<sup>1)</sup> Dieses urspr. pers. Wort سپوش serpus ("Kopfbedecker", "mitra mulierum", Vull) bedeutet im Türk. (serpos, vulg. tarpos) Kopfbedeckung der Frauen, gewöhnlich die Haube der Jungfrauen", Zenk. s. v. سپوشن; vgl. Mikl. II, 170, Nachtr. II, 48, Meyer 221. In Tun. bedeutet طبوشة (nach Ben Sed. Suppl. 898) capuchon.

des geht eine dicke, runde Wulst, hinten eine etwa 6 cm. weite Öffnung lassend, wovon 4 oder 5 schmale, mit etwa 10 bis 15 Münzen verzierte Flechten, von der Länge der Mützenhöhe, herabfallen. Vorne ist die satwe am oberen Rand mit einigen Reihen von silbernen Münzen (etwa 20—30 in jeder Reihe) verziert; gleich darunter folgt eine Reihe silberner "Halbmonde" od. dgl. und zuletzt, der Stirn am nächsten, eine Reihe Goldmünzen. An beiden Seiten sind kleine, unten spitze Ohrenklappen angebracht, und von diesen gehen silberne Ketten aus, welche unter dem Kinn umeinander geschlungen und an den herunterhängenden Zipfeln mit Münzen verziert sind. — F. i. d. Wb.

småde, ismåde, lange, dick ausgestopfte Wulst, von Zeug, über den Scheitel gelegt und an den Schläfen herunterfallend; in der Regel mit aufeinander gelegten Silbermünzen (zahråwi, 'amarī) dicht besetzt.

Dieses Wort findet sich nur bei Bergg. 808 in der Form smådeh und ganz anders erklärt: "plaque d'argent, travaillée en écaille, portée au front". Zur Bedeut. vgl. صباه (vulgärar.), orner (Bel.) ), und صباه, "couvercle avec lequel on couvre l'orifice d'un vase, linge que l'on met sur la tête sous le turban" (Kazim.).

تعجيق, Kopfnetz mit Münzen (rŭbá°ī²) besetzt; wird mit saffe zusammen getragen.

Dieses Wort hängt vielleicht mit dem algier. Wort قبيحة, قبيحة, chemise (Pl. قبائع, قبائع, s. Dozy) zusammen, das seinerseits wohl mit قبيحة (s. S. 322) identisch ist. Delap. 74 hat "قبيعة qmedja" (chemise), Pl. 98 ff. قبائع qmaidj", Ben Sed. "قبائع chemise, قبيجة والمسائح والمسائ

<sup>.</sup> والعامة تقول صمد البيت اى زيّته بالمفارش والآنية للميلة . « السامة على المعارث الميت الميت الميت الميت الميت

<sup>2)</sup> Das bekannte Wort باعنی (s. bei Dozy) wurde mir hier von meinem Gewährsmann als Plur. von einem Sing. بعيدة, rab'ije gegeben.

Pl. ان chemisette". In Tun. heisst "chemise", nach Ben Sed. Suppl. 899 und Mach. 437, سوريّة "souriya".

saffa, ehemals gebräuchlicher Kopfputz, welcher aus vielen (bis an 40) schmalen, vom Scheitel über den Rücken und die Schultern bis zur Taille herabhängenden Seidenflechten (ģedīle) besteht. An jedem Glied (ģedle) der Flechten ist eine längliche Goldpaillette bar'a (قرقة) mit einem kurzen Faden festgesetzt, und am Ende jeder Flechte hangen entweder alte Goldmünzen (rūbā'ī, s. die Note S. 351) oder 'arāis, d. h. kleine Dreiecke von feiner Filigranarbeit mit daran hangenden rūbā'ī. Die Flechten selbst werden durch zwei in passender Entfernung von einander angebrachte, horizontale Nähte (قضيعة, S. 280) an ihrem Platz gehalten.

Diese Beschreibung von saffa stimmt in der Hauptsache mit der von safà (d. h. صفاء) bei Lane, Äg. II, 321, überein. Die Form عفة findet sich nur bei Bergg. 808, dessen Erklärung safíyyé ou sàffé des sequins ou petites monnaies d'argent attachées en écailles sur un ruban et portées au front, de la même manière que smâdé" (und ungefähr ebenso bei Dozy nach Muh., s. v. مُفَنَّة) von der obigen sehr verschieden ist. Entweder sind also zwei verschiedene Sachen, oder es bezeichnen beide Wörter denselben Kopfputz, und die Erklärung bei Bergg. und Muh. ist ungenügend. Das Letztere ist schon darum das Wahrscheinlichere, weil nach Muh. auch صفية und مناطح ) nur zwei verschiedene Namen für dieselbe Sache sein sollen. - Das N. vicis كُلُك (das einmalige Flechten, durch dessen gleichförmige Wiederholung eben die Flechte hergestellt wird) f. i. d. Wb., wie auch die oben gegebene Bed. von (Pl. عرائس). Nur Muh. hat ein selbständiges Subst. جدلة mit dem Sinn von "Mörserkeule" (bei Dozy nachzutragen).

الشاطع عند بغض العامة دنانير تشَّك كالقلادة وتتعصب بها (1 المرأة وهي المعروفة عند الجمهور بالصفية

تفافير t(e)fāfiḥ, apfelförmige Zierate von Silber, welche die Frauen am Ende der herabhängenden Haarflechten tragen.

Dozy (nach Cartâs) hat "ثُغُاح, ornement en forme de pommes, de boule".

برنغ بسلام, eine Art <sup>c</sup>ardis ( الله ) für die Haarflechten (vgl. oben عبوغ). — F. i. d. Wb.

تطاقع 'ataife, Pl. -at, runder Haar- oder Brustschmuck aus Diamanten, grösser als der fanas 1).

Dieses i. d. Wb f. W. ist ein Nom. un. von قطائف (bekanntes Backwerk; in kollektivem Sinn bei Mas'ûdi, s. Dozy s. v.), hier vielleicht mit Demin.-Bed. (vgl. unten قطائفة im Abschn. "Speisen").

rawēnát, silberne Zierate für die Schläfe, etwas kleiner und dünner als ein fanas (s. die Note unten) mit kleinen Gehängen in der Grösse von abu-l-asara (Zehnparastück aus Kupfer). Sie werden durch eine mit Münzen verzierte Schnur über der Stirn zusammengebunden.

Diese Bedeut. des modernen Wortes عُويْنات (eig. zwei Äuglein, d. h. "Brillen") f. i. d. Wb.

ماية الماس májet (mőjet) almás, grosser Stirnschmuck von Diamanten, gewöhnlich aus mehreren Stücken (قطُعة) bestehend. Die mittlere kefa ist rund und hat drei mit kleinen Diamanten verzierte Gehänge (sensüle oder "weniger gut" dendűse), wovon das mittlere bis zur Nasenwurzel hinabreicht.

Die WW. مندوشة (Plur. شنشيل) und ندوشة (Pl. دندوشة) (Pl. دندوشة) f. i. d. Wb. Das erste Wort, bei dessen arab. Form

<sup>1)</sup> Das i. d. Wb. f. Wort فَنَس , synonym mit dem ebenfalls i. d. Wb. f. منوت manot oder rijal manot, bezeichnet eine russ. Silbermünze (Silberrubel?).

schon in meinen Aufzeichnungen ein Fragezeichen steht, ist wohl so viel wie ماه (vulg. móje), Wasser. Das zweite steht vielleicht für بنسولة, und geht auf eine der vielen Umbildungen des Wortes سنسولة, سرسلة) سلسلة, s. bei Dozy) zurück. So ist wohl auch das dritte Wort mit dem modernen كندل (für دندل) "baumeln lassen, laisser pendiller", in Verbindung zu setzen.

ابراشان) bera'sán, Stirnschmuck, ähnlich dem vorher erwähnten, aber von gröberer, altmodischer Arbeit und mit Silbereinfassung. Die Gehänge, hier la la genannt, sind auch viel kleiner und haben nur einen kleinen Diamanten.

Die WW. لعلوعة, Plur. لعلوعة, f. i. d. Wb. Das erstere Wort ist deutlich genug Fremdwort, vielleicht mit volksetym. Anlehnung an براق الشأن, "glänzend". Die eigentliche Bedeut. des letzteren Wortes ist unzweifelhaft "etwas durch schwingende Bewegung Schillerndes, Schimmerndes"; vgl. لعلع, briller d'un mouvement oscillatoire, العلم, Fata morgana, mirage; in Alg. (nach Beauss.) Anémone, und das Plur. tant. bei Kazim. لعالم, oscillations.

sáṭṭḥ, Plur. شاطع , ehemals gebräuchlicher Stirnschmuck, aus einer Reihe in der Weise aufeinander gelegten Münzen (rūbáˈī), dass jede etwa ³/4 bis ⁴/5 von der Oberfläche der vorhergehenden bedeckt. Gewöhnlich reicht der Schmuck von der einen Schläfe bis zur anderen, und ist aus etwa 40 Münzen zusammengesetzt. Mitunter kann der śáṭṭḥ deren bis an 80 enthalten und reicht dann an beiden Seiten viel weiter nach hinten zu, wie dann auch ein noch kleinerer Teil jeder Münze sichtbar ist. Der Schmuck wird an ein auf den Kopf gelegtes Stück Seide angenäht und hat seinen Platz gerade in der Mitte zwischen Haarwurzel und Nase. Wenn auf dem Kopf ein mendil getragen wird, lässt derselbe nur einen schmalen Rand des Schmuckes sehen. Es giebt auch, obschon seltener, śawáṭiḥ aus Silbermünzen bestehend.

Ganz verschieden lautet die Beschreibung des sațih bei Lane,

قرنفلة 'erunfle, kleine Kette aus Silber oder Messing, als Schmuck im Nasenflügel getragen.

Dieses Wort findet sich nur bei Muh., und zwar dort nur in seinem eigentlichen Sinn als N. un. von تَرْفُلُ , Gewürznelke (Fränk. 144, Mikl. I, 91, Nachtr. I, 59, II, 143, Meyer 177).

'aṣaba [Äg.], eine etwa 2¹/2 Zoll lange, mit drei hervorragenden zackigen Ringen verzierte Röhre aus Messing oder vergoldetem Holz, die auf der Nasenwurzel ruht, und durch welche die Schnur geht, die, oben am Kopftuch (ʿaṣba) und unten an dem fusslangen Schleier (burḥuʿ) befestigt, zum Aufhalten des letzteren dient.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Auf den Tafeln bei Lane, Eg. I, 58, 59, 61 findet sich die تصبة vielfach abgebildet, aber im Text wird sie weder erwähnt noch beschrieben.

Boct. und Bergg.; vgl. Mikl. II, 114, Nachtr. I, 74, II, 162), sondern auch Armband oder, sehr häufig, Kopfkranz aus Gold und Diamanten; wird mit einem Schlüssel geschlossen und geöffnet.

غيلة śylle, Halsband aus (einem oder häufiger) mehreren Fäden mit Glasperlen خُرْز od. Ähnl. bestehend.

Diese Bedeut. des Wortes شلة (S. 272) f. i. d. Wb.

Diese Bedeut. von صنوبرة ("eine Pinie, eine Piniennuss) f. i. d. Wb. Zu طوق vgl. die (auch untereinander) abweichenden Beschreibungen bei Lane, Eg. II, 323 und Bergg. 809. dafáir, Halsband mit Gehängen. Diese Bedeut. des Wortes ضفيرة ("Flechte") f. i. d. Wb.

harz, dreieckiger oder cylinderförmiger Silberschmuck, der an einer kleinen Kette um den Hals getragen wird, und oft, aber nicht immer, dazu eingerichtet ist, ein Amulett (Korancitat od. dgl.) zu verwahren.

In diesem Sinn wird (Boct.) sonst nur mit Amulett, préservatif, übersetzt, und wenn Dozy erwähnt, dass "selon Ouaday" [d. h. Muḥammed el-Tounsy, Voyage au Ouadây, trad. par Perron] "hourouz ne signifierait pas proprement amulettes, mais les étuis cylindriques dans lesquels ils sont placés", fügt er etwas zu schnell hinzu: "c'est une erreur, car ces étuis ont d'autres noms".

hamáili, grosses, taschenförmiges Etui von Silber mit einem darin eingeschlossenen Amulette; wird an einer kleinen Kette um den Hals getragen, und an dieser Kette sind gewöhnlich zwei viel kleinere, cylinderförmige Etuis befestigt. Das Ganze wird anstatt hamáili auch einfach جناب (Amulett, Talisman) genannt.

Diese Nisbabildung von ماكل findet sich nur bei Zenk. (nach Kam. s. v. رشار), und zwar dort mit der Bedeut. "kreuzweise über Brust wie ein Säbelgehänge". Vermutlich ist aber das Wort richtiger عاد عن schreiben, wie Bergg. 809 hat: "قال عن المستثناة إلى unrichtig für عالى المستثناة talisman porté en medaillon autour du cou". Von der Sache selbst, nur einer viel feineren und kostbarern Art, findet sich eine genaue Abbildung nebst Beschreibung unter dem Namen hegåb bei Lane, Eg. II, 322. Der Plural عاد المناف wird wie auch der Sing. عاد المناف 
<sup>1)</sup> Gelegentlich bemerke ich hier, dass, wenn Dozy am Ende des Artikels حمالته hat: «Le plur. branches d'une tribu Z D M G. XXII, 115, so gehört dieses

ناعورة  $n\bar{a}^c$ úra, Pl. نواعير, grosser, zirkelrunder, mehr oder weniger radähnlicher Diamantschmuck für die Brust.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Die Sache findet sich abgebildet und beschrieben bei Lane, Eg. II, 317 unter dem ganz synonymen Namen "säkiyeh water-wheel" (was bekanntlich auch siest).

تخيرة daḥira (häufig auch tĕḥira), Pl. دخائر, 1) Reliquie etc., s. Dozy, und vgl. Wolff 248, Note; 2) Medaillon europ. Arbeit oder wenigstens europ. Façon.

Die letztere Bedeut. f. i. d. Wb.

تُوبِ سيدة tob sejjide, kleines Medaillon oder Beutel aus wattirter und gesteppter Seide mit dem Bildniss der heil. Jungfrau; wird, natürlich nur bei den Christen, unter dem Kleid getragen. — F. i. d. Wb.

مدالية medâl(i)ja [Betl.], geschnittene Brosche aus Perlmutter.

F. i. d. Wb. — Die grossen, geschnittenen Perlmutterschalen, welche als Zierate für Fenster und Wände in Betlehem versertigt werden und gewöhnlich Scenen aus der heil. Geschichte darstellen, heissen το κάπο (αυς εἰκόνα, ngr. εἰκόνα, Meyer 158), bei Dozy nur mit "image", bei Bel. und Heury (welcher عنه schreibt, Bel. Franç. ایقونة ) nur mit "médaille" übersetzt.

نروش broś, bóroś, Pl. -ât. Brosche europ. Façon, gewöhnlich mit Diamanten.

Dieses i. d. Wb. f. W. bedeutet in Ustâd (s. Abschn. "Speisen" Anf.) "Spiess".

nicht znm Sing. حمالت, sondern, nach Klein (ZDPV. IV, 112) zu "hamûle clan, Familie, Verband", bei Dozy خمولت tribus (nach Burckh. Syria).

شكلة śakle, Brustnadel (auch für Herren); heisst auch śöket ṣadr.

Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

علق من من bukle, Pl. bukal, 1) = buklet zennår, أقار 'aft zennår, Gürtelschnalle; 2) = buklet sadr, Brustspange, Brosche.

Die letztere Bedeut. f. i. d. Wb. Vielleicht hat بكلة diesen Sinn in dem Citat bei Dozy, Vêt. 318, wo dieser nur als Konjektur بكلة (mit einer Rose) lesen will. Im "Suppl.", wo er übrigens بكلة. boutonnière (nach Muḥ.) ohne Grund von بكلة boucle (nach Boct.) trennt, sagt er nur, dass der Sinn an jener Stelle unsicher sei.

habbase, eine Art Schnalle, gewöhnlich von dieser Form ( ), welche auf den beiden Gelenken einer Doppelkette läuft und dieselbe zusammenhält.

Dieses Wort f. i. d. Wb. — Verschieden von der habbase ist die göze, ein Stück dieser Form (1), welches die beiden Enden einer Kette zusammenhält, eine Bedeut. des Wortes 5, (bekannte vulgäre Umstellung von 3, die i. d. Wb. f.

parallellaufenden Ketten bestehend, zum Unterschied von dem gewöhnlichen Armband (ساور suwär, Pl. اساور, Fränk. 56), das in der Regel aus einem einzigen, oder einigen wenigen zusammengefügten Stücken besteht.

Dieses Wort findet sich nur bei Bergg. 807 (in der Form السلاتات) als Benennung einer besonderen Art asawer: السلاتات asawer salatat bracelets à ouvrir et à fermer moyennant un petit ressort (Jérus.)". Nach meiner Erfahrung werden jedoch die slētat, wie oft auch die asawir, nicht durch eine Feder sondern mittels eines silbernen Stifts (cheville, goupille) geschlossen, welcher durch drei oder mehr übereinandergreifende kleine Ösen an beiden Enden des Armbandes durchgesteckt

wird. Übrigens giebt Bergg. a. a. O. sieben andere Arten von asäwer an, deren manchmal eigentümliche Benennungen (alle aus Jerus.) von Dozy nicht berücksichtigt worden sind.

خاتم كبس خاتم كبس bátim kabs heisst der Fingerring, wenn mehrere kleinere Diamanten rings um einen grösseren sitzen, und خ' قبعلى, wenn ein grosser Diamant auf einer gewölbten Unterlage ruht.

Diese Bedd. f. i. d. Wb. قبع ist تبعلى (s. bei Dozy) mit der bekannten türk. Endung. — Zu خاتِم vgl. Fränk. 252.

kleine, pistazienförmige Parfümdose.

Diese Bedeut. des N. un. von نُسْتُق, Pistazie, f. i. d. Wb.

Wedel für das Feuer oder um sich zu kühlen, zum Unterschied sowohl von dem grossen und ganz anders eingerichteten, in allen Häusern befindlichen منفن manfah "Blasebalg" (nur für das Feuer) und der منشنة mneśśe, Fliegenwedel, chasse-mouche, als auch von der nur als Toilettenartikel für Damen gebräuchlichen marwaha frenýíje, Fächer.

Das Wort مهواية, was schriftar. مهواية sein würde, f. i. d. Wb.

منكاش minkâs, Plur. مناكيش, nicht nur 1) Ohrlöffel منكاش, wie bei Heury, Bel. Franç. (s. v. cure-oreille) und Dozy (nach Boct.), sondern auch 2) Zahnstocher, م' اسنان.

Mit diesem منكاش (für welches auch die von Bel. gegebenen Bedd. "instrument à curer un puits" und "pioche" bei Dozy nachzutragen sind) ist wohl das Wort منقاش mingás [Bed.] ursprünglich identisch, welches bei den Beduinen eine kleine, mittelst eines dünnen Strickes (rasan) am Pfeifenschaft (mutrag) befestigte, eiserne Nadel zur Reinigung des Pfeifenkopfes (raljún) bezeichnet. Diese Bedd. der WW. منقاش (pinceau, burin), منقاش und سن f. i. d. Wb. — Für "cure-dent" giebt Heury (neben dem schriftar., in Dam. auch sehr gewöhnlichen ومشواك

welches in seiner sonstigen Bedeut. (s. bei Dozy) auch mit منكاش und منقاش beinahe zusammenfällt.

فرشينة furśćne [Äg.], Pl. -át, Haarnadel. — F. i. d. Wb.

تنبة 'ömbe, Pl. قنب 'ineb, ein etwa 15 cm. langes Holzstäbchen, um welches das Haar gewunden wird, damit es sich lockt, Lockenstock.

Die Bedeut. dieses i. d. Wb. f. Wortes schliesst sich dem Sinn von تقب "tendre, bander, tirer une corde" (Dozy) an. Das andere Mittel, das Haar in Locken zu legen, die Papillote, ist in Dam. unbekannt. Wenn die kleinen Haarbüschel (خُصُل Pl. خُصُل nicht mit der ömbe, sondern mit einer heissen Zange lockig gemacht werden, heisst das Haar شعر ملاقط sa ar meld it.

المناه المائة أعلام أعلام المائة أعلام الما

Danach Dozy s. v. zu vervollständigen.

قرن garn [Bed.], Haarlocke. Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

برمة burma, gedrehtes (Haar), mitunter auch leff genannt; ب' لفوق, rückwärts, und ب' لنحت, vorwärts gerolltes Haar; beides wird hinter die Ohren gelegt und dann geflochten.

Diese Bedd. f. i. d. Wb.; vgl. بريمة (S. 273).

َ 'ast, glatt (rückwärts) gestrichenes (Haar), im Gegensatz zu burma (s. das vorhergeh. Wort).

Dieses Wort findet sich nirgends als selbständiges Subst., sondern nur als Maşdar zu تشط (= كشط ), ôter, découvrir.

sālis, kurz geschnittenes Haar, bei denjenigen muhamm. Frauen, die keine Flechten, sondern loses, nur bis zu den Schultern herabhängendes Haar tragen. — F. i. d. Wb.

sabra, schwarze Farbe für das Haar; zu Hause gemacht und in Dam. allgemein von Frauen und alternden Herren gebraucht; hält sich schwarz 4 bis 5 Monate lang.

Danach Dozy s. v. zu vervollständigen.

ترابة 'terabe, Plur. -at, ein Waschmittel für Haar und Kopf, zu kleinen Ringen geformt aus einer gewissen Erdart — die aus Aleppo (ت حلية) ist die beste الله صلى , der folgende Dinge zugesetzt sind: مسك , ما ورد , عطر ورد , خضيرة , عبيطران (von leman hamod), ما ود تقطيرة , زر ورد بلدى , als Pulver oder in Wasser aufgelöst (vgl. die Noten S. 362 f. 364 f.). Man legt die Ringe in eine Schale, giesst Wasser darauf, und wenn die Erde weich geworden ist, wird damit der Kopf unter Begiessung von Wasser eingerieben. تن ينسونية t. jansūnije, für schwangere Frauen, welche davon eine Unze täglich essen sollen.

Diese Bed. f. i. d. Wb.

hutut, Pulver um damit die Augenbrauen zu schwärzen. Nur bei (Dozy nach) Muh.; Bergg. s. v. Peindre hat die Form kethath, d. h. خطاط, das mit dieser Bed. i. d. Wb. f.

هبيداش spīdás, eine Art weisser Schminke.

Diese Bedeut. des schriftar. اسفيدا, Bleiweiss, f. i. d. Wb.

henna me a'a'ade 3). Auf der inneren Handfläche wird mit Teig oder einem Faden eine Zeichnung gemacht, henna darauf gelegt, und die Hand 12 Tage lang mit darumgebundenen Lappen getragen. Gewöhnlich wird auch die Zeichnung mit resus schwarz gefärbt.

<sup>1)</sup> Vermutlich dieselbe "terre savonneuse", welche die Basis des von Bergg. s v. Bain (Schluss) beschriebenen "savon aromatique (בות אור)" der aleppinischen Frauen bildet. Im Droguier arabe (s. v. Bolus, terre argilleuse) schreibt er בלת ליי

<sup>2)</sup> Was dieses i. d. Wb. f. Wort hier eigentlich bedeutet, weiss ich nicht.

<sup>3)</sup> Henna wird häufig auch henne ausgesprochen, als ob es zie statt zu schreiben wäre.

النقة لوغاء lez'a, Pflaster, hinten aufs Kreuz gelegt, für impotente Männer und für Frauen nach einem Missfall.

Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen.

<sup>1)</sup> Die Mischung N°. 1 besteht aus folgenden Ingredienzen: منزر رشاك bizr reśūd, Kressesamen (Löw 397); غزر لفت b. lift, weisser Rübsamen; لبر حومًل بنزر عرمًل b. lift, weisser Rübsamen; لبر حومًل بنزر عرمًل b. lift, weisser Rübsamen; لبر حومًل b. harmol, Rautesamen (Löw 370); قرفة örfe, Zimmt; إن أوستون أوست

Die Wöchnerin nimmt Platz mit den Händen auf den Knieen im bêt-en-nâr, d. h. im Zwischengang zwischen zwei Mastaba in der innersten Abtheilung des Bades. Der ganze Körper mit Ausnahme des Kopfes wird nacheinander mit den Mischungen Nº. 1 und Nº. 2 bestreut, und dann der Kopf nebst dem Gesicht, besonders aber der Haarspalt auf dem Scheitel, mit der Mischung 3 (dulúk) eingerieben. Nachdem die Frau gut geschwitzt hat, kommt die Hebamme (daje) und wischt das gedad unter leichtem Frottiren wieder ab. Das vom Kopfe abgewischte dulûk wird den begleitenden Freundinnen gegeben, welche sich damit die Stirn und die Wangen bestreichen. Auch das vom übrigen Körper Abgewischte wird sorgfältig aufgesammelt, nach Hause gebracht und später als kräftiges Geheimmittel von unfruchtbaren Frauen verwendet. Eine Woche danach wird die Frau noch einmal im Bade mit einer Mischung von rohen Eiern, Honig und habb el-barakât (s. Dozy s. v. ببركة) gewaschen. Das Wort مناه (möglicherweise حداد) in dieser Bedeut. (etwa "Restaurirungsmittel") f. i. d. Wb. Bergg. s. v. Purifier giebt eine kurze, in der Hauptsache übereinstimmende

so viel wie بركون الخبشة بين بين المناه بين المناه 
Beschreibung der Reinigung einer entbundenen Frau. Vielleicht hängt sein Wort "

schedoûd", das sich nirgends anderswo findet, nach der bekannten Aussprache von als mit meinem schedoud zusammen. Doch scheint bei ihm schedoud eher die Behandlung selbst ("aller au bain pour être purifiées et recevoir le schedoud ce qui se fait de la manière suivante...") als das zur Verwendung kommende Frottirmittel (bei ihm "pommade ou savon aromatique") zu bezeichnen.

كمان ضيق kummân dejji', ein Hausmittel für neugeborene Kinder; كا عريض k. 'arīd, ein gleiches für die Mutter.

Was das i. d. Wb. f. Wort فتان eigentlich ist, weiss ich nicht zu sagen. Möglicherweise ist es nur eine Nebenform zu dem allgemeinen کمون kemmûn, Kümmel, wovon es somit eine "schmale" und eine "breite" Sorte geben würde. Die Anwendungsweise ist folgende: Ein baumwollener Lappen mit kummân dejji' wird auf den Scheitel (nāfúh = schriftar. يافوخ) des Kindes gelegt, der ganze Körper mit sirs benefseg (Veilchenwurzel) und neśa (Stärke) bestreut, wara' el-ás (Myrtenblätter) in die Ohren und Armhöhlen und schliesslich Salz in die Nase gelegt. Alle diese Dinge wie auch kumman 'arid und sukkar nabat (weisser Kandiszucker) für die Mutter werden in einer besonderen Gewürzdose (madhana) aufbewahrt, welche sechs, sieben Fächer enthält und die Form einer kleinen iskemle 1) (das bekannte orientalische, runde oder häufiger achteckige, sehr niedrige Tischchen) hat, dessen Platte wie ein Deckel aufgeschlagen werden kann. Das Wort مدهنة findet sich nur bei Lane (nach einer einzigen Quelle, Zamahsari's Muqaddamet el-adab) in der Bedeut. "oil-mill".

عفوة cafwe (oder nach Anderen تغوة 'afwe), eine Art "feinsten Parfüms", in der Form von kleinen, runden, braunen Küchelchen, die wie alter Kot aussehen und sehr schlecht riechen 2).

<sup>1)</sup> Zu محملة aus scamnum vgl. Mikl. I, 76, Nachtr. I, 48, II, 130, Meyer 408.

<sup>2)</sup> Die 'afwe soll aus folgenden Ingredienzen bestehen (vgl. hierzu die Note auf Seite 362 f.): عود الصليب, ورد بلدى Aloe (Löw 295); عود الصليب

Diese i. d. Wb. f. Bedeut. hängt wohl mit عُفْرَة , عَفْو (bei Lane auch عَفْرة), la meilleure partie d'une chose, zusammen. Das Wort تَفْق findet sich nur bei Mehr. 33 in der Bedeut. "pièce d'habillement" und bei Bel. "tresses de soie cousues l'une à l'autre, que les femmes en Orient portent sur le dos" (hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen).

عود الصَنْدال و الصَنْد و الطَيب و Bertramholz (pyrèthre, عرف الطَيب و Bertramholz (pyrèthre, عرف و الطَيب و المَّد و المَ

## Speisen ماكولات.

Die grösste Sammlung hierher gehöriger Wörter giebt mit guten Erklärungen Bergg., welcher (s. v. Cuisine) mehr als hundert verschiedene Sorten von Fleischgerichten, Gemüsen, Backwerk, Süssigkeiten u. dgl. verzeichnet. Vieles findet sich auch bei Landb. und Wetz. (Z D M G. XI), weniger bei Lane, Eg. (I, 184 ff.), Hartm. und Huart. Am vollständigsten ist dieser Gegenstand natürlich in dem grossen arab. Kochbuch تذكرة الخواتين واستاذ الطباخين (Beir. 1885, 496 SS. 8°) behandelt, das ich im Folgenden mit "Üstâd" citire¹). Auch im türkischen Kochbuch ملجأ الطباخيين (neue Aufl. Konst. 1290, im Folg. mit "Meldja" citirt) findet sich, infolge der im ganzen gleichartigen Beschaffenheit der arab. und der türk. Küche, vieles hierher Gehörige erklärt.

Das Essen (akl, ṭaʿām) zeigt in den Städten grössere Mannigfaltigkeit, als man es vielleicht vermuten könnte, besonders in Damaskus, wo die Eingeborenen auf ihre Küche sehr stolz sind. Zwar ist das Fleisch in der Regel immer Schaffleisch, sodass mit lahm (vgl. Fränk. 30) ohne nähere Bestimmung

<sup>1)</sup> Der erste Teil des Buches (SS: 1—403) ist der europ. Küche gewidmet und deutlich genug eine Bearbeitung irgend eines französ. oder italien. Originals. Der viel kleinere, aber für uns mehr interessante zweite Teil (SS. 404—492) handelt von den الشكال الطعام على الطريقة الشرقية, und die vier letzten Seiten des Buches (كاتمة في اصطلاحات الطباحة) geben einige nützliche Sach- und Worterklärungen. Übrigens vergesse man nicht, dass im Orient noch mehr als im Occident ein Kochbuch die Zubereitung der Speisen natürlicherweise vielfach so beschreibt, wie sie am besten sein würde, und nicht wie sie im wirklichen Leben tatsächlich stattfindet.

immer laḥm ranam, laḥm ḍānī, gemeint ist, aber die Art und Weise, dasselbe mit oder ohne Gemüse zuzubereiten, ist eine sehr mannigfaltige, wie es denn auch von Gemüsen allein eine Menge Gerichte giebt. — Meine hierhergehörenden Worterklärungen verteile ich unter die drei Rubriken: Gekochtes, Backwerk, Früchte.

## 1. Gekochtes, Gebratenes u. dgl. طبيح.

Zuerst erinnere ich daran, dass das einfache "Kochen", wenn es sich um Fleisch, Fisch, Eier u. dgl. handelt, سلق (sudanarab. naģģad¹)), zum Unterschied von شوى und شوى "braten", heisst. بروش ist am Spiesse (sīḥ, im Ustâd 138 ff. بروش, vgl. oben S. 357) oder auf dem Roste (miśwāje²)

der Asche (vgl. unten ربیض مشوی) "braten, griller", قلی "braten, griller", مقلایة) "braten, griller", مقلایة) s. Fl. IV, 355) hingegen in der Pfanne (مقلایة) me'ldje) mit Butter (semn, beurre de cuisine, zum Unterschied von zibde, beurre frais) oder mit anderem zugesetzten Fett, in fester oder flüssiger Form (dühn), "braten, frire". "Kochen, sieden", vom Wasser, Kaffee und anderen Flüssigkeiten, heisst (in Syr. auch علی), und danach غلی etwas Flüssiges "kochen machen".

Sodann gebe ich auch hier ein Verzeichniss der arab. Namen

<sup>1)</sup> So auch nagad, gekocht werden. Dieses i. d. Wb. f. Wort ist oftenbar eine Umstellung von der Wurzel نصن, être cuit, mûr. Die IIte Form vertritt im Sudan vielleicht noch häufiger als in Syr. und Ag. die schriftarab. IVte (vgl. Muh. s. v. نضن).

<sup>2)</sup> Neben diesem Worte in der Schriftform قمشوان giebt Heur. (s. v. Rôtissoire) auch مُشوابد als speziell syrisches Wort. Alle drei Formen مُشوابد , مشوابد , مشوابد f. b. Dozy.

<sup>3)</sup> نور und غلى in den obigen Bedd. finden sich sonst nur bei Bel. Nach Beauss. hat فرر in Alg. den speziellen Sinn «cuire à la vapeur».

der gewöhnlichsten, unten in den Worterklärungen erwähnten Gewürze (behåråt, vgl. Mikl. I, 24, Nachtr. II, 84) und Gemüse (in Syr. hudra oder hudar, in Ag. hudar): ملي milh, melh (in Äg. oft malh), Salz; فلفل fulful (Äg. filfil), Pfeffer (Löw 317); سكر sukkar, Zucker (Mikl. II, 164, Nachtr. II 40); خودل hardal, Senf (Löw 177, Fränk. 141, Mikl. I, 71, Nachtr. I, '45); قوفق 'urfa, 'örfe, Zimmt (Löw 346); مقدونس ba'dúnis, Petersilie (in Alg. مَعَدُنوس, aus μακεδονήσι, Löw 225, Mikl. II, 120, Nachtr. II, 167, Meyer 253); كبية kuzbara, Koriander (Löw 209); نعنع na na Minze (Löw 259); بقلة ba'la (Äg. rigle), Portulak (Löw 320) 1); يانسون jānsûn (Äg. auch das schriftar. آنيسون ānīsún), Anis (aus מואססע, Löw 383, Mikl. I, 12, Nachtr. I, 5); كبوري kemmûn, Kümmel (Löw 206, Meyer 227); ين zết, Öl (Löw 136, Fränk. 148, Mikl. II, 187, Nachtr. II', 67); خلن hall, Essig; حبض hamd, saurer Saft (besonders hand rumman (Frank. 142), von Granatäpfeln, und > '> h. höşrum, von unreifer Frucht 2)); başal, Zwiebeln (Löw 74); غول tum, Knoblauch (Löw 393); غول ful, Bohnen 3) (Löw 312, Fränk. 143); فاصولية fāṣúlije (Mikl. I, 61, Nachtr. I, 39) oder قاملة faule 4), haricots verts; ترمس turmus (Ag. tirmis, Alg. termes), Lupinen (aus θέρμος, Löw 394); μύδιje (Löw 234, Fränk. 145), "Schnittbohnen" (Hartm. 323), "Buschbohnen" (Anderl. 9); عربية 'J, lange, schmale, dünne; نونجية 'J, kurze und breite; ببلة بسلا bisella, bzelle (ital. piselli, in Dam. häufig msellât, f. i. d. Wb.), petits pois, "Zuckererbsen, Felderbsen" (Anderl. 14) 5), مبّع hömmus, Kichererbsen (Löw 171, Frank.

<sup>1)</sup> Türk., serb. bakla, alban. baklé bedeutet "Bohne" (Mikl. Nachtr. II, 80, Meyer 24), aber pers. Like Portulak.

<sup>2)</sup> Nicht nur von unreifen Trauben (wie bei Krem. Beitr. I, 43), sondern von unreifen Früchten jeder Art.

<sup>3) &</sup>quot;Saubohnen" nach Hartm. 307, "Ackerbohnen" nach Anderl. 4, mit zwei Arten: fül ichmi (oder beledī) und fül rumī.

<sup>4)</sup> Dieses seltenere, i. d. Wb. f. W. ist vielleicht eine volkstümliche Zwitterform, aus dem üblicheren Fremdworte فول und dem einheimischen فول und dem einheimischen فول entstanden.

Vermutlich steckt es in dem bei Bergg. (Cuis. 46) vorkommenden خم في فولند" lahm fi fàvole, viande avec une espèce de haricots longs".

<sup>5)</sup> In Alg. heissen petits pois nach Beauss. x.i., nach Ben Sed. yelban; in Ag. ist gulban (Löw 104, 173) nach Soc-Bæd. 87 "Platterbsen".

عدس (141); برز, Reis (Löw 358, Mikl. Nachtr. II, 16); عدس 'adas (Äg. 'ads, 'ats), Linsen (Löw 182, nach Anderl. 6 "Speiselinsen", zum Unterschied von "Kamellinsen", kirsenne كبسنة, welches Wort sonst mit "vesces noires", schwarze Wicken (Linsenwicken, Löw 228) übersetzt wird); صنوبر ṣnổbar (in Äg. auch ṣnếbar oder فُسْتَق ابيض), Piniennüsse (Löw 57); باميا bâmija (Huart 57 auch مامن bưmé), Bamien, Griechenhorn (Mikl. I, 20, Nachtr. I, 10); باذنجان اسود bādinýán eswed (häufig nur bādinýán, in Äg. oft bētingán, bētilgán, in Alg. nach Beauss. und Ben. Sed. bedengâl, in Tun. nach Ben Sed. Suppl. bitengâl), Eieräpfel, Melonzanen (türk. ياطليجان, alban. melindzán, russ. badidźan, Mikl. II, 140, Nachtr. II, 11, Meyer 269); منادورة banadôra (aus pomi d'oro) oder bādingán ahmar (in Äg. auch bētingán 'ata oder, wie in Tun. und Alg., dendtom), Liebesäpfel, Tomaten '); بطاطس botata (in Äg. بطاطس, in der Bekâc nach Anderl. 7 "eläs", was so viel wie ملفوف ist), Kartoffeln; ملفوف melfûf (in Dam. auch لخنة lahana²), in Äg. كونب korumb), Kohl; كونب 'arnabíṭ ³), Blumenkohl; تونبيط krumb, Kohl-

daraus قنبيط durch Verwandlung von nn in rn. entstanden), indem das Wort

aus türk. دومانيين (Meldja 91), vor. Das zunächst aus ngr. تومانيين (Meldja 91), vor. Das zunächst aus ngr. تومانييز span. tomate, entlehnte Wort soll ursprünglich mexik. toma-tl sein. — بيتنجان قوطة findet sich nur Nof. 171. Nach Muh. ist قوطة eine vulgäre Form für توطة und bedeutet بيتنجان قوطة (nach Muh. und Boct.) "bannette, panier de petites branches". Nach Bel. ist "قوطة grand panier dans lequel on met les dattes, und قوطتي dattes en bloc, en påté". Beauss. hat قوطة pl. قوطة, boîte ronde de bois très mince où on met de la consturer".

<sup>2)</sup> Dieses aus gr. λάχανον entlehnte Wort schreibt Wetz. (Z D M G. XI, 520) laḥana. Seine Übersetzung "Weisskraut" ist von Dozy (s. v.) als "espèce d'absinthe" missverstanden (s. Fl. VI, 161). Bergg. 267 und Nof. 172 schreiben wie ich mit (vgl. Fl. VII, Nachtr. 210, Mikl. II, 117, Nachtr. II, 165, Meyer 236).

<sup>3)</sup> Nach Dozy (s. v. ثُنَّبِيطُ) ist dieses Wort nicht nabatäisch, wie Djawâliki [und Muḥ.] meint, sondern "plutôt le grec κράμβη"; eher wohl κραμβίδ(ιον), während dem κράμβη das arab. کرنب entsprieht (vgl. die folg. Note). Nach Fl. IV,

rabi ¹); خيار hijâr, Gurken ²); كوسا kúsa (Äg. kősa oder kar a kősa), Kürbisgurken ³).

nicht auf κράμβη, sondern auf κωνωπίδι(ον), κουνουπιδι, Blumenkohl, zurückgehen soll. Indess haben Beauss., Ben Sed. und Mach. 429 das (bei Dozy fehlende) کرنبیت krenbst (Ben Sed.), kroumbst (Ben Sed. Dial. 222) chou (ganz gleichbedeutend mit kerneb, während "Blumenkohl" ital. Namen trägt: in Alg. کرنبیت fuklu), und dieses بروکلو, "Kohl" ist einerseits von κραμβίδι, "Kohl", und andrerseits von ترنبیت gar nicht zu trennen. Das Türk. hat nur die Form mit r قرنبیت (neben der volkstümlichen an قرنبیت (neben der volkstümlichen an قرنبیت

karyn-behar). Meiner Meinung nach muss man also das arab.-türk. αρναμαίτ, Mikl. Nachtr. II, 144), aus gr. κραμβίδι, von dem synon. arab. ἐἰμμὰ, aus κουνουπίδι, gänzlich trennen.

1) Das aus dem gr. κράμβη entlehnte Wort (Löw 213; wegen der im Schriftar, wechselnden, bei Dozy fehlenden Vokalisation vgl. Lane s. v.), pers.

(woraus jetzt λλίς, chou, geworden ist) bezeichnet in Syr. eine besondere Art Gemüse, die nach meinen Aufzeichnungen "einer knorrigen Kartoffel ähnlich sieht, so gross wie eine kleine Melone ist und wie die weisse Rübe (lift) schmeckt". Mnh.,

erklärt das Wort unrichtig mit منت أو نوع منه [sul, Bete, Mangold, Löw

273, Fränk. 143], ebenso falsch Nof. 172, Heury und Bel. mit "chou pommé" (Bel. hingegen und Cuche wie Wahrm. mit "chou-fleur"). Richtig bei Huart 74 "chou-rave" und Anderl. 15 "Kohlrabi" (viell. noch richtiger "Unterkohlrabi"). In Ag. bedeutet كبنب Kohl, chou. Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen.

2) Neben diesem persischen auch in Ag. und Alg. allgemein gebräuchlichen Wort wird in Dam. auch das schriftar. فثناء kitta, 'itta (Löw 330) gebraucht, manchmal mit dem Unterschied, dass 'itta "grosse Gurken" bezeichnet. In Ag. ist 'atta eine Art kleinerer und feinerer fa" us (vgl. die folg. Note).

3) So nach der Übersetzung bei Wolff 203 und Hartm. Beim Letzteren heisst es, S. 217: "Kürbisgurke kúsa [Syr.], 'agúr [Ag., s. jedoch weiter unten] und S. 322: "kúsa gurkenähnliche Frucht". Klein (ZDPV. IV, 74, 82) und Anderl. (l. l. 12) geben nur den engl. Namen "vegetable marrow" (so auch Wort. s. v., vgl. Fl. V, 88). Französ. wird مرسط gewöhnlich mit "courge" übersetzt (so bei Dozy, Boct.,

Landb., Nof.). Der allgemeine Gattungsname für "conrge, Kürbis" ist jedoch قرع (Löw 351, Fränk. 143) oder vielleicht auch يقطبين. Dieses letztere Wort bezeichnet nach den älteren Lexikographen "jede stängellose Pflanze", bedeutet aber jetzt في العرف nach Muh. القرع المستدير wird jedoch bei ihm nicht mit قرعة والمستديرة والمستدي

Nach Muh., Bel., Wort. und Huart 60 (dessen عبرة bei David 195 in هبرة) "viande sans os", nach Boct. und Humb. (s. Dozy) "viande sans graisse".

klärt Muh.: قرع نوع من البقطين طويل الى نحو شبر دقيق. Hartm. 217 giebt jaktin als das syr. und kar als das äg. Wort für "Kürbis". Nach meinen Aufzeichnungen aus Dam. ist قرع der allgemeine Gattungsname und "قرع "langer قرع", so auch bei Bel., welcher قرع, wie auch روسي , mit "courge; citrouille" und "قرع mit "courge allongée" übersetzt. Die "Kürbisflasche", gourde («courge vidée servant de bouteille"), heisst, neben كرنيب (Bel.) oder بيقطينة der allgemeine Gattungsname ist. Nach meinen Aufzeichnungen aus Ag. ist dort der '3 sehr gross, beinahe halbeirkelför-

mig ( مَقْوس), mit glatter grüner Schale, فَقُوس fa"ús (oder hänfig fa'ús,

Löw 331) lang, aber kleiner als قرع, und von krummer, unregelmässiger Form



[Bel. "sorte de mélon", Wort. "syrian melon", Mach. 429 (فقُوس) und Ben Sed.

422 (feggas) "mélon vert.», Beauss. "مون نوقون concombre long et mince à peau cannelée, Tun.»], ما الله في ال

In Dam. ist habra ein (ziemlich grosses) Stück Fleisch ohne Fett und Knochen.

Reisch wird in einem Mörser (ģurn, Fränk. 25) ganz zerstossen ("mad'ű'a nű'im"), dann, bei gewöhnlicher Quantität, etwa 2 rotl, auf einer ως (längliche, rechteckige Platte mit niedrigem, aufstehendem Rand) ausgebreitet und zum Bäcker geschickt, um in seinem Ofen (furn, aus ngr. Φοῦρνος, Mikl. I, 62, Fränk. 27, Meyer 114) gebraten zu werden. Bei geringerer Quantität wird das Fleisch statt in der tawáje in einem [?] (grosser Teller von Eisenblech) zu Hause gebraten.

Das Wort طراية findet sich nur bei Bergg. (s. v. Poêle) "poêle à longue manche طواة, und Landb. 277: "طواية ou (طوی .s. Dozy (s. "مِقلاة ou مِقْلى ar. عناوة Dozy (s. طواية hat: "selon Beauss.)". Der Letztere giebt aber (s. طوة) nur طاوق, (du turc) poêlon en terre ou casserole en métal avec manche". Das Wort ist urspr. pers. in moderner Aussprache tavé (türk. تابع, تابع, vgl. Mikl. II, 167). — Was das Wort, das hier , aber an einer anderen Stelle in meinen Aufzeichnungen ber't geschrieben ist, eigentlich bedeutet, kann ich nicht sagen. Ob es wohl mit (in moderner Aussprache béri) zusammenhängt? — Wie habra mamdúda werden auch viele andere gebratene oder gebackene Gerichte oft zu Hause zubereitet und dann zum Bäcker geschickt, um dort auf einer Backplatte (beşīnîje oder beşahn) gebacken zu werden. So z. B. الكبة بصحري, fein gehacktes مشرى بصينية Fleisch mit fein geschnittenen Zwiebeln, und meświ besinije (oder m. besahn), Fleisch, mit unreifen Djenerek (oder hôh dubb) 1) und Zwiebeln (oder Tomaten) gebraten.

<sup>1)</sup> Génerek — so hörte ich immer die Aussprache (vgl. serb. dzenarika, Mikl. Nachtr. I, 32), als Schriftform wurde mir aber خانوك angegeben — bezeichnet eine Art kleiner, roter Pflaumen, wovon es zwei Sorten giebt, eine saure, جزيك شجر له ثمر احمر . In Muh. heisst es: جنريك شجر له ثمر احمر , bei Huart 59 dagegen: جانوك خارسي

اضوبو) مربو) dôbo, Lendenstück mit Essig, Zimmt, Pfeffer, Orangenschalen, Lorbeerblättern u. Ähnl. Die Kasserolle wird mit in einen Lappen gelegter Erde umgeben und auf einen tabbah (potager, s. Dozy s. v. طباخ) gestellt. um bei gelindem Feuer zu kochen.

Dieses Wort (franz. daube) findet sich nur bei Bergg. (Cuis. 44): ضوبة, daube ou boeuf à la vénitienne avec de l'ail et du lard".

رستر rősto, der grosse auf europäische Weise angerichtete Rostbraten.

Findet sich nur bei Hartm. 334 "rősto Braten" und Ustâd 138 رستو.

مشوى بالحوق meświ bilḥû', Fleisch, mit Zwiebeln in einer besonderen Pfanne (حوق) gebraten.

Diese Bedeutung des Wortes حرق findet sich sonst nur bei Muḥ., wo es mit دست صغير من النحاس erklärt wird.

Das i. d. Wb. f. مزاد مدبغ ist wohl nur eine moderne Aussprache von مناف, sac de provisions (à voyage). Zu مناف im obigen Sinn ist vielleicht بربغ, fortifier (l'estomac), bei Dozy zu vergleichen.

tā mije [Äg.], 1) fertige, warme Speisen, die auf der Strasse beim tā magī zu haben sind; mitunter ganz allgemein = قريصة (s. unten).

Die WW. طعبية und طعبية f. i. d. Wb.

rouge, hâtive, du turc جان اریکیی (nach Zenk. s. v. اریکی, "Orleanspflaume").

Sonst finde ich das Wort nirgends erwähnt, aber höchst wahrscheinlich ist das letzte
Wort in der bei Lane s. v. بوقوی gegebenen Erklärung: small plums . . . known in

Syria by the name of جابرک (TA.) « ein Druckfehler für جابرک , da ein Wort

weder bei Lane noch sonstwo zu finden ist. Wegen برای مسلمه dubb s. جابرک unter

غبوس, غبوز [Äg.], Zukost zum Brod (Fleisch, Datteln oder was es auch sein mag).

Zu dieser i. d. Wb. f. Bedeut. vgl. غبخ, mordre (bei Dozy) und غبخ, mets à sauce où on peut tremper son pain (Beauss.).

كباب عربى kebâb 'arabī. Gehacktes Fleisch wird mit Piniennüssen und Salz zu kleinen, runden Klösschen (dā'bâle) gerollt und mit etwas darauf gegossener dühne in eine mit Fett geschmierte Bratpfanne gelegt, welche darauf zum Backofen geschickt wird.

Sonst bedeutet كباب allein, wie bekannt, kleine am Spiess geröstete Fleischstücke (vgl. Dozy s. v. und Bergg. Cuis. 28), im Türk. überhaupt "Braten" (vgl. Zenk., Mikl. II, 106, Nachtr. II, 155).

wenn auch nicht allgemein, üblich ist und dort المنافذة 
<sup>1)</sup> Über diese bekannte arab. Weizengrütze (عن من الخنطة المسلوقة) المسلوقة Muḥ.) vgl. Dozy s. v. برغل oder Wetz. (Z D M G. XI, 483). Die bei Muḥ. (u. Dozy) angegebene Aussprache برغل hörte ich nie. Auch im Türk. wird dieses aus dem pers. برغول stammende Wort burgul oder bolgur (pers. auch بغول) ausgesprochen (vgl. Mikl. I, 33).

<sup>2)</sup> لَبُش (Denom. von لَبَش Gepäck), seine Sachen zusammenlegen (vgl. Dozy), sich beeilen (Krem. Beitr. II, 49). Vermutlich ist jedoch hier ملبشة nur ein Schreibfehler für ملبسة (s. Dozy s. v. البّس).

(ك بصينية), oder man macht lange, schmale Streifen, nāmûse, Sarg, oder māsūra, Röhre 1), genannt, welche dann am Spiess gebraten werden (ک مشویة), oder endlich man macht, und zwar dies am gewöhnlichsten, ziemlich grosse, mehr oder weniger kugel-oder eiförmige Stücke (kubbe) 2), steckt zuerst einen und dann zwei Finger durch die kubbe, rollt dieselbe um die Finger, bis sie ganz hohl wird, legt ein bischen dühne in die Mitte hinein, und macht die beiden Öffnungen zu. Das hierzu verwendete dühn besteht aus śahm, Schaffett (vorzugsweise das an den Knochen sitzende), und einem Stück lije 3). Diese Art von Kubbe wird entweder in Fleischbrühe (مرقة) gekocht (ک مسلوقة) oder mit etwas 'eli (قَلْع) '9 gebraten (ک' مقلیق). Endlich wird die Kubbe auch "roh" (نتة) mit Knoblauch gegessen, und trägt dann den sonderbaren Namen دنانة. Auch Bergg. (Cuis. 19) beschreibt mit einigen Worten die Zubereitung der (gewöhnlichsten Art von) Kubbe und des Burrul, und verzeichnet ferner fünf andere, je nach den verschiedenen Zusätzen von Gemüsen verschieden genannte Kubbegerichte. Weniger genau sind die Erklärungen bei Dozy (s. v. کمة, nach Boct.) und bei Landb. 430.

<sup>1)</sup> ناموس (من كلام العامة), cercueil, sarcophage, Bel., Muh. (f. b. Dozy). Das N. un. in diesem Sinn f. i. d. Wb. — Zu مأسورة (Pl. مواسير) vgl. ZDM G. XII, 333—335, Dozy s. v. ماصورة , Mikl. Nachtr. II, 171 und Meyer 262.

<sup>2)</sup> Diese Operation heisst ta'ris, und demnach bedeutet :: conper la pâte en pains ronds, nicht notwendig "ronds et plats", wie es in den Wörterb. steht.

<sup>3)</sup> So heisst bekanntlich der grosse, runde Fettklumpen in der Mitte des Schwanzes einer besonderen Schafart, "Fettschwänze" genannt (zu der vulgären Form عَنْ statt des schriftar. اللبية vgl. Lane s.v. اللبية). Ohne die lije würde das sahm schwere, harte Knollen in der Kubbe bilden.

<sup>4)</sup> In dieser, i. d. Wb. f. Bedeutung ist قلى غير مع الطبيخ ليطيّبه عند العلية الطبيخ ليطيّبه عند عند الطبيخ ليطيّبه عند عند العليم الع

بسيشكات besmaskåt, grosse, mit Zwirn umbundene "Kubben" mit Reisfüllsel und Tomatensauce.

Dieses i. d. Wb. f. W. ist vielleicht eine halb türk. Zwitterform, aus dem türk. پشهش, gekocht, und dem (aus dem griech. παξαμάδι(ον) stammende) arab.-türk. Fremdwort بشباط بقسباط (Zenk.) entstanden. Oder hängt es gar mit türk. پکسیات baśmak, "Pantoffel", zusammen?

كاوى باشا Daild básā, kleine Fleischklösschen (kufte), mit Zwiebeln und Tomaten gebraten; wird wie das gewöhnliche iahni (يحنى, Ragout, Mikl. I, 78) immer mit Reis (oder Burrul) gegessen.

Etwas verschieden bei Dozy (nach Boct. und Bergg.); hingegen im Uståd 422 ganz wie oben . . . وقال على المنافرون باشا بالبنادوري . — Das dem Pers. entlehnte Wort خَفْتَةُ wird bei Dozy und Muh. خَفْتَةُ vokalisirt und beim Ersteren etwas verschieden erklärt. Die richtige Aussprache ist aber im Arab. wie im Pers. und Türk. mit u (ii) (Fl. V, 80, vgl. Mikl. Nachtr. II, 160), und die allgemeine Bedeut. ist "Klösschen" (Meninski "polpettes"), ebenso bei Cad. 17 "kofta des poulpetons". Vgl. auch: شعربة كفتة كفتة خي الكفتات Sorbet kufte, potage aux fricadelles, und Uståd 420 نصل عني الكفتات.

هَيْشَبُوكُ sīśbárak, ganz kleine und runde Klösschen aus Brotteig, mit fein gehacktem Fleisch gefüllt und mit Knoblauch, Koriander etc. in Fleischbrühe und saurer Milch gekocht.

Findet sich nur Uståd 448 nebst einer langen Beschreibung, wo es neben شیش عدم auch شیش وeschrieben wird.

عُجّة اسكندرانية, Fleischklösschen, mit Eiern, Mehl und Petersilie gebraten.

Das Wort عجة (Fränk. 34) entspricht bekanntlich dem europ. "Omelette".

معلاق مطبحي möʿlá' muṭaḍḍan, Herz, Leber und Lunge in

einer besonders dazu bestimmten Pfanne (tágen) zusammen gebraten.

رغل مغل zaral maral [Äg.], der Magen (kirs) vom Schaf oder Kamel, in kleine Stücke 'geschnitten, mit Reis und hijd' in Wasser gekocht.

Dieses Gericht ist vermutlich dasselbe, das bei Mehr. 26 "جغل مغل (ohne Vokale] tripes" heisst; wohl unrichtig, da es keine arab. Wurzel جغل giebt. Der Sinn des sonderbaren Namens (vulgärar. زَغْل, Betrug) soll der sein, dass der Magen zu gleicher Zeit Fleisch und doch nicht (richtiges) Fleisch ist. Maral ist der bekannte itbac mit m, wie er besonders bei den Türken in arab. Wörtern beliebt ist, z. B. husan musan, Pferd; 'amíṣ mamíṣ, Hemd; vgl. قارش مارش, viande de mouton au riz (Dozy, nach Mehr. 32). — Das Wort حياق findet sich nur bei Dozy (nach Boct.) mit "assaisonnement" übersetzt, ebenso nur bei Dozy (nach Boct.) der Stamm مثبة "assaisonner". Mach meinen Aufzeichnungen bedeutet منة mit dem N. act. in Ag. eigentlich "mit einem Löffel oder auf einem Teller kosten, déguster", um zu wissen, ob die Speise genug gewürzt (d. h. gesalzen und gepfeffert) ist. Dann ist عياق auch, und am gewöhnlichsten, das rechte Mass von Salz und Pfeffer an einer Speise, z. B. wenn man sagt: حُطَّ الحياق في الحلَّة

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

تباوة 'abáwe, Pl. -át, Schafmagen, mit Reis, Erbsen u. Ähnl. gefüllt.

Nur bei Bergg. (Cuis. 9) und [Dozy nach] Muh.: القبة من ويقال لها الشاة الحِفْت وهو هنة ذات اطباق متصلة بالكرش ويقال لها القبة ايضا بالتخفيف وبعض العامة يسميها القباوة وابا جُلَيط القبة ايضا بالتخفيف وبعض العامة يسميها القباوة وابا جُلَيط العبي كيس المنافقة وابا الراعي الراعي يسميها التباوة وابا الراعي الراعي المنافقة وابد المنافقة واب

سجق seģuķ, suģu', siģi' (türk. سجوق, Mikl. II, 160), Wurst aus gehacktem Fleisch und Reis in Schafdärmen. Hiernach Dozy zu vervollständigen.

رُقانق ne'dni', Beir. مقانق (urspr. گانق), aus griech. λου-κανικον, s. Fl. VI, 166; Fränk. 38, Meyer 250), Wurst aus gehacktem Fleisch mit Petersilie. Zwiebeln und Piniennüssen, auch شلشیشة śelśśa genannt.

Vgl. Dozy s. v. نقانق; Hartm. 281 hat "mekánik, kleine Würstchen", zum Unterschied von "salsísa Wurst". Das letztere Wort (ital. salsiccia) findet sich sonst nur bei Wahrm. (deutscharab.) "Wurst شنشش".

بودين būdin [Jerus.], Pudding. Findet sich nur bei Abcar. s. v. Pudding.

weisse Fleisch an den Flügelknochen der Hühner. — F. i. d. Wb.

قورمة, قارورمة kaurma, geschmolzenes Schaffett, das mit Zusatz von ein wenig Salz für den Winterbedarf aufbewahrt wird. Dieses bekannte türk. Wort (عارمة kavurma, vgl. Mikl. I, 94, Nachtr. I, 61) bedeutet sonst so viel wie Frikassee (s. Dozy

s. v., Nof. 169, Cad. 16 "kawirmah"). Zu der obigen Bedeut. (etwa "das, womit das jeweilige Frikassee zubereitet wird") vgl. Bergg. (Cuis. 66), "viande . . . frite avec de la graisse; versée dans une jarre d'argile, elle s'y conserve pendant longtems, et toutes les fois qu'on en veut, on en réchauffe pour servir à table".

Das Wort in diesem Sinn findet sich nur bei Cad. 17 dim ah und Mal. 157. — ale schreiben Cad., Mal. und Bergg. (s. v. Sauce) so wie ich, dagegen Dozy, Hartm. 243, Bel. Franç. und Ustâd aut oder Lutu. In Alg. heisst "Sauce" nach Humb. 15 neben يدام und تغبيسة, auch يدام. Dieses sonst nirgends verzeichnete Wort kommt auch bei Humb. 13 neben مرقة in der Bedeut. "bouillon" vor, hier aber mit Fragezeichen. Mein algier. Lehrer in Paris erklärte, für "bouillon" sei مرقة, für "sauce" aber يدام das gewöhnliche Wort. Eine Art Sauce heisst in Syr. عَرَطُور, wozu ausser (Dozy und) Muḥ. besonders Ustâd 24 zu vergleichen ist. Schliesslich gehierher, das nach den Wb. nur عقيدة "Überzeugung, Glaubensartikel" u. Ä. bedeutet 2), aber im Ustâd einen gewissen, mit den Bedd. von عقيد (thickened, inspissated, Lane) und معقود (s. unten مقعود) verwandten, technischen Sinn (etwa "Fleischextract") hat, welcher aus den folg. الفصل الثاني (في العقيدة: Citaten (S. 92 u. 93) zu ersehen ist اى البروبية) أن العقيدة تستعمل في المطابع لتحول المرقة التي هي ركن السلسات قوامًا ... (الروبة) الروبة تصنع بالسمن والطحين وتطبح على نارهادية ... وصفها في قصعة واحفظها للاستعمال . . . (عقيدة السمن) تدعي روبة السمن ذلك الجزء من السمن الذي يضاف الى الخضرة والسلسات عند اخراجها عن النار وتقديمها على السفرة ... (عقيدة بالسمن والكريما)

<sup>1)</sup> Mach. 377 hat عرقة sauce, bouillon, Ben Sed. Franç. sauce marga, bouillon merqa, aber Dial 173 marga bouillon.

<sup>2)</sup> Nur Wahrm. giebt daneben auch die Bedeut. "Rosenconserve, Bonbon".

تلك الروبة تستعبل للشروبا والخضرة وتكون من سبن وربية . Jene kulinarische Bedeut. des hiernach mit عقيدة ganz synon. Wortes رُبة, wie auch die WW. شروبية (crème??) und شروبية f. i. d. Wb.

zefra, das von Fleischsuppe u. Ä. abgeschäumte Fett.
Diese Bedeut. findet sich nur bei Huart 62, welcher zafré
schreibt, und im Ustâd, z. B. اقشط الزفرة عنه (S. 420, passim).

بيض مفعوص , bêd maf cús [Äg.], "geknetete Eier". Die Eier werden hart gekocht (mestawī), geschält und mit Öl (oder Butter) und Käse zusammengeknetet.

Die Wurzel نعص, die bei Freyt., Kazim., Lane, Muh., Bel. und Wahrm. fehlt, und bei Dozy sich nur mit der einzigen Form مفعوص, écrasé, aplati (nach Boct.) vertreten findet, bedeutet in Äg. "mit den Fingern zerdrücken, zerkneten" (wie eine Dattel, um den Kern herauszudrücken), zum Unterschied von سلم, "mit beiden Händen kneten, rollen, dann und wann mit Faustschlägen (lukkāmîje¹) klopfen" (wie einen Dattelteig). In Alg. bedeutet hingegen نعص (nach Beauss.) "fouler, luxer, enfoncer, forcer (porte, coffre); fausser (clef)". Die Wur-

<sup>1)</sup> Das Wort Αροτί findet sich nur bei Dozy (und zwar ohne Vokale), wo es (nach Boct.) mit coup de la main sur la tête fibersetzt wird. Lukkāmūje scheint jedoch, wie auch das i. d. Wb. f. Fremdwort κιμά bunja (neugr. μπονιά) "geballte Faust" (ohne Schlag) zu bedeuten. Zur Bedeut. der Wurzel vgl. unten καταικά.

zel نعص ist wohl ursprünglich nur eine Umstellung von عفس, terrasser, lutter (Bel.); écraser (Dozy, Beauss.); kneten, reiben (Wahrm.); vgl. عفص, vaincre dans la lutte, courber, plier (Bel.) — Für عفص in dem obigen, i. d. Wb. f. Sinn giebt Hartm. (s. v. Ei) als syrisch: maslúk ṭaijib, Ustâd 313 sonderbarer Weise: مسلوق رخوًا. In Dam. hörte ich oft das einfache برشت in demselben Sinn. "Weich gekocht", in Syr. برشت berist (aus pers. برشته, gekocht, im Ustâd برشته, vgl. Dozy s. v. نيسشا), heisst in Äg. انيسشاء nuṣṣĕ siwa, oder etwas härter نيسشاء tultén siwa (in den Wb. nachzutragen).

يض محمّر béd muḥammar [Äg.]. Die Eier werden weich gekocht (nuṣṣ oder tultên siwa, s. oben), geschält, in eine Pfanne mit geschmolzener Butter (meslī) gelegt, und, wenn sie so viel Butter wie möglich aufgesogen, sind sie fertig zum Essen.

Die kulinarische Bedeutung des Stammes ist bei Dozy (nach Boct.) nur die gewiss ursprüngliche "rissoler, rôtir pour donner une couleur rousse, faire rôtir". Nach Beauss. hat das Wort vier verschiedene, hieher gehörige Bedeutungen: "dorer, en faisant rôtir, frire; rôtir à la casserole; rissoler; gratiner", wovon die erste und dritte mit Dozy und die zweite mit meinen Aufzeichnungen aus Äg. übereinstimmt. In diesen heisst es: ", [Äg.], das Fleisch in einer zugedeckten Kasserolle mit Wasser und Butter so lange braten, bis es davon so viel wie möglich in sich aufgenommen hat, schmoren, حلكم ناشف سكم مش محمر)". Die letzte Bedeut. bei Beauss., "gratiner", findet sich im Ustad, wo unter den اصطلاحات (S. 493) das Wort حبر يحمر اللحوم على المصبع (1 : folgenderweise erklärt wird على المصبع او قليًا واخصها أن تختول الأشكال رونقا باضافة مسحوق ...الخبْر اليها... Zu der von mir und Beauss. gegebenen Bedeut. "rôtir à la casserole" (d. h. "schmoren") 2) vgl. "خرر dünsten,

<sup>1)</sup> Das Wort مُصَبَّع bedeutet in Syr. Rost (كُميد يَشَوَى bedeutet in Syr. Rost مُصَبَّع مشتبكة من كلايد يشوى .

<sup>2)</sup> Dieselbe wird auch durch die im Ustäd gegebene, genaue Beschreibung von der Zubereitung der lahme nuhammara faktisch bestätigt. Es heisst nämlich dort, S.

dämpfen (eine Speise)" (Krem. Not. 22), "خبر خبر tremper, s'imbiber, خبر faire tremper, détremper" (Beauss.) und خبر (s. unten خبر , خبر (s. unten خبر , خب

بيض مهشش béd mŭmaśśiś [Äg.], angefaulte Eier, zum Unterschied einerseits von ب ن تازة b. táze, frische, und andrerseits von و ن منتر، b. munattin, ganz faule Eier.

Diese Bedeut. des Wortes مشش f. i. d. Wb. Das in Äg. wie in Syr. sehr gewöhnliche pers. Lehnwort (Mikl. II, 172) findet sich nur bei Nof. 165, Sal. 36, 39, 40 und Nakh. 53 verzeichnet. Von den meisten Dingen (Fleisch, Butter, Früchten, Eiern, Gemüse, Brod) werden täze und das synom. arab.

خذ كيلو او ٥٠٠ جرام من اللحم وانزع منه العظام: العظام ٥٠٠ على وشكّهُ بشحم الخنزير وضعه في طنجرة ومعه من المرقة دسيلتران وضعها على النار ولا تزال تغلى حتى "خثر المرقة واحذر من ان يلصق اللحم في قعر الطنجرة ومتى اخذ زوم المجل صبغة مصفرة ... اضف اليه ١ دسيلترات من المرقة واطبح ساعة برفق الى ان تخثر المرقة والطنجرة مغطاة تحو ثلاثة المراعها حتى اذا انتهى الغليان ارفع الغطا وضع مكانه غطاء من صفيحة الباعها حتى اذا انتهى الغليان ارفع الغطا وضع مكانه غطاء من صفيحة المنام عليها طبقة من النار المعام عليها طبقة من النار المعام عليها طبقة من النار المعام عمودة المحددة كمات حديد عليها طبقة من النار المعام عمودة المحددة وهم المعتم والمعام المعتم 
1) Bei Freyt., Kazim., Lane, Muḥ., Bel. und Wahrm. fehlt diese IIte Form gänzlich; bei Beauss. bedeutet sie "jouer de l'argent", was sonst قام heisst.

Wasser u. dgl.) kann nicht tari (urspr. "weich, feucht" = رطب), sondern nur täze gebraucht werden. Der Unterschied liegt wohl eigentlich darin, dass der Gegensatz von يابس ist طرى (oder طرى), von يابس aber دانت aber (türk. بايات), übernächtig, alt.

ترموط) sakśūka [Äg.], Köpfe von grossen Fischen (بياض und بياض, Welsenarten, بياض, Barsch, ياض u. A.), mit Öl, kiśk (s. unten S. 388) und hijū (s. oben زغل مغل gekocht. Zu der Bedeut. des i. d. Wb. f. Wortes شكشوكة (bei Dozy nach] Mehr., Name eines Fischgerichts, und خشابي (bei Dozy) ein Nilfisch. Das i. d. Wb. f. Wort خشابي bezeichnet vielleicht eine der im Nil so zahlreichen Welsenarten.

كوسا محشى kūsa meḥśi, Kürbisgurken, mit Fleisch und Reis gefüllt, und mit Djenerek (oder Granatäpfeln), Salz und Pfeffer gewürzt.

Bergg. (Cuis. 6) hat: وثنا محشى ومونعه mounschi, petites courges farçies", mit Verwechselung von تثار concombre, und روسا, courge; vgl. die Note 3, S. 370 f. wie auch zu "Djenerek" die Note S. 372.

كوسا مفرّكة kūsa mufarraka, grosse, in Scheiben geschnittene Kürbisgurken, mit fein geschnittenem Fleisch und Eiern in Wasser gekocht.

Der Stamm فرق bedeutet sonst nach den Wb. nur "zwischen den Fingern heftig zerreiben". Als Subst. kommt das Wort مفركة nur Ustâd 318 (۲۱۸) أبيض بالبصل (مفركة البصل) in der Rubrik (مفركة البصل) vor, ohne dass der eigentliche Sinn des Wortes aus der folgenden Beschreibung hervorgeht, es sei denn, dass er in den Worten steckt. Andere Speisenamen von derselben Wurzel s. bei Dozy s. vv. مفروكة und فريكية und فريكية und مفروكة .

<sup>1)</sup> Die Paginirung des Buches ist an drei oder vier Stellen ganz auf Abwege geraten

(أبليه (أبليه البلية) لا قبليا (أبليه kûsa 'ablama, kleine Kürbisgurken, mit gehacktem Fleisch gefüllt und mit einer Sauce von Milch und Piniennüssen.

Das i. d. Wb. f. Wort 'ablama ') ist wohl türkisch, vielleicht قبلية kablama, Einhüllung, Umwicklung.

(بسطة إن بصطى) كوسا ابو بصطى (بسطة kúsa abu-baṣṭi, grosse Kürbisgurken, in Stücke geschnitten und an der Sonne getrocknet.

Was abu-baṣṭi eigentlich bedeutet, weiss ich nicht. Hängt baṣṭi mit türk. بسطره (griech. παστραμάς), an der Sonne gedörrtes Fleisch (Zenk., vgl. Dozy s. v. بسطره, Mikl. II, 140, Nachtr. II, 11), mit بسطره , léopard (Dozy nach Boct.), oder mit dem in Äg. neben بفتك بفتك bifték gebräuchlichen كولباصلى kulbasṭi (türk. كولباصلى), Beefsteak, zusammen?

s. v. كوسا صيامة kūsa ṣijāme, (etwa) courge maigre (vgl. Dozy s. v. صيامة). Reis, Tomaten, Eieräpfel, Kichererbsen, Zwiebeln, Nüsse, Knoblauch, Koriander, Petersilie, Salz und Pfeffer wird, Alles zusammen, fein geschnitten, gestossen, mit Öl und hand (s. S. 368) in Kürbisgurken gefüllt und in Wasser gekocht.

كوسا حامض kúsa hámod, Kürbisgurken mit "Bärenpflaumen" (s. unten خرخ), Minze, Knoblauch und Öl; wird mit ruzz bezét wabaşal me'lī gegessen.

كوسا مقلى ببقدونس kűsa me'lī beba'dűnis, Kürbisgurken mit Petersilie gebraten; wird häufig als Salat (ṣalaṭa) gebraucht.

Das Wort صلطة (bei Dozy سلاطة, سلطة, bei Hartm. 336, Mal. 158, Cad. 17 ملطة, bei Ben Sed. Franç. شلاضة chelâda ou ملطة slâṭa, Beauss. شلاخة und شلاطة, Pl. شلاخة,

<sup>1)</sup> Es findet sich nur Ustad 424 in der Rubrik قبلية الدجاع, allein die folgende Beschreibung der Zubereitung, wo ebenfalls gehacktes Fleisch und Piniennüsse als wichtige Ingredienzen erwähnt werden, giebt gar keinen Aufschluss über den eigentlichen Sinn des Wortes.

Mach. 430 شلاضة , meistens aber سَلَطة geschrieben) bedeutet Salat im allgemeinen, als Zukost. Die gewöhnliche Salatpflanze, Lattich, heisst bekanntlich خسن hass (Löw 175, Fränk. 142); eine andere ist ägypt. خبار kabar¹). Weitere in Dam. beliebte Arten zubereiteter Salate sind: کبر , fein geschnittene Kürbisgurken, an der Sonne getrocknet, mit Petersilie, Essig und Öl; خبار مختال (oder مناس فعنه), Essiggurken, Gurkensalat; خبار مختال ; فعنه , Gurken mit saurer Milch und Minze; خبار ونعنه 'wrra hurra'), bittere Kresse.

tabbah rûḥu, Eieräpfel und Fleisch, mit Tomaten, Zwiebeln, Knoblauch, Minze und hamd gekocht.

Dasselbe Gericht wird Ustad 445 unter dem Namen الطباخ beschrieben, nur mit Kichererbsen statt Tomaten und hand rumman statt hand (vgl. S. 368).

mnessefe, geschälte, und in Scheiben geschnittene Eieräpfel, mit grossen Stücken Fleisch und Salz zusammen gekocht.

Zu der Bedeutung dieses i. d. Wb. f. Wortes vgl. bei Dozy (nach Muḥ.) منسف الرز monceau de riz cuit, und bei Beauss. نسف souffler, gonfler, bouffer.

<sup>1)</sup> Nach Mehr. 34 bedeutet dieses کبر (bei ihm ohne Vokale wie bei Dozy برگاه به "feuilles de la plante labsan", d. h. von Sinapis arvensis (Dozy s. v. البسان), "Ackerrettig, grauer Senf", خوبل برقی (Löw 178). Nach meiner Aufzeichnung ist: «پر kabar [Ag.] eine Art Salatpflanze (nicht dieselbe wie der Senf, wie bei Soc-Bæd. 87), die unter dem Getreide auf den Kornfeldern wächst". Ob dieses Wort wohl mit dem aus dem Pers. entlehnten schriftar. کبار , قبار , قبار , قبار , قبار , فبار , فبار , فبار , المعالية به المعالية ال

<sup>2)</sup> Die Form hurra (statt harra) ist nur wegen des Reimes da; vgl. die Wortspiele mit ", Durst, und ", Kälte, bei Muh. (s. v. ", Übrigens giebt es auch eine 'urra hehoa.

مفصّع mfaṣṣaḥ, gebratene Eieräpfel, mit Knoblauch und Salz zu einem Teig geknetet; werden die Eieräpfel roh gebraucht, wird Öl oder saure Milch zugesetzt.

Dieses i. d. Wb. f. Wort ist wohl richtiger mit س zu schreiben, da die Bedeutung des übrigens sehr seltenen Stammes "sich nicht bekümmern um" (قعابى عن , Muḥ.), sich nicht leicht mit dem Namen einer Speise vereinbaren lässt. Vgl. dagegen فسيخ , dépécer (Spitta, Contes V, 5), فسيخ fsîħ, poissons salés (Hering, Anschovis etc.).

منولة mnezzele, Eieräpfel, in Butter gebraten, "belahme sarîre, bel. kebîre", mit kleineren oder grösseren Fleischstücken darüber (vgl. Dozy s. v.). — منولة بنادورة, grüne Tomaten, in Butter gebraten.

بابا غنوي bâbâ rannûg, Eieräpfel, Zwiebeln und Knoblauch, mit Öl, Salz und ḥamḍ gekocht (eine sehr schlechte Speise). — F. i. d. Wb.

مجفروة muģeddara, Linsen und Reis (oder Burrul) zusammen gekocht, mit kleinen Streifen von gebratenen Zwiebeln darüber; wird mit Fleisch; oder, als Fastenspeise, mit Öl gegessen.

Die genaue Beschreibung bei Landb. 77 erwähnt nur die Zubereitung mit Burrul, Bergg. (Cuis. 68, 48, 49) und Ustâd 468, 470 nur mit Reis. Den sonderbaren Namen, etwa "pockennarbig", erklärt Muh. folgenderweise: فيكون حبّ العدس

على وجهد [يعنى وجد الطعام] كدحب الجداري

كزنب مكبور krumb makmûr [Äg.], Kohl (krumb), mit Knoblauch und hijā' (s. oben S. 377) gekocht, und, wie gewöhnlich in Äg. alles ṭabīḥ ḥuḍra, mit ta'lije übergossen.

Diese Bedeut. des Wortes مكبور f. i. d. Wb. (vgl. das folg. Wort). Nur Dozy hat in ähnlichem Sinn ein Subst.

étouffade, ragoût (nach Boct.). Sonst bedeutet مكبور in Syr., wie bekannt, "umwickelt, eingehüllt" (vgl. م' بالازعار, Krem. Beitr. II, 47), und wird in Dam. besonders von Obst (Aprikosen, Birnen u. Ä.) gebraucht, das, um früher zu reifen, mit umwickelt wird. – رق ist in Äg. Butter mit Zwiebeln und Knoblauch, "sauté", in einer besonderen kleinen Pfanne, täset ta'lije, von Eisen oder Kupfer, zum Unterschied von der gewöhnlichen me'läje von fuhär (vgl. Dozy s. v. تقلية).

مكبورة makműra, kleine Stücke Kohl (melfűf) oder Kohlrabi (krumb) mit gebratenem Fleisch und Koriander.

Dieses Wort findet sich nur Uståd 463 in der Rubrik مكمورة Zur Bedeut. vgl. das vorhergeh. Wort.

hörra' aşba'u(h), Zwiebeln, Knoblauch, Minze und Brod, mit hamd summák (vom Sumachbaum, Mikl. II, 161, Nachtr. II, 30, Löw 43) und Salz in Wasser gekocht. — F. i. d. Wb.

ملفونة medfûne, Reis, mit Piniennüssen, Zwiebeln, Zimmt, Pfeffer und ḥamd summāk gekocht.

Bei Dozy (nach Muḥ.) "mets composé de légumes et de riz", bei Bergg. (Cuis. 69) "choux au riz".

ترصة 'uréṣa [Äg.], kleine Klösse von Bohnen, in Öl mit Koriander und Pfeffer gebraten; von der Grösse eines Riâl, aber dreimal so dick. — F. i. d. Wb.

kuzbarîje, besteht heutzutage aus Zwiebeln und Piniennüssen, ohne allen Koriander (kuzbara), mit. Öl und Essig gekocht. Mit oder ohne Reis ist die kuzbarîje besonders als Fastenspeise sowohl bei den Muslimen als den Christen sehr beliebt.

F. i. d. Wb. — Die allgemeine Relationsendung wird

sehr häufig verwendet, um Speisenamen zu bilden; vgl. Landb. 78 und Bergg. (Cuis.) N°. 19 b—e, 30—32, 100, 102, 108 (alle bei Dozy nachzutragen). Aus dem kleinen Wörterverzeichnis bei Mehr., das Dozy glaubt gänzlich verwertet zu haben, erwähne ich hier die zwei bei ihm fehlenden Wörter "علية lentilles au riz" und "جدية plat à lait". Dazu kommt bei Krem. Beitr. II, 59 "غيمية eine Art Eierspeise" und in den Not. خيطية, حصرمية, Alle blos mit "eine Speise" erklärt.

تفاحية tuffāḥije, Äpfel und Fleisch zusammen gebraten; wird immer mit Reis gegessen.

Nur bei Krem. Not. 10 "eine aus Äpfeln bereitete Speise".

كشك keś(e)k (pers. كشك). Burrul (s. die Note 1, S. 374) wird mit Milch übergossen und vier bis fünf Tage lang der Sonne ausgesetzt. Wenn es ganz trocken ist, reibt man es zu feinem Mehl, das für kommenden Bedarf auf bewahrt wird. Bei der Zurichtung zum Essen wird es mit etwas Fleisch in Wasser gekocht (eine furchtbar saure, nur bei den Bauern gebräuchliche Speise); vgl. die anderweitigen Erklärungen bei Dozy.— خطبون خلفه المعالمة ألله المعالمة المع

Der Gemüse- und Fruchthandel in Kairo ist auf verschiedene Kleinhändler verteilt, von denen ich hier ein gewiss nicht vollständiges Verzeichnis gebe, wörtlich so, wie dasselbe sich in meinen Aufzeichnungen findet, nur mit der zwischen eckigen Klammern hinzugefügten Erklärung derjenigen Wörter, die nicht oben (S. 368 ff.) oder unten im Abschnitte "Früchte" erwähnt sind.

غضرى ناشف hudarī ndśif¹): ruzz, ʿads, tirmis, m(u)lū-hije [Corchorus olitorius, Löw 250] ndśfe, ndʿnaʿ ndśif, kiśk, túm, baṣal, kurrát [كراف], Lauch, Löw 226, Fränk. 144], malh, filfil, baʾdúnis, haśab [Holz], iśrák اشراق ²) [Splitter von trocknem Holz zum Feuermachen, Kien; ein Splitter, iśráka].

Löw 240], bētingán eswed, bētingán abjad [?], bēt. ahmar (oder bēt. 'úṭa), fúl ahḍar, hubbéze [Malven, Löw 360], lűbije, fāṣólije, rigle, hass, s(a)bánih [Spinat, Löw 385, Mikl. Nachtr. I, 48, Baist 59 "aus ngr. σπανάκι mit Vokalassimilation der ersten Silbe aus mgr. σπινάκι", Meyer 390], k(o)rumb, 'arnabíṭ, harśúf [Artischocken 3), Baist 35, Mikl. Nachtr. II, 125], gezer rúmī [Möhren, gelbe Rüben 4), Löw 86], baṭáṭis, kurrát abu śűśa[?, viell. so viel wie بالموسية sauge (Salvia)", Dozy s. v. أابر 373], karʿa aṣfar, karʿa kősa, karʿa meddádi[?].

<sup>1)</sup> F. i. d. Wb.

zunächst als Plur. eines ächtarab. مَشْرَتُ "Splitter" zu betrachten. Möglicherweise könnte es jedoch aus dem bei Meyer 19 angeführten "cat.-alb. aškra "legna di quercia secche", cat.-prov. ascla "Splitter (aus lat. assula = astula)", mit Anlehnung an شرق briller, entstanden sein.

<sup>3)</sup> In Syr. ارضى شوكة ardi soke (aus Artischocke), in Alg. قرنين , قرنون (Löw 293).

<sup>4)</sup> In Alg. heisst "carotte" nach Beauss. und Ben Sed زردنین zrūdije oder استاریت (Beauss. "carotte sauvage"), in Tun. nach Ben Sed. (Suppl. 898) und Mach 429 شغاریت sfennārija. Bei Dozy werden سغاریت , سناریت und شغاریت und شغاریت "panais" [Syr. جزر ابیص "gibersetzt, und in seinem Gloss. des mots espagnols 224 "peut-être comme une très-forte corruption de pastinaca" betrachtet; eher könnte wohl σταφυλίνος جزر اصطغلین, s. Löw 86) zur Erklärung herangezogen werden.

und alle anderen Sorten sauer Eingemachtes.

Aam már rîfī (fellâḥ): melláne 4)[?] mit grünen Erbsen darin, humnuş ahdar, fúl ahdar, mulūhije ahdar, hijár, besilla, miśmiś, kāún, bersîm [Klee], tibn [Stroh, Löw 160, Fränk. 124].

15. no'alī: harrūb [Johannisbrod, Mikl. I, 72, Nachtr. I, 45, Löw 176, Fränk. 141], ṣnēbar, lôz [Mandeln, Löw 374, Fränk. 145], fustuķ [Pistazien, Löw 69, Fränk. 143, Mikl. I, 61, Nachtr. II, 116, Baist 34; nach Meyer 104 "wahrsch. persisch"], tîn, belaḥ, miśmiś ḥamawī nāśif, cennāb [μίμα, Jujuba, Löw 285], zebīb [Rosinen] (aber nicht cenab), wiśna [Weichseln, griottes, aus ngr. βύσσινα, slav. viśnja, Meyer 473], bunduķ [aus (καρυου) πουτικου, Haselnüsse, Löw 48, Fränk. 139, Mikl. I, 60, Nachtr. II, 116], gôz beledī [Wallnüsse, Löw 84], (aber gôz hindī, Kokosnüsse, bei einem besonderen Mann "bejjāc gôz hindī"), gastana oder abu ferwe [κικινος καταρου], 'amareddīn, 'kastanien, Mikl. II, 110, Meyer 191], 'amareddīn,

<sup>1)</sup> Dieses aus dem türk. باغجوان stammende Wort findet sich nur bei Krem. Beitr. I, 15 بنخْشَوَنْجي قَاتِي اللهِ عَالِي اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَ

<sup>2)</sup> Vgl. Landb. 79. Bel. hat nicht شوندر, aber neben شمندر auch شوندر. Die beiden letzteren Formen, wie auch die in Alg. gebräuchliche Form بنجار (Beauss.) oder بانجار (Ben Sed.) f. b. Dozy.

<sup>4)</sup> F. i. d. Wb.

sukkar (weisser und roter Zucker), melabbis [Dragee, Zuckermandeln u. Ä.], neśa [Stärke].

نگهانی fakahânī: 'enab, hôḥ, bar'û', kummêtra, tuffâh, miśmiś beledī, kāûn, belaḥ 'amri, s(e)fargal [Quitten, Löw 144]. tút frengī [Erdbeeren 1)], nebķ [vgl. Dozy s. v. und Löw 283], baṭṭiḥ, burtukân, turung, līmûn [Mikl. II, 119] helu, aber nicht līmûn hâmod, môz [Bananen, Löw 336], keráz 2) [Kirschen], tín, 'agwa und 'agamíje [s. unten عجود]. اعتجود 3) ma ʿāginī: ma ʿāgin [s. Dozy s. v. معاجينة], ha-śiś, 'er' ginâh [عن جناح], eine Pflanze, die mit 'asal abjad ein Universalheilmittel bildet.

بغل بغرش burrul befars oder ruzz befars, Burrul oder Reis, mit einer Schicht von gehacktem und gebratenem Fleisch darauf. — F. i. d. Wb.

يهودي مسافر jehûdī m(e)sâfir, Burṛul, mit Eieräpfeln oder Tomaten gekocht. — F. i. d. Wb.

القاضى lu'met el-kddī [Äg.], feine Fastenspeise in der Form runder Datteln (بلت مكبّت) und mit der Farbe von Sesamöl (sireg); wird auf folgende Weise bereitet: Öl, aber nicht Olivenöl, sondern zét el-hass, zét hárr, oder sireg, wird in einer táse (síni oder nehás) gekocht (zét ma'dúh), dann werden aus gewöhnlichem Brotteig, ohne Sauerteig (hamír), aber mit Zusatz

<sup>1)</sup> So auch in Syr. In Algier heissen sie توت الارض (Beauss., توت القاع Dozy) oder توت (Beauss., تا القاع Ben Sed.); in Tun. tragen sie den ital. Namen فراولو fraoula (Ben Sed. Suppl., ngr. Φράουλα; فراولو Mach. 428 ist wohl nur Druckfehler).

<sup>2)</sup> In den Wbb. finden sich nur die Formen كَرَو und يقراصيا, وراصيا, vgl. Dozy s. vv. und Löw 151.

<sup>3)</sup> Bei Dozy ¿inle.

<sup>4)</sup> F. i. d. Wb.

von 'er' helâwe, kleine, runde Stücke mittelst eines Tässchens (fingâl) herausgestochen, in das Öl gelegt, und wenn sie dasselbe aufgesogen, was durch den 'er' helâwe erleichtert wird, mit Honig oder Zucker gegessen.

Bei Dozy findet sich لقية قاضي (nach Boct.) nur mit "échaudé", bei Cad¹ 105 loucmit il càdi mit "brioche" erklärt. — Über yegl. Dozy (s. v. إلخس ; الخس ; Lattichöl, finde ich nirgends erwähnt. — قن wird in Äg. häufig, in Bezug auf Öl, Butter u. dgl. mit dem i. d. Wb. f. Sinn von "kochen" (= dem allgemeinen غن عن حلاق ) gebraucht. — Welche Pflanzenwurzel unter dem i. d. Wb. f. قن عن حلاق zu verstehen ist, habe ich damals sicher gewusst, aber leider versäumt aufzuschreiben. — ناجان ist eine vulgäre, besonders in Alg. allgemeine Aussprache des Wortes فنجال, بنال (aus dem pers. فنجال, vgl. Mikl. I, 61, Nachtr. I, 39, II, 116, Meyer 105).

فتوش fettűś, fetűś. Altes, trocknes Brot wird ins Wasser gelegt; weich geworden, wird es, nachdem das Wasser herausgedrückt ist, mit fein geschnittenen Gurken (oder Zwiebeln), Minze, Portulak, Oliven, Salz, Essig und Öl gegessen.

Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen.

بشار buśár, geröstete Maiskörner; wird meistens nur von Kindern gegessen. — F. i. d. Wb.

Die عَنَى ist eine Mischung von Gewürzen, welche nach der Aussage meines Gewährsmannes in der Regel aus Salz, trockenem Koriander, Anis, habbet baraka (s. Dozy s. v. عسل), Zimmt

und Fenchel (śumár ¹) besteht. Dozy hat (nach Muḥ.) nur عَدِّى (eine ganz andere Mischung). Die in Äg. gebräuchliche قَدَّى besteht gewöhnlich nur aus Salz und Pfeffer und wird auf Reisen in grossen hornähnlichen Gefässen mit schmalem Hals und enger Öffnung (mit Pfropt) auf bewahrt.

عقوم, eine Art Gemüse, die vom Gebirge kommt und im Schnee wachsen soll.

F. i. d. Wb. Ob es wohl mit عكوب, cardon, vgl. Dozy s. v. عكوب und Löw 272, identisch ist?

َ مُعْمَةُ 'aśśa [Äg.], kleine, halbreife Gurken, in Essig eingemacht.

Findet sich nur Sal. 39: "غيار قشة khiar kacha cornichons", und Cad¹ 105: "قشة, قشة tourchi" (vgl. S. 390, Note 3), "cornichons".

2. Backwerk, Süssigkeiten, Konfitüren u. dgl. مربّیات , دمربّیات , schriftar. حلویات , معجّنات .

Der Teig heisst im allgemeinen عجين 'aģīn, der für besondere Zwecke bereitete, dünne Blätterteig "سرم" "). Das Brod (Syr. خُبْرُ, Äg. عَيْش ) wird in den Städten immer von Weizenmehl (Syr. طحيد, Äg. طحيد, Fränk. 33) gemacht.

<sup>1)</sup> Diese vulgäre Form f. i. d. Wb. Zu den schriftar. Formen شَمَر (Lane), تَسَمَّر (Muḥ.), قَمَّمُ (Freyt., Kazim.), مُمَّمُ (Löw 382) giebt Dozy (nach Boct. und Mehr.) مُشَمَّ und Bel. مُشَمَّر Löw semmar als vulgärar. Das Wort bedeutet übrigens hier und da auch "Dill".

<sup>2)</sup> Diese Bedeut. f. i. d. Wb.

<sup>3)</sup> Im Sudan bedeutet عيث Durra (Getreide), bei den transjordan. Beduinen hingegen "gekochte Speise" = غبيخ.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

Der gewöhnliche runde "Laib" "un pain", heisst غيف rerift"), mitunter غيف , und , wenn er , soeben vom Bäcker gekommen , ganz hoch aufgegohren ist , موقع عنه سوم ' mra''ade. Die Krume heisst in Syr. libb oder lubb (schriftar. لُبُّ), in Äg. libabe (nicht سُابُة wie bei Dozy), und das Probebrod, woran man sieht, wie das Gebäck ausgefallen ist, wird تحرية (f. i. d. Wb.) genannt.

grossen, weichen Kuchen geknetet, welche dann, schwachgelb gebacken, wie Zeug zusammengerollt werden. — خا عسكرى إلى 'غران عسكرى لله' خالى في 'غران عسكرى لله' خالى في مالية خالى في خالى في خالى في في خالى في خالى في في خالى في خا

Die obige, denomin. Bedeutung von (etwa "abplatten") und das Wort سنبوسکجی f. i. d. Wb. — Bergg. giebt (s. v Pain) ausser anderem Backwerk sechs verschiedene Arten von خبخ, die nicht bei Dozy verwertet worden sind.

نونجونة frengûne, eine längliche Semmel. — F. i. d. Wb.

buksumát, baksamát, grosse, europ. Zwiebäcke, besonders als Vorrat auf Schifften, Reisen u. s. w. verwendet. — عب بقار), sehr kleine Zwiebäcke.

Zu den bei Dozy (s. v. بقسباط und بِشباط) gegegenen Formen sind auch بَقْسباط (Muḥ.) und بَعْبَاط (Bel. Franç. s. v. Biscuit) nachzutragen. Die Aussprache buksumát findet sich nur Cad. 16, wo auch das sonst i. d. Wb. f. Wort تنيطع gegeben

<sup>1)</sup> S. Fränk. 36 und zu der schwierigen Aussprache vgl. die treffenden Bemerkungen bei Landb. 231.

<sup>2)</sup> Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Nur David 198 hat مُوقَّدُة nom, qu'on emploie à Damas dans le sens de غيف, pain rond.

wird. Nach Muḥ. und Zenk. (s. v. بكسيان) ist dieses Wort das pers. بكسيان, nach Barb. (s. v. بكسيان) "de بي pour بي dur et سياد fleur de farine"), aber nach Meyer 318 ist es ngr. παξιμάδι, von πήξιμος "hart". Vgl. auch Mikl. II, 141, Nachtr. II, 12.

فطير مطبّق faṭir muṭabba' [Äg.], Butterkuchen von dünn ausgeknetetem und dann zusammengefaltetem Teig; wird bei den Bauern faṭir muśeltit genannt.

Zu dem bekannten Wort فطيرة) vgl. Dozy s. v. und Landb. 125. Dass das Wort jedoch einen viel allgemeineren Sinn hat, als man es aus den dort angeführten Belegen vermuten könnte, geht aus den folg. Rubriken im Ustâd hervor لفائر الحبار (etwa "pâté de jambon"), فطائر الحبار للحبار للحبار علائل الحبار ألكبار أل

sfiha matfüra, ein länglicher, in Butter gebackener Kuchen, dessen Oberfläche wie geflochten aussieht und mit kleinen Fleischkrümchen bestreut ist; zum Unterschied von der einfachen sfiha, die rund und nicht in Butter gebacken ist.

Diese Bedeut. des Wortes صفيحة وأصفي findet sich nur bei Muh.: الصفيحة عند المولدين رقاقات صغيرة من العجين يوضع الصفيحة عند المولدين رقاقات صغيرة من اللحم وتخبذ (bei Dozy nur mit "petit pâté" übersetzt) und bei Bel. Franç. s. v. Pâté. — Der Sinn von مطفورة وأسفورة dem obigen Ausdruck hängt mit مطفورة

<sup>1)</sup> Ein Wort سماد mit dieser Bedeut. giebt es jedoch weder im Türk. noch im Arab. oder Pers. Vermutlich liegt hier eine Verwechslung mit dem arab. سميد (نسميد, Fränk. 32, Mikl. II, 155, Nachtr. II, 28) vor.

crème, Sahne absetzen", oder vielleicht näher mit de bei Bel. s. v. dis als ein dem schriftar. dentsprechendes vulgärar. Wort gegeben) "Knospen treiben" zusammen. Wenn dem so ist, bezieht sich die Benennung mat füra wohl eher aber auf die, auch auf der gewöhnlichen sfiha befindlichen, Fleischkrümchen als auf die Butter, worin nur die mat füra gebacken ist. Vielleicht ist der ganze Stamm die nichts Andres als eine dialektische oder spätere Aussprache von die im obigen Sinn "se couvrir de crème" nicht (wie es in den Wb. steht) mit dem schriftar. de, "faire un soubresaut", zusammen, sondern ist richtiger die zu schreiben. Vgl. auch bei Bel. "äde (vulg. soubresaut; crème (vulg.); pousse des arbres; éruption de pustules, de boutons". Hiernach Dozy s. v. die und die (fehlt bei ihm gänzlich) zu vervollständigen.

رقاق ru'd' [Äg.], grosse, runde Kuchen, in Öl gebacken; werden oft mit Honig gegessen. Die تاتة unterscheidet sich von der اللابية, "beignet", dadurch, dass jene dünn, diese wie ein Schwamm aufgebläht ist.

Bei Dozy (nach Boct.) und Cad. 16 wird رقاق (vgl. Fränk. 36), mit "gaufre" (Mal. 158 wafer), bei Muḥ., Wort. und Bel. mit "pain mince" erklärt.

wird zu grossen, runden, dünnen Kuchen ausgeknetet, welche zusammengerollt oder mehrmals gefaltet werden, bis sie die Breite von etwa 3 cm. erhalten. Dann schneidet man die Kuchen in kleine Stückchen, wickelt jedes Stückchen auf, legt gehacktes und gebratenes

<sup>1)</sup> Freyt., Kazim. und Muh. geben (nach Kam.) nur ein أَنْغُو nebst einigen wenigen nominalen Ableitungen von einer Wurzel ننفر Bei Lane fehlt diese gänzlich, wie auch die auf Sahne bezüglichen Bedeutungen von طَفْرة und كَافُرة.

Fleisch darauf, und faltet das kleine Gebäck mit drei oder vier Zipfeln wieder so zusammen, dass sich die Enden derselben in der Mitte begegnen. Das Fremdwort سنبوساف soll eben diese Art des Zusammenlegens bedeuten. — [Åg.] Ein Gebäck in der Form eines Dreiecks, grösser als 'amar und dick wie reréba (vgl. unten قبر und قبر).

Vgl. die kurzen Erklärungen bei Bergg. (Cuis. 112) und Landb. 126. Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen.

'amar [Äg.], mehr oder weniger halbmondförmiges Gebäck. — F. i. d. Wb.

غطيرة بغاجة brāģa, oder فطيرة بغاجة [Syr.], grosser, zu Hause gemachter Butterkuchen; wird auf einer mit Butter bestrichenen Blechplatte gebacken, und dann in kleinere Stücke zerschnitten. — بريك = [Äg.] فطيرة بغاضة - F. i. d. Wb.

بويك بوريك , بويك burêk [Äg.], gefüllte Pastete; auch بغاشة genannt.

Dieses Wort (pers.-türk. بورك börek, pâté, tourte, Mikl. I, 34, Nachtr. I, 19) findet sich nur Cad 1 106 als synonym mit فطير, gâteau, und Dozy بوراك, petit pâté (Martin)".

برزقة barza'a, Pl. برازق, braune, dünne Kuchen (20—30 cm. diam.), in Butter gebacken, entweder "einfach" (sáde اسادة), oder mit Sesamkörnern (semsem) bestreut.

Etwas verschieden bei Wetz. (Z D M G. XI, 517). Muh. und Dozy vokalisiren die (bei Wetz. fehlende) Singularform بُرْرُقة.

كلاخ  $kl\acute{a}\acute{g}$ , weisser, blattdünner, fast ganz geschmackloser Kuchen von Mehl und Stärke ( $n\acute{e}\acute{s}a$ ), mit Sahne (' $i\acute{s}ta$ ) oder

<sup>1)</sup> So, wie ich es immer hörte, mit i in der ersten Silbe, auch bei Hartm. 242, Wolff 252 und Cad. 16.; Bel. und Dozy (nach Boct. und Muh.) schreiben تَسُمُّعُةُ 'éma' ist das türk. قَيْمَاتُيُّهُ (Dozy قَيْمَاتُيُّهُ).

'éma') bestrichen und dann an den Ecken bis in die Mitte eingebogen; eine aus Konstantinopel eingeführte Fastenspeise.

Dieses wohl zunächst aus dem türk. אל entlehnte Wort schreibt Zenk. 756 "על"ל güllağ espèce de pâtisserie sucrée", und S. 777 "על"ל (בעל"ל) espèce de petit pain blanc" (vgl. Mikl. II, 112 und Slav. 13). Huart 74 hat "על"ל sorte de crêpes roulées et sucrées", und Dozy "על"ל (pers. אל"ל בעל"ל) petit pain pétri avec du beurre". Meldja 70 beschreibt בעל"ל, "Seinem Ursprunge nach gehört wohl בעל"ל (von Zenk. an beiden Stellen als "türk." gegeben) zunächst mit dem pers. בעל"ל ("nom. operis dulciarii... aut panis subtilissimus", Vull.) zusammen (vgl. auch pers. בעל"ל, "micae panis", Vull; türk. "בי געולפ ein kleines Backwerk in Bochara", Zenk.). Aber auch das serb. kolač, alban. kul'atš, Ringelbrezel, ungesäuerter Brotkuchen (aus slav. kolo, Kreis, Meyer 212) könnte in Betracht konnen (so auch nach Mikl. II, 112, Slav. 13; mit בעל"ל stellt auch Zenk. das russ. кала́чь zusammen).

تا الملك seḥē'ije, kleine, runde Brezeln von Blätterteig, in einen Absud von Zucker eingetaucht, auch كعكة عوا kâcket hawa oder سرة بنت الملك surrat bint el-melik genannt.

Das Wort سحیقیه wie auch die anderen Namen desselben Backwerkes f. i. d. Wb. — Über die gewöhnlichen Brezeln, vgl. Wetz. (ZDMG. XI, 516) und Bergg. s. v. Pain. — قسوة, Paketchen.

غربنية rurbnije, grosser Kuchen von feinstem Mehl (غربنية kmage) mit عطرور und anderen wohlriechen Sachen gewürzt; wird für alle Festlichkeiten in der Kirche oder im Hause besonders gemacht.

Dieses i. d. Wb. f. Wort hängt wohl nicht mit غُراب (Pl. غُراب), "Rabe", sondern unter volksetymol. Anlehnung an قربان, "Opfer, Hostie", zusammen; vgl.

türk. كَلابِية gülabije, "Oblate", das nach Zenk. aus pers. كُلابِية, Rosenwasser, Julep (Löw 132) stammen soll (vgl. غريبة, S. 400).

اشرکة, m, lange Zwiebäcke.

Die Aussprache dieses i. d. Wb. f. Wortes habe ich leider nicht verzeichnet. Vermutlich 'lautet es śarrak(a) und ist wohl eigentlich dasselbe Wort wie "غرفة djourrake pain avec du beurre, beurrée" bei Bergg. (s. v. Pain). Ob es wohl mit شردقة , s. unten) identisch ist?

تطاقة مقلية 'aṭdife me'lije, Zwiebäcke, zuerst in Milch eingetaucht und dann in Butter gebacken, "pains perdus". Dieses Backwerk wird auch شائة śalūkāt murarraķāt ("ertränkte Freudenmädchen") genannt, und jenen beiden arab. Namen entsprechen merkwürdigerweise ganz genau die beiden schwed. Namen desselben Backwerkes: "stekta skorpor" ("gebratene Zwiebäcke") und "arma riddare" ("arme Ritter"). — Zu dem i. d. Wb. f. Nom. un. قطائف vgl. die Erklärung des bekannten Backwerkes قطائف bei Dozy (s. v. قطائف bei Landb. 125. Anstatt des فن قطائف bei Dozy und قطائف bei Landb. wurde mir die i. d. Wb. f. Form قطائف angegeben. — Zu der i. d. Wb. f. Form شائة vgl. قائم vgl. قطائف bei Dozy mit Landb. 149.

Nur bei Huart 79, welcher nammora schreibt. Seine Erklärung "sorte de baqlawa à la crème", stimmt mit der obigen insofern überein, als بقلاوة in meinen Aufzeichnungen folgendermassen erklärt wird: "gleich nammūra, aber mit Pistazien anstatt Sahne". Vgl. die ausführliche Beschreibung von بقلاوة [Dozy nach] Bergg. (Cuis. 84) und die kürzere bei Landb. 125.

هُ عَدِينَ عُوْ se se sije, Kuchen in der Form eines Dreieckes, mit Sahne und Pistazien (oder Nüssen, Mandeln u. dgl.) gefüllt.

Etwas verschieden bei Landb. 125 und Huart. 66 "sorte de crêpe roulée".

معبول māʿmūl (N. un. māʿmūle), Backwerk von feinem Mehl (smīd سبين vgl. Landb. 125, Frānk. 32), Butter und Mandeln oder Pistazien (kein Zucker). Der Teig wird zu kleinen, runden Kuchen geformt, auf deren Oberfläche kleine Zeichnungen (ملقط معن) mit einem mal'aţ māʿmūl (علقط معن) gemacht werden.

Vgl. die Erklärungen bei Bergg. (Cuis. 85, 89), Muḥ. und Landb. 126. Dozy hat nur das wenigsagende "espèce de biscuit". Die bei Landb. erwähnten Proportionen von Mehl und Butter (1 roți Mehl auf 4 oķije Butter) wurden auch mir besonders angegeben. Dagegen heisst es Ustâd 475: لاوقتين من الشيان عمل الشيان عمل الشياب ما فيه اللبن والعسل عمول.

a) [Syr.], rŭraïbe, eine Art mā mul (s. das vorhergeh. Wort) in der Form von kleinen Ringelchen oder sechseckigen Sternchen, aber mit Zucker anstatt Pistazien. Auch hier hat man mir die Proportionen, 1 roṭl Mehl auf 5 oktije Butter, besonders angegeben 1); b) [Äg.], rĕrēba, weisses, rundes Gebäck, von der Grösse eines gewöhnlichen Zwiebackes und 1/2 Zoll Dicke.

Hiernach Dozy zu vervollständigen. Muḥ. und Landb. 125 schreiben nach der Herleitung غُرِيّبة, hingegen mehr nach der Aussprache Boct. غُرِيبة und Bergg. (Cuis. 83) "غريبة gharèybe ou ghrèybe"; Bel. Franç. (s. v. Biscuit) wie ich غُرِيبة Auf dieses Wort geht viell. türk. عُريبة gurabije, petit gateau rond et plat fait aux amandes (Zenk., Mikl., Nachtr. I, 67), alban. gurabī, "Brezel, Kringel" (Meyer 135), und vielleicht auch türk. عُربنية, "Oblate", zurück (vgl. عُربنية, S. 398).

<sup>1)</sup> Ganz entsprechend bei Landb. 125 en proportion de un à deux ou de un à troise, da 1 rotl 12 مان واوقة من السميث اوقة من السميث اوقة من السميث اوقة سكر.

أَوْمَةُ مُوسَّهُ وَمُعْسَهُ مُوسَّهُ مُعْسَمَّهُ مُعْسَمَّهُ وَمُعْسَمَّهُ مُعْسَمَّهُ مُعْسَمِّهُ مُعْسَمِعُ مُعْمِعُ مُعِمِ مُعْمِعُ مُعِمِ مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمِعُ مُعْمِ

Nur bei (Dozy nach) Muḥ. (رالعَوَّامة ضرب من الرلابية كُروي) und Ustâd, in dessen erster, auf einer europ. Vorlage beruhenden Abteilung mehrere Arten von عوامات البطاطة) عوامات البطاطة عوامات البطاطة عوامات البطاطة عوامات البطاطة عوامات البطاطة عوامات بعث بركلال البيض والسكر عن الارز بعث المنافع المن

شروقة śarda'a, Pl. شروقة, ein sehr grosser und dünner, in Öl und düḥn gebackener, gelbweisser Kuchen mit Zeichnungen von dibs oben darauf; wird gewöhnlich mit náṭif gegessen.

Das Wort ist eigentlich عبدت zu schreiben, vgl. Dozy s. v. und Wetz. (ZDMG. XI, 517). Huart 65 hat شرداق chirda" "sorte de gauffres ou galettes légères ... sur laquelle on trace avec le dibs . . . "; nach David 196 c'est le mot persan sos arabisé en ناطف — جَرْدَى ist eine Art Schaum, von Zucker, Eiweiss, 'aslag und ein wenig Moschus gemacht (schmeckt sehr schlecht). Dozy erklärt ناطف = نطف nur mit Hinweis auf Payne Sm. 1803, wo Folgendes zu lesen ist: " bellarii species candidi et duri, الناطف BA". Muḥ. identifiziert es mit تُبَيْطَى und erklärt es nur mit تُبَيْطَى , قُبَيطاء , قبَّيطَى Lane erklärt . بع لانه ينطف قبل استضرابه i. q. ناطف (nach Golius) "as a very white kind of sweet-meat, which consists of juice of grapes with an addition of other things cooked so, that it becomes white and hard"; ganz anders dagegen bei Dozy (s. v. قتاط). Wahrm. hat: عسلم verhärteter, süsser Absud von عسلم, Wein und und واطف . (ا "أَوْسَيطَى " ), und fast ebenso Kazim. (s. vv

<sup>1)</sup> Druckfehler für قبيطي, das bei ihm fehlt.

قباط), Bel. (s. vv.), und Zenk. (s. vv.) nur "sorte de sucrerie, de confiture. Aht. hat أَتَّ قبا حلواً), und (الطف), und (قبيطية, dagegen (قبيطية, dagegen (قبيطية)). Nach Krem. Beitr. I, Nach Krem. Beitr. I, التبيطية). Nach Krem. Beitr. I, التبيطية (سوط المعنى) ist ناطف لا kein harter Absud, sondern eine "sehr zähe Teigmasse"... [die] "lange geschlagen, gezogen und geknetet werden muss". Mit meiner Erklärung von 's als "Schaum", mousse "2), stimmt nur Huart überein, der es "une crème" nennt (vgl. das folg. Wort).

كربوشة, langes rollen- oder fingerförmiges Gebäck, mit rotgefärbten 3) Mandeln, Nüssen od. dgl. gefüllt; wird mit oder ohne natif (s. das vorhergeh. Wort) gegessen.

Dieses Wort, das vielleicht eigentlich mit عن zu schreiben ist und mit رباش, aus türk. رباش, Mikl. I, 96, Nachtr. I, 62), Peitsche, zusammenhängt (vgl. Landb. 9), findet sich nur bei Bergg. (Cuis. 106) und Huart 74 (und zwar bei ihnen nur in der Pluralform ركابيي). Die lange Beschreibung beim Ersteren stimmt mit meiner Erklärung in der Hauptsache überein; beim Letzteren hingegen heisst es: "gateaux de farine compacte, épaisse, cuits au four, et sur lesquels on verse

<sup>1)</sup> Nach Gloss. Geogr. IV, 320 sind die beiden Wörter, wenigstens in Syrien, nicht ganz synonym: قُبَيْط in Syria a ناطف ita distinguitur, nt hic e saccharo, ille e fructu ceratoniæ siliquæ (caroube) conficiatur (vgl. auch ناطف S. 364). — Zu قبيط vgl. Fränk. 37.

<sup>2)</sup> In meinen Aufzeichnungen steht besonders bemerkt: "seifenschaumähnlich".

une crême appelée ناطف ". Beauss. hat ein Wort "خربوشت" espèce de dattes (Lagh)", das jedoch vermutlich berber. Ursprunges ist.

zucker und Sesamkörnern; werden zum Verkauf in rautenförmige Stücke ungleicher Grösse zerschnitten. — F. i. d. Wb.

tāṭūra [Äg.], eine Pflanze in Nubien, woraus Kuchen gemacht werden, die einen tiefen, zwei bis drei Tage dauernden Schlaf hervorbringen sollen. — F. i. d. Wb.

شعيرية نجوم فينجية في شعيرية في شعيرية في شعيرية في في die gewöhnlichen, auf dem Markte verkäuflichen Fadennudeln, vermicelles, zum Unterschied von شع عربية, welche zu Hause gemacht werden und kleinen Reiskörnern ähnlich sehen.

Hiernach Dozy s. v. شعيرية vermicelle zu vervollständigen 1). Von der echt orientalischen كنافة kenåfe wurden mir in Dam. zwei Sorten كنافة genannt. Die Beschreibung der ersteren stimmt ganz mit der von صارى برما Landb. 123 (Ustad 477 مائونة) überein 2), nur "mit Mandeln oder Pistazien" bei mir statt "mit Nüssen" bei ihm. Die Beschreibung der mafråka bei mir entspricht sowohl مفروكة bei Landb. Ustâd hat كراكة بالكبين للكراكة بالكبين الكراكة والكراكة الكراكة والكراكة 
<sup>1)</sup> Dass die Mehr. 30 angeführte Form تعبيت vermitelles nicht, wie Dozy (s. v.) vermutet, ein Schreibfehler für شعبيت, sondern in Ag. ganz üblich ist, bezeugen Cad. 17 شعبيت cheerïa. Das italien. macaroni شعبيت فليانية bei Dozy, nach Boct.) wird in Syr. zu معكرون mā'karûn, in Ag. zu معكرون makrûne, welche letztere Form bei Dozy fehlt.

<sup>2)</sup> Zu dem oben gegebenen Namen ملغوفة vgl. bei Landb.: bifrodoùhā [d. h. hal-knäfi] 'alā-t-tàwouli ou-bileufoùha\*, und im Ustâd: طولًا الكنافة] طولًا إلى الكنافة الكنافة الكنافة الميانية فيها ولقها والقها 
die beiden letzteren bei Landb. in zusammengefasst ("ou fih näs beheuttou kamän jäz ou soukkar matrah eg-gibn").

أخيصة habîşa. Traubensirup (dibs) wird mit Wasser und Stärke zu einer dicken Masse gekocht, und dann Nüsse (4 okîje Nüsse zu 1 roți Traubensirup) zugesetzt.

Diese Beschreibung stimmt näher mit Bergg. (Cuis. 96) und Landb. 126 als mit Dozy (nach Payne Sm.) und vollständig mit Ustâd 480 (in der oriental. Abteil.): الخبيصة نشأ بالدبس überein. Ganz anders hingegen bei Muh., welcher jenes Wort, wie auch Kazim. und Bel., mit منت ("Dattelmus" Fl. II, 8, Fränk. 36) identifizirt. In Äg. wird dieses allgemein beliebte Gericht teils so wie in Dam., teils auch auf folgende Weise zubereitet. Honig (حبس = ع اسود nicht عسل) wird mit Milch und Wasser gekocht, dann wird so viel Stärke zugesetzt, dass das Ganze ein dickes Gelée bildet, und auf der Oberfläche werden Mandeln u. dgl. eingesteckt. Aus den Rubriken im Ustâd 400—403 (in der occidental. Abteil.): خنيصة ، (أ خُ الكشبش , خُ الكرز , خُ المشبش , خُ التفاج , الاجاص in der modernen خبيصة in der modernen Sprache gebraucht wird, um das europ. gelée, compote, wiederzugeben. Mit "gelée" wird es auch Nof. 169, Sal. 40, und mit "compote" Cad. 1 105 übersetzt.

<sup>1)</sup> تشمش (pers., nach Vull. "uva passa"), nach Freyt., Zenk. (Mikl. Nachtr. I, 72) und Kazim. "raisins de Corinthe"; nach Muh.: عنب صغار لا عجم العنب واقل قبضا واسهل خروجا ; nach Dozy "lambruche, espèce de vigne sauvage"; nach Wahrm. "Rosinen; armenische Aprikose mit Bitterkern"; nach Aḥt. عنب (so auch bei Zenk.); ist in Syr. heutzutage nach Nof. 177 und Uståd 406 ganz synonym mit عنب المنتب 
<sup>2)</sup> Dieses Wort findet sich nur bei Wahrm. "birqaruq Pflaume"; nach Ustäd ist es so viel wie نالاصغر "gelbe Pflaumen", auf welche Art Wahrm. die Bedeut. von برقيف (Pflaumen im allg.) mit Unrecht beschränkt.

almāsije, eine Art Crème von Milch, Stärke und Zucker; wird kalt gegessen. Ganz ebenso wurde mir in Kairo die Bereitung der مهلبية měhallabíje beschrieben, welche bei den dortigen Zuckerbäckern in weissen rautenförmigen Stücken verkauft wird.

Das erstere Wort, das i. d. Wb. f. und wohl mit الماس, "Diamant", zusammenhängt, kommt auch im Türk. als Name derselben Speise vor 1). - Das letztere Wort schreiben Muh., Bel. und Bergg. (Cuis. 93) wie ich mit s, Landb. 126 mit 7. Dass auch die ägypt. Aussprache ein h und kein h hat, bezeugt Mehr. 36, dessen gedruckte Quelle gerade die Volkssprache wiedergeben will. Andrerseits ist gewiss die Schreibung mit (wegen des Zusammenhanges mit حليب) die ursprünglichere. Beauss. hat mit ganz derselben Bedeut. wie bei anderen "nur mit "crème محلبي, während Dozy (nach Hélot) محلبي übersetzt (vgl. auch محلّنة bei Dozy). "غلية espèce de gelée" bei Dozy, das Krem. Not 13 glaubt "verschrieben statt zu sein, ist also vollkommen richtig; nur hätte Dozy hier wie bei xule, das sich auch bei ihm findet, auf die Identität der beiden Wörter hinweisen sollen. Nach den Beschreibungen in allen oben genannten Quellen ist (zum Unter-

<sup>(</sup>الماسية) صنعت طبخى اوچ بش درم بالـق : Meldja 67 heisst es ويا مطلوب طوتقالنى ايلجق صوده اصلاته لر بعده كسلمش شكر ويا مطلوب اولان شروبدن طتلوجه شربت ياپوب تمييز تنجره ايچنه قويوب ايچنه اشبو حاضرلنان طوتقاليدخى علاوه ايدوب طوتقال محو اولنجه قيناتوب طباقلره وضع ايده لر اندنصكره بو طباقلرى صو ايچنه وياخود قار اوستنه قيبوب طوندقده تناول بيوريله اكر هنكام صيفده اولور ايسم طوتقالنى زياده قومق لازمدر بشقه صنعتى يوقدر اشبو الماسيميى درلو درلو تزيين ايدرلر شربت طباغه قونهجق وقتده بر مقداريني فنجانله قويوب ايچنه درلو بويه علاوهسيله طونديروب بياض طونمش الماسية اوزرينه اوبك اوبك وضع وياخود اوزرينه پاره پاره ويمق قولر ينه ماده طوتقال ايله طونمش شربتدر

schied von almāsije) Mehl oder Reis (richtiger Reismehl') eine notwendige Ingredienz der ', so dass die mir in Kairo gegebene Beschreibung als weniger richtig bezeichnet werden muss.

للوغة ballúza, eine Art Crème wie almāsîje (s. das vorhergeh. Wort), nur mit dem Unterschied, dass hier Wasser statt Milch gebraucht wird. Auch aus Äg. habe ich dieses Wort verzeichnet, mit der Bemerkung, "dass die ballúza dort hellbraun ist, weil sie mit 'asal abjad oder eswed statt Zucker gemacht wird, und ganz wie die mehallabíje schmeckt".

Das Wort بلوظة findet sich in dieser Form nur bei Bergg. (Cuis. 92): بلوظة baloūzza. Seine Beschreibung "sorte de brouet qu'on fait avec de l'amidon et de l'eau"... stimmt vollständig mit der obigen überein (vgl. auch das folg. Wort). Beauss. hat "قالودة crème faite avec des amandes, du lait et du sucre". Dozy giebt بالوزة (Cherb.), قالودة (Boct., das wohl nur ein Druckfehler ist) crême", bemerkt aber nicht, dass dieses aus dem pers. پالودة ("edulium ex amylo coctum", Vull.) stammende Wort schon vorher unter der Form قالودة بالودة بال

خن من الارز : Ustâd 478 unter der Rubrik بالحليب بالحليب وصوله ودقع وانخله وضعة في طنجرة كبيرة في اوقتين من الوقتين وصوله ودقع وانخله وضعة في طنجرة كبيرة في اوقتين من الحليب وقليل من الماء واضف من السكر ما ترغب حلوها واغل على (محلبي) طريق طبخي مطلوب : 68 ولنوب قينادقده وافي پرنج اونني المقدار سوتي تنجره ايله آتشه وضع اولنوب قينادقده وافي پرنج اونني بر مقدار صو ايله وياخود ينه سوت ايله بولاماج ايدوب قريشديرة ويا ايجنه قويه اكر صولوجة اولور ايسه براز پرنج اوني دخي ضم ايدوب طتلو اولنجه دخي شكر علاوه ايليهلر ... سوت وشكر وقيماي ويا اعلا پكمز قونيلور ايسه على چارشوده صاتيلان محلي ديك اولور ايسه على جارشوده صاتيلان محلي ديك اولور والعسل وهي اطيب الحلاوات عند العرب ومنه قول بعضهم امير ياكل والعسل وهي اطيب الخلاوات عند العرب ومنه قول بعضهم امير ياكل الفالون سرًا ويطعم ضيفه خبز الشعير

zunächst aus dem pers.-türk. "پالوزة, پالوزة condensirter Satt (von Früchten); insbesondere süsse Gallert, eine süsse Speise, die mit feinem Mehl, Honig und verschiedenen Gewürzen aus der Brühe von Schaffüssen bereitet wird" (Zenk.) entlehnt.

ر بحلیب مبطنة ruzz beḥalib mubaṭṭana , Reisbrei (Milchreis) mit ballūza darauf (s. das vorhergeh. Wort).

Der gewöhnliche Reisbrei, زبحليب, findet sich Bergg. (Cuis. 74), Landb. 126 und Uståd 478 erwähnt. — Die Femininform mubattana steht als Name eines Gerichts ganz analog mit mugeddara, mnezzele, medfüne u.v.a.

harîret 'âzar, eine Art Brei von Reis und Stärke, so lange in Wasser gekocht, bis er ganz fest wird.

Das Wort عربية wird bei Dozy (nach Perron) als "sorte de bouillie, qui correspond assez aux crèmes européennes" erklärt; genauer, aber untereinander nicht übereinstimmend, bei Bergg. (Cuis. 81) "fleur de farine cuite avec du lait et de l'eau et... edulcorée avec du dibs", Muh. مقيق يطبع بلبن او دسم , und Beauss. "espèce de bouillie claire au piment et à l'ail". Auch im Türk. kommt das Wort in ähnlicher Bedeut. vor, wie man aus der Beschreibung von بادم حريرة (Meldja 132) sieht. Aht. hat ein sonst nicht vorkommendes عربية برلماء في المناس الم

Weizen wird in Wasser gekocht, bis er weich wird, dann werden Traubensirup, Anis und Nüsse zugesetzt; wird als Nachtisch gegessen.

Der Form nach ist مُرَقَّة — leider habe ich versäumt, das Wort nach der Aussprache zu transskribiren — ein N. pat. fem. von ارقرا الاغلامية (vgl. bei Dozy ارقرا الاغلامية) ils préparèrent des mets

fins") und hat demnach mit مرقة, Brühe, Bouillon, Sauce (von مرق) nichts zu thun.

ضورما, ضورما, أضرك في بالمراق 
توتية tūtîje, Maulbeercrème. — F. i. d. Wb.

Man presst die Beeren in einem dünnen Tuch (mendîl), giesst Wasser darauf, presst das nicht durchgeronnene Wasser aus, setzt Zucker und Stärke zu und kocht die Masse unter stetem Umrühren (tahrîk). Zum Verkauf auf dem Markt wird die Masse etwas dicker gemacht und in rautenförmige Stücke geschnitten.

يقطينية ja'ṭīnije oder ḥelāwa ja'ṭīnije, eingemachte Kürbisse. F. i. d. Wb.

غزية gezerîje oder helawa gezerîje, eingemachte Möhren. F. i. d. Wb. جوزية gōzije [Äg.], eine gelbweisse, kleberige Masse von Nüssen und Zucker, von welcher kleine Stückchen abgebrochen werden.

Nur bei Dozy, aber mit der ganz verschiedenen Bedeut. "sauce pour le poisson faite de noix et d'épices.

cagamîje [Äg.], eine Art Teig von Früchten, besonders gelben Datteln. Diese werden an der Sonne getrocknet, die Kerne herausgenommen, und dann die Masse in einem Mörser gestossen 1).

Dieses Wort findet sich nur bei Dozy mit der ungenügenden Erklärung "frangipane" (nach Boct.). — Bei dem gewöhnlichen Dattelteig, عجوة, werden die Datteln an der Sonne getrocknet, die Kerne herausgenommen oder zurückgelassen, und die Masse mit den Händen geknetet und in kleine Säckchen (جنب) eingepackt (mūkabbas) 2). Die grossen Massen von Dattelteig bei den Obsthändlern (fakahânī) sind in der Regel 'agwa, mit Kernen, wohlfeiler, oder ohne Kerne, teurer. Die 'agamîje wird häufig von der schlechteren 'agwa sôda (zum Unterschied von der besseren 'agwa bêda) gemacht, und zwar dies von den Pastetenbäckern (غطاطری), welche dieselbe als Füllsel in ihren Backwerken gebrauchen.

<sup>1)</sup> Das Stossen heisst hier nicht بنف منا oder كنا oder بنف به weich ist. Diese Bedeut. der Wurzel عدن und jener Unterschied zwischen بنف عدن und ينف به ين ين عدم الله ينه به ين

<sup>2)</sup> Der Stamm Lezeichnet die beiden gleichzeitig geschehenden Handlungen von Kneten und Einpacken, also nicht nur "pétrir avec les mains les différentes parties du corps, masser" wie man nach Dozy s. v. vermuten könnte, sondern ganz allgemein "kneten". Bei den Bauern ist daher die Benennung (statt see sehr gewöhnlich. Diese Bedeut. von Lezein [sonst: "in Essig eingemacht", von Lezein (Fleisch) mariniren, (Früchte) sauer einmachen] f. i. d. Wb. Hiermit ist wohl auch die Frage bei Fränk. 37 "Leze" (Alk. I, 4 (eine Art Datteln) = Lezeingemacht?" beantwortet.

مَا مُعْوِقَة madgûga [Bed.], Honig und Rosinen zu grossen, trocknen Stücken zusammengepresst. — F. i. d. Wb.

ma' ud, Alles was durch Kochen, Quirlen u.s.w. eine dicke, feste Masse bildet: Crème, Eingemachtes u.Ä.

Dieses Wort ist richtiger معقود — "coagulé" Boct., "caillé, concentré (liquide)" Beauss., "omelette?" Humb. 17 ¹) — zu schreiben, da die Umstellung von ma°ûd zu ma'ûd sich leicht erklärt; vgl. عقيدة (S. 379).

wird mit Stärke zwei Stunden lang zusammen gekocht, und gut bearbeitet; dann werden fein gehackte Nüsse zugesetzt, und zuletzt kleine Fäden so lange in die Masse eingetaucht, bis sie die Dicke einer Kerze erhalten. Die fertigen mlåbin werden oben auf dem Boden zwanzig bis dreissig Tage lang getrocknet, und halten sich dann das ganze Jahr hindurch.

رندة randa, eingemachte Orangenschalen in sehr kleinen Streifchen, zum Unterschied von den gewöhnlichen مربا قشر كبان (نارنج) m(ŭ)rabbet 'iśr burtukán (m. 'i. nārenģ), eingemachte Orangenschalen in kleinen Streifen, und von مربا قشر كبان, Citronenschalen, in grosse, halbrunde Stücke geschnitten.

Das i. d. Wb. f. Wort زنده ist wohl das pers. رنده, Hobelspäne. — رنده, مُربَّع), Pl. mrabbāját (bei Dozy, nach Boct., مربوات, Mal. 157, Humb. 16 und Cad¹ 105

<sup>1)</sup> Bei Dozy ist das Fragezeichen nach "omelette (Humb.)" ausgelassen.

راحة حلقوم , rāḥet ḥal'ūm oder rāḥet el-ḥal'ūm, "Rahatlokum" (Krem. Beitr. II, 49, Mikl. II, 119), eine Art Konfitüre aus Mandeln, Zucker und Stärke, in der Form von schiefen Würfeln. Bei Dozy (nach Muḥ.) und Wahrm. (s. v. منقوم) nur mit "eine Art Süssigkeit" erklärt, besser bei Barb. (s. v. راحت), am vollständigsten in Meldja, S. 108.

انبوبة ambûbe, Pl. انابيب, weisse und rote, zolllange Bonbons von Zucker und Stärke.

Hiernach Dozy s. v. zu vervollständigen.

<sup>1)</sup> Krem. Not. 14 hat, vielleicht nur durch ein Versehen, die Form I ربى mit derselben Bedeut. In Dam. wird hänfig غط in diesem Sinn gebraucht, zum Unterschied von کبس "mit Essig einmachen".

<sup>2)</sup> So schreiben Beauss., Mach. 428, und Ben Sed. Franç. Nach dem Letztgenannten (an zwei Stellen s. vv. orange u. oranger) ist aber die Aussprache tchina.

Dozy hat nur "iii oranger", und "ii oranger".

sukkar 'ambar, lange, gedrehte, rote und weisse Bonbons, mitunter auch in Form von Tieren u. dgl. — F. i. d. Wb.

ترمش 'armiś. Traubensirup wird gekocht bis er ganz hart geworden, und dann zu kleinen Bonbons gebrochen; oft mit ta'ţîre gewürzt.

Zu der Bedeut. dieses i. d. Wb. f. Wortes vgl. Muḥ.: والعامة Landb. 133 , تستعمل القرمشة لاكل الشيء اليابس كالحمص والفول grignoter, عمش « croquer une chose dure dure dure seauss ومش و grignoter, gruger, تڤرمش croquer sous la dent" 1). — Das i. d. Wb. f. Wort تقطيرة (oder eigentl. تقطيرة) bezeichnet "destillirter Saft von Gewürzen, um feines Backwerk (mā mul u. dgl.) wohlriechend zu machen". Zu der bei Dozy (nach Muh.) gegebenen Bedeut. von قطر ("du sucre dissous dans de l'eau et bouilli jusqu'à ce qu'il ait acquis de la consistance, dont on se sert, au lieu du miel... M. de Goeje me dit qu'il est pour bemerke ich gelegentlich, dass nach Gloss. Geogr. zu heissen scheint, während عسلُ القَطْرِ. zu heissen scheint oder auch einfach قطر النبات, "in Aegypto syrupus e saccharo soluto factus (حلّ السكر)" ist. Nach meinem Gewährsmann bedeutet قُطُّ in Dam. häufig "Zuckerwasser" (Zucker in kochendem Wasser aufgelöst), dasselbe, was die Ärzte dort nennen (s. Dozy s. v. شراب بسيط ); vgl. auch Landb. sucre fondu avec de l'eau et des parfums".

شربات بلح śerbát [Äg.], Sorbett, Scherbett, z. B. شربات بلح شربات 'ش' خروب 'ش').

شرابات , das in diesem Sinn Sing. und mit شرابات (Pl. شرابات), Sirup (in Alg. nach Ben Sed. Dial. 150 سرو sirru), ungefähr, aber nicht ganz, gleichbedeutend ist, findet sich nur Mal. 159 "sherbet", Beauss. "eau sucrée, sirop étendu d'eau, sorbet",

<sup>1)</sup> Dozy's Übersetzung von der Erklärung bei Muh. "manger une chose qui n'est pas liquide", trifft also nicht den richtigen Sinn des Wortes.

<sup>2)</sup> In den Kaffeehäusern in Kairo wird das Wort šerbāt oft ausgelassen, und man sagt in jenem Sinn: hāt ţāset harrāb, hāt sulţānījet belaķ.

und Bel. "limonade, verre de limonade" 1). Vermutlich ist jedoch das bei Dozy (s. v. شُرُبات vorkommende شُرُبات sirop (Roland)" mit jenem شُرُبات شهر "Sorbett" völlig identisch. Ganz verschieden ist die Bedeut. des Wortes serbât in sp., Infusion auf Kaffeesatz, in Syr. قهرة خبير genannt. Man giesst Wasser auf den Kaffeesatz, tifl (schriftar. شُوُبُلُ ), in Syr. tuhl (عُلُكُ لَهُ أَنَّ ), in Syr. tuhl (عُلُكُ لَهُ أَنَّ أَنَّ اللهُ ا

فوّارة fawwāra, 1) jet d'eau; 2) limonade gazeuse.

Diese letztere Bed. f. i. d. Wb. Dafür hat Ben Sed. Dial.

150 das sonst fehlende Wort تاروز gazűz.

ماء بزورات buzūrāt, so viel wie ماء بزورات, eine Art Mandelmilch; ausser Kernen von Gurken, Kürbissen u. Ähnl. (s. Wetz. ZDMG. XI, 515) werden nämlich auch Mandeln dazu verwendet.

Nur Nof. 170 kommt بزورات ("orgeat") allein im Sinne von ماء بز

لبن خصّ senîne [Syr.], لبن خصّ laban hadd, mitunter l. hadd ausgesprochen [Äg.], Buttermilch.

Für das Wort شنین geben Lexx. (Lane, Kazim., Muḥ., Dozy, Bel., Wahrm.) nur die allgemeinere, schon im Kam. کل

<sup>1)</sup> Picse Bedeut. ist zu eng; Limonade heisst اليمونات أيمونان der غيرات اليمونات), in Dam. häufig möjet lemún (ماء ليمون). Bel. Franç. giebt (s. v. Limonade) als vulgärar. اليموناض und غيرات , dagegen s. v. Sorbet غير , pl. شربات , Pl. شربات , dagegen s. v. Sorbet همراب و لاستان , pei Wahrm. weniger richtig śarabe, Pl. śarabát, in derselben Bedeut. — Zu شراب (= fr. sirop), und شربت (= fr. sorbet) vgl. Mikl. II, 165, Nachtr. II, 40, 41.

<sup>2)</sup> Nur Dozy hat (nach Boct.) ein Wort de (ohne Vokale) "sèces, lie". Das Wort tist in obigem Sinn sindet sich nur Hartm. 210. Das in Alg. gebräuchliche türk. Wort ütelwe (sie [Dozy nach] Boct. ist nur ein Drucksehler), im Türk. am häusigsten telse ausgesprochen, sieht wie eine Umstellung aus tiste aus.

البن يصَبّ عليه الماء حليبا كان او حقينا angeführte Bedeut. "lait coupé d'eau". Die Form شنينة und die obige spezielle Bedeut. finden sich nur bei Bergg., welcher (s. v. Lait) "lait de beurre" mit شنينة und شنينة, aber nicht mit dem schriftar., auch jetzt in Dam. gebräuchlichen مَحِيف, übersetzt. Der Ausdruck ألبن خضّ f. i. d. Wb. (vgl. Dozy s. v. خضّ).

## 3. Früchte خواکه.

Unter dieser Rubrik habe ich eigentlich nur die verschiedenen Arten einiger in Dam. vorkommenden Früchte zu verzeichnen.

Von diesen Sorten findet sich nur die (s. v. '3'), der aber auch mehr als zehn andere Äpfelsorten. meistens ohne nähere Erklärung, aufzählt. Gloss. Geogr. IV (s. v. '3') giebt sechs Sorten an, wovon قواني und سكوى und به إلى wird nur von dem natürlichen deschmack der Früchte u. Ä. gebraucht, und zwar bezeichnet es eine volle, reiche Süssigkeit, zum Unterschied von (dem i. d. Wb. f. Wort) معالى معالى شهراني mahalwin, süsslich, wie z. B. der Geschmack des kûsā. — Tuffáh ģenánī wurde mir mit "pommes folles" erklärt, als ob جناني die Nisbe von جناني, extravagance, folie (s. Dozy), und nicht die von جناني "Gärten" wäre; vgl. "نالجني" man-

Ein wegen seiner Apfelgärten berühmtes Dorf im Antilibanon, halbwegs zwischen Damaskus und Ba'albek.

dragore" bei Dozy, "ت نوري 'š toeufah yabrouh Mandragora, 'خ الجنه 'خ t. el-djiné M. autumnalis", bei Bergg. (Droguier arabe s. v. Mandragora).

ن منجاص بخاص بوزنگه, Birnen. — ذ' سُکّری, gelblich oder rötlich grün;

— ابو زبلة (etwa "Mist- oder Kot-Birnen"), klein und grün, die billigste Sorte; — د' شتری "Winterbirnen", die grösste grüne Sorte, werden später gelblich; — ذ' عُشمانی به والی مهموری والی مهموری به مهموری

Das Wort wird gewöhnlich إنجاص geschrieben und als eine Nebenform des ursprünglicheren إجاص betrachtet (vgl. Lane, s. v., Löw 149, 208, und Fränk. 139). Lane giebt "Pflaumen" als die eigentliche Bedeut. des Wortes مجامى an, und Dozy (s. v.) erklärt الاجاص العثماني mit "excellente espèce de prune à Damas" konstatirt aber auch, dass im Maghrib das Wort انجاص [nach Beauss. und Cherb. häufiger انجاص] nur "Birne" bedeutet. So auch Wahrm. "Birne (Maghr.) sonst: Pflaume". Muh. (nicht bei Dozy) und Aqr. haben nur die Form sagen aber nicht, ob das Wort "Pflaume" oder "Birne" bedeutet. Bel., Heury und Bel. Franç. geben beide Formen und انجاص mit der Bedeut. "poire" (Bel. Franc. daneben auch انجاص s. v. Prune). Abcar. hat "pear انجاص und "plum اجاص, so auch Boct. bei Dozy und Nof. 174, 175. Mein Lehrer in Beirût, ein geborener Syrer, korrigirte jedoch im Sinne نجاص und erklärte نجاص im Sinne von "prune" als nicht mehr gebräuchlich. Ich hörte auch in Syr. immer negás für "Birnen" und höh für "Pflaumen". So auch bei Hartm. 166, 234 und Bergg. s. vv. Poire und Prune 1). In Ag. kommt das Wort (انحاص) تجامی) überhaupt nicht mehr

vor; dort heissen wie bekannt, heutzutage "Birnen" بَرُقُرَى Löw 208, Fränk. 145) und "Pflaumen" بَرُقُرَى (Fränk. 139), während خَنَى "Pfirsiche" bedeutet, und in Alg. heisst "Pflaume" nach Beauss. Humb. 52, Marcel und Cherb. برقوق und برقوق und ساله ساله المناس الم

خوخ أَوْلُونَ (Löw 147, Fränk. 142), Pffaumen (in Äg. und Alg. 1) "Pfirsiche"). — خ'عادى , die gewöhnliche Sorte, immer rot; — خ'عادى ("Glaspflaumen"), ein wenig rötlich grün; — خ'الذبّ , "Bärenpflaumen", eine kleine Sorte nie reifender, immer harter und saurer Früchte oder Beeren, welche bloss zur Zubereitung gewisser Speisen gebraucht wird; s. auch جانبوك (Seite 372).

S. v. اجاس (vgl. das vorhergeh. Wort) nennen Dozy und Gloss. Geogr. IV je zwei verschiedene Pflaumensorten, s. auch Dozy s. v. خوخ اللب , nach Dozy's (s. v. خوخ اللب , nach Dozy's (s. v. خوخ اللب ) Vermutung der Vogelbeerbaum (cormier), wird von Bergg. im Droguier arabe unter Mandragora autumnalis ["Wolfkirschen"] (vgl. oben تفاح aufgeführt.

ن برات , Pfirsiche (aus δωράκινον, Löw 148, Fränk. 142, Mikl.

<sup>1)</sup> In Ag. lantet das Wort wie in Syr. hoh, in Alg. nach Cherb. (s. v. Pêche) ebenfalls "khaukh", aber nach Beauss. und Marcel "khoukh", und nach Ben Sed. Franç. khaoukh.

Nachtr.II,106). — نغرى, Blumenpfirsiche, von mittlerer Grösse und schöner, roter Farbe; — غطى 'ع d. rotmī, grün, mit einem Stich ins Rote, die grösste und beste Sorte; — "" لابى 'ع, "Hundspfirsiche", grün, die gewöhnlichste Sorte. Die bitteren, ölreichen Kerne werden nach Europa exportirt und bei der Pomadenfabrikation verwendet.

Dozy (s. v. خرن , vgl. das vorhergeh. Wort) erwähnt fünf oder sechs verschiedene Sorten von Pfirsichen, welche nur die zahrī, die nach Muḥ. die beste sein soll, mit den obigen gemein haben. Huart 62 schreibt نفر , "sorte de petite pêche"; die erstere Form wird aber bei David 195 mit Recht als "inconnu à Damas" erklärt. — Die eigentliche Bedeut. des Wortes غطر , فطر schreibt فطري . « فطر المعادلة فلا المع

eine grosse Menge verschiedener Sorten, und das folgende Verzeichnis von dreizehn Sorten ist wohl kaum einmal für Dam. vollständig. — عن احبر, rot, die gewöhnlichste Sorte, die auch vorzugsweise zur Bereitung des Traubensirups (dibs) und zu Rosinen (zebib) verwendet wird; — عن أسرو, schwarz, etwas säuerlich, ziemlich selten; — عن فنجي , bald rot, bald schwarz, etwas säuerlich; — فنجي 'e. 'aṣēfī, weiss, kleiner als من 'e, mit sehr kleinen Kernen, werden für den Winterbe-

Traube (mit den Beeren), grappe, heisst عَنْقُود 'an'ûd; der Traubenkamm (ohne Beeren), rafte, عَنْقُود; der kleine, kurze Stiel, welcher von dem grossen Stiel des Traubenkammes ausgeht und die Beeren trägt, عَنْقُونُ (die Wb. geben nur die andere Bedeut. dieses Wortes: «kleine Trauben, grapillon); die Rebe, cep, عبد (Löw 88); die hohe Rebe in den Städten عبد (Ag. عبد 'enba); der Weinstock (die ganze Pflanze), vigne, عبد (Ag. عبد (Ag. عبد schriftar. auch عبد شابحرة العنب (Ag. عبد schriftar. auch عبد شابحرة العنب (Ag. عبد عنه عنه عنه عنه العنه ال

darf auf bewahrt; — ع' بيتبوني ce. bētamműnī ("Haustrauben"?), länglich, etwas gelblich grün, gedeihen nur in den grossen Haus-Höfen in Damaskus; — عُ مقسيسي 'e. maķsésī, klein, rund, weiss, aus Zaḥle ¹); — عن عبيضي 'e. ʿabēḍī, klein, grün und rund; - ع' بلدى, die grösste, jetzt ziemlich seltene Sorte (nach europ. Geschmack vielleicht die beste), mit langen, gelben Beeren, wovon die berühmten zebîb drublî (دربلي) 2) gemacht werden; — عن زيني دُو. zênī, die in Dam. am meisten gepriesene Sorte, mit länglichen, gelbweissen Beeren, etwas kleiner als ع بلدى (vgl. die ausführliche Beschreibung bei Wetz. ZDMG. XI, 479), kommen vozugsweise aus den Dörfern Darrâja درايا und Kôkaba خوكبة نعاصمى ; — عاصمى 'e. 'dṣmī, rund, fest, pflaumengross und rot; — عُ محقاري, rund, grün; — ع مكيس د e. mukejjes ist keine besondere Sorte; die Trauben werden nur so genannt, wenn sie, noch an den Reben sitzend, in kleine Beutel (kîs) gesteckt werden, da sie sich, auf diese Weise gegen Würmer geschützt, bis in den December und Januari hinein halten.

Die eigentliche Bedeut. der WW. مقسیسی, بیتبونی, قصیفی, رفینی, رفینی, (عبیدی) عبیشی (viell. richtiger محقاری) روینی, رفینی, رفینی, von Wetz. l. l. 524 mit "Ziertrauben" übersetzt, geht sicherlich auf das, besonders im Sūdân beliebte Wort بیتبونی zên (s. oben Seite 345) wie das i. d. Wb. f. بیتبونی عاشی bét-(el)-mûne, Vorratskammer, zurück. قصیفی hängt vielleicht mit قصیفی, s. bei Dozy) und hängt vielleicht mit قصیفی, s. bei Dozy) und عاصی (s. v. عاصیف) erwähnt nur zwei Sorten von Trauben, عاصی و مسکی (s. v. عندی) erwähnt nur zwei Sorten von Trauben, اصابع العذاری و عدر عند, عدر و و و و و و و و و العذاری و و و و العذاری و و و العداری و و و و العداری و و و العداری و و و العداری و العداری و و العداری و و العداری و العدار

<sup>1)</sup> Bekanntes, grosses Dorf im Libanon, wo sich noch viele andere Traubensorten finden sollen.

<sup>2)</sup> Dozy (nach Muh.) nennt sie دربتلی nach einem "beled Dirbal".

<sup>3)</sup> So wurden mir von meinen Gewährsmännern die Namen dieser südlich von Dam. gelegenen Dörfer genannt und geschrieben, dagegen bei Wetz. l. 1 479, Krem. Mittelsyr. 178, Socin-Bæd. 403, 405, und auf der Karte in ZDPV. XIII, vermutlich richtiger, Dārēja und Kôkab.

<sup>4)</sup> Dieses Wort wird bei Muh. (und danach bei Dozy und Gloss. Geogr. IV, s. v.) nur als "eine der besten Traubensorten mit grossen Beeren" erklärt.

derselbe Name, den die feinste Sorte der Zêni-Traube (nach Wetz). trägt. Übrigens nennt Wetz. neben der Zêni- nur die Hilwânitraube, der Beschreibung nach fast gänzlich mit meiner 'Âşmitraube übereinstimmend. Dagegen finden sich im Gloss. Geogr. V, 29 Namen verschiedener Traubensorten, je unter ihren Wurzeln, erwähnt.

م بلدى — miśmiś (häufig auch muśmuś) 1), Aprikosen. مر بلدى منهش gross und rot, werden vorzugsweise zur Bereitung von mrabbā, mustáh (frík) und ne'ac gebraucht; — رَزَى, rot, wie die بلدى, werden aber nicht wie diese verwendet, weil sie dann sauer werden; — م' سندياني, "Steineichen-Aprikosen", klein und weiss, immer etwas säuerlich; – مُن عُني, gross und weiss, mit einem Stich ins Rote, von schlechtem Geschmack; — م'كلابي, "Hundsaprikosen", klein und rot, schlecht, werden nur von armen Leuten gegessen und meistens zur Bereitung der bekannten "Aprikosenkäse, ķamar-ed-dín, gebraucht; — م' لوزى, "Mandelaprikosen", klein, weiss und sehr gut; die besten sollen in Ṣaida und Jâfa zu finden sein; — د د د د von den Aprikosen aus Hama giebt es zwei Sorten: hamawī 'adī, klein und süss, auf der einen Seite rot, auf der anderen weiss; hamawī laķķīs (d. h. "spät reifend"), rot, etwas grösser als die cadī, die beste und teuerste Sorte 3); — מ' צֿגאסקט m. tudmurī, Palmyra-Aprikosen, rot, grösste aber nicht besonders gute Sorte.

Von diesen Arten erwähnt Dozy (nach Boct. und Muh.) "كرزى « abr. dont l'amande est douce, nommé aussi كلابي ", und "كلابي

<sup>1)</sup> Wetz. (Z D M G. XI, 479) und Humb. 52 schreiben miśmuś, Bel., Bel. Franç. Wort., Hartm. 156, Cad. 14, Sal. 45 miśmiś, Dozy (nach Boct.) nur Muh., Lane und Wahrm. haben neben dem allgemeinen auch auch worauf die alg. Aussprache meśmáś (Cherb., Beauss.) oder muśmáś (Marcel) zurückgeht. Die Form muśmuś findet sich bei Lane (am Ende des Artikels, nach T A.) für "some of the people of Syria", Bergg. 6 und Hartm. 329 erwähnt.

<sup>2)</sup> Vielleicht Hörfehler für شَحْنَى "fleischig", wie Huart schreibt. Bekanntlich wird in Syr. — oft zischend wie ś oder stimmhaftes ž ausgesprochen.

wird in Syr. oft zischend wie ś·oder stimmhaftes ž ausgesprochen.

3) Der von Wetz. l. l. 479 als "Königin der Früchte" erwähnte mismuś el-hamawi, scheint jedoch eher el-'ddī zu sein.

abr. dont l'amande est amère" (so auch bei Bel. Franç. mit كَلْنِي als Nebenform zu كَلْنِي), und zählt ferner vier andere Arten ohne nähere Erklärung auf. Bergg. (s. v. Abricot) giebt drei Sorten: هُ بَرِي (lèwzi), سلطاني und يسلطاني (zu عربي), Arbutus Andrachne, Bergg. 830, vgl. Löw 335). Huart zählt alle meine Sorten (ausser der tudmurī) auf, aber ohne irgend eine Erklärung.

s. oben S. 410. — Die WW. مربا bezeichnen "halb getrocknete Aprikosen". Die reifen Früchte werden auf Minzenblättern ausgebreitet, ein wenig mit den Händen gepresst und einen oder anderhalb Tage lang an der Sonne getrocknet. Diese Bedeut. der beiden WW. findet sich nur bei Huart 70, dessen Erklärung "abricots séchés au soleil" den Unterschied von قفر "ganz getrocknete Aprikosen" ("abr. séchés" Dozy, Bel.) nicht erkennen lässt. — Der wird in der Umgegend von Dam. folgendermassen gemacht. In einen grossen, aus Thon gemauerten Behälter 1) ungefähr von

dieser Form (dessen grösserer

Teil etwa 1½ m. und der kleinere ½ m. tief ist), und zwar in den kleineren Raum, dessen Boden sich gegen die Öffnung (مراب) hin etwas neigt, werden Aprikosen hineingelegt und mit den Füssen getreten, bis das ganze Fleisch mit dem Saft (كل اللّٰن) herausgepresst und als Brei in den tieferen Raum hinuntergeglitten ist. Nun werden neue Aprikosen in den kleinen Raum hineingelegt, und auf dieselbe Weise fährt man fort, bis der grosse Raum ganz voll geworden ist. Dann wird die Masse auf langen, breiten Brettern (هنون) ausgebreitet, und wenn sie in der Sonne gut ausgetrocknet ist, zusammengefaltet (منفون) und zu Kuchen geformt ²). Der 'amar-ed-dîn wird nicht nach Stücken (قنة), sondern nach Gewicht verkauft und hält sich viel länger als der ne'ű, sogar mehrere Jahre hindurch, wenn er nur jeden Monat gelüftet wird. Sonst, behaup-

<sup>1)</sup> Dieser Behälter heisst تغار); darnach Dozy s. v. zu vervollständigen.

<sup>2)</sup> Ganz anders wird jetzt die Bereitung von Wetz. (ZDPV. XIV, 2) beschrieben.

tet man, "wachsen Würmer (قاطرع) darin". Die Aprikosenkerne werden entweder nach Europa exportirt, wo sie bei der Pomadenfabrikation Verwendung finden sollen, oder es wird von den Mandeln derselben (قلب البزور, schriftar. مُضِّ الثبر, schriftar. مُضِّ الثبر, bittere Öl" (zet murr) bereitet, das bei kenafe, 'awwame u. a. feinerem Backwerk Verwendung findet.

توت tát, Maulbeeren (Löw 395, Fränk. 140, Mikl. I, 51, Nachtr. I, 30). — ت شامى "Damaskusmaulbeeren", sehr schwarz und süss; wenn sie, noch dunkelrot, vom Baume herabgeschüttelt und mit Zucker darauf gegessen werden, heissen sie ت متار "Schüttelbeeren".

Bei Dozy ist شامى inicht nur "la mûre noire et douce", sondern auch "une espèce de mûre amère". Die weissen Maulbeeren heissen bei Dozy خربى der فرصاد , bei Bergg. (s. v. Mûre) قربى أن يعلى أن العامة بالكبوش ومنه ما يثمر ثمرا احبر ثمر ابيض حلو تسبيه العامة بالكبوش ومنه ما يثمر ثمرا احبر عامضا ثم يسود ويقال له الترت الشامى ويقال لثمره الفرصاد عامضا ثم يسود ويقال له الترت الشامى ويقال لثمره الفرصاد في كلام الفقهاء الشجر: فرصاد على يستى باسم الثمر كما يستى الشجر الذي يحمل الترت لان الشجر قد يستى باسم الثمر كما يستى الشجر الشجر في الشجر على الترت لان الشجرة لله bedeutet nämlich beides, Maulbeerbaum und Maulbeeren, und zwar in Syr. öfter den Baum (kebś die Beere), aber in Äg. öfter die Beeren (und śagar ettât den Baum). — ثن العليق nachzutragen; s. auch die Note 1 S. 391.

تين tîn, Feigen (Löw 390, Fränk. 148). — تين , schwarz und etwas sauer; — ت ' تلكي t. malaki, grün, inwendig rot, die grösste Sorte; — ت بغْل , klein, gelbweiss, sehr süss; — دُنُ بَعْل t. berśūmī [Äg.].

ت' مالقی wovon, تین Dozy giebt dreizehn verschiedene Arten von, تین

I) Dieses Wort findet sich nur bei Bel. (und Wahrm.): "ver qui mange les fruits".

(Malagafeigen) vielleicht mit meinem تا نطکی identisch ist. Zu تا بعل vgl. Wetz. ZDMG. XI, 489. — Das i. d. Wb. f. Wort برشومی wurde mir mit من بر شوم، ein Dattelname). — Gloss. Geogr. IV s. v. برشوم giebt 10 Artennamen, von welchen keiner mit den obigen oder mit denen bei Dozy zusammentrifft.

مهناوى mehannáwi [Äg.], eine Art Zuckermelone, nach meinem Gewährsmann: مطاول ومضلّع زى الشّماء, jedoch länger und dicker als der gewöhnliche sammám, schmeckt aber eher wie die gelbe Wassermelone, بطيح الأصفر, die auch عبدلاوى غلطه غلاومني genannt wird.

Das Wort بِطِينِ (Löw 351, Fränk. 140), jetzt überall battile ausgesprochen, bedeutet in Syr. sowohl "Zuckermelone", mélon, أو أحرر , als "Wassermelone", pastèque, إلى أحرر ). In Dam. kommt auch das türk. كارون (Mikl. I, 94), bisweilen كارون ausgesprochen, als Name einer kleinen, eiförmigen, ganz vorzüglichen Art Zuckermelone mit gelber, glatter Schale vor. In Äg. bedeutet 'به immer "Wassermelone" und ist entweder ahdar oder asfar. Die letztere Sorte heisst auch عبدالروي , und eine

<sup>1)</sup> Nach Bergg. (s. v. Mélon) ist بطيخ nur die Zuckermelone, während die Wassermelone nach ihm بطيخ djebbesé pl. djèbbas heisst, was wahrscheinlich für Nordsyrien gültig ist. Das bei Dozy fehlende Wort wird bei Muh. folgendermassen erklärt: المحب الوصونوع منه صغير اللحر اللب او صونوع منه صغير للاحر اللب الوصونوع منه صغير المحاورها للحجم الى استطالة ينبت في اللانقية وما يجاورها

بطيح جَبَلي = [Äg.], eine Art Wassermelone بطيح جَبَلي

vielleicht haben wir dieses i. d. Wb. f. Wort in dem Citat aus 1001 Nacht "مثل الجرمين "welches Dozy s. v. مثل الجرمين "welches Dozy s. v. مثل الجرمين "wie zwei Melonen" (es handelt sich um die Ohren eines Ungeheuers) einen passenderen Sinn zu geben 3) als "comme deux gros blocs de pierre", wie Dozy hier übersetzen will. — برايا بالمالية بالمالية والمالية عليه والمالية عليه والمالية عليه والمالية والمالي

بلع belaḥ [Äg.], Datteln. — بريبى, aus der Stadt Ibrîm in Nubien; — غنديلة b. gundêla, aus Dongola (دنقلة), wovon gundêla eine vulgäre Umstellung ist; — برعبى b. ʿamrī; b. mahát, grünlich ("muḥḍirr"); — برسيوى, aus der

<sup>1)</sup> Das Wort شهام giebt Dozy nicht als Name einer Frucht, sondern er giebt nur das N. un. شهام pomme de senteur (nach Boct.). Wort. übersetzt شهام [nach Bel.] mit "fragrant, striped melon" und in Mulh. 697 mit "musk melon".

<sup>2)</sup> Bei Muḥ. werden عَبْدَلَاوِيّ und das synon. عَبْدَلُو عَرِيْ عَبْدَالُو richtig als Nisbebildungen vom N. propr. عبد الله erklärt.

<sup>3)</sup> Oder noch besser, wenn man es übersetzen darf: "wie die zwei Hälften einer Melone", da diese in der Regel zuerst in zwei gleiche Teile zerschnitten wird.

Sîwa-Oase, gelb; — بنت عايشة rot; — بنت عايشة; — بنت عايشة آب . Die drei letztgenannten Arten sind aus Alexandrien; semānī und ʿamrī sind die grössten, mahāt und sulţānī die kleinsten Sorten.

Besondere Arten von Datteln finden sich bei Dozy (s. v. باني)
nicht erwähnt, das Gloss. Geogr. aber bringt, je unter ihrer
Wurzel, nicht weniger als 62 Namen verschiedener Dattelarten,
von welchen die meisten aus Başra und Jemâma stammen. —
Die Formen مناوي und مناوي f. i. d. Wb. Zu عناري vgl. Muh.
(s. v.), عناري bei Dozy und عناري Gloss. Geogr. V.

Unterschied vom einheimischen Tabak, tutun, tütün, (Mikl. II, 181); Äg.: duhān, für die gewöhnliche Pfeife, kasaba) ist in Dam. in drei Sorten vorhanden: جنير, "gesäuert", die gewöhnliche, kräftige (ثقيل) Sorte (25 Para der rotl), مطياب, "ungesäuert", die schlechteste Sorte (18 Para der rotl); سيرابي, die feinste und schwächste Sorte. — Aus Äg. kann ich nur folgendes Verzeichnis vorkommender Tumbaksorten ohne alle Unterscheidung geben: معروى المعالى 
Die WW. ارمية und رمية, wie auch die obigen Bedd. d. WW. ارمية نشر, فطير, خبير und عسن كيف, نشر, (سراجي) سيراجي und فيل الحمل f. i. d. Wb. — Bergg. (s. v. Tabac) nennt fünf, nach ihren Heimatsorten verschieden genannte einheimische Tabaksarten; sonst finde ich solche nirgends erwähnt.

منيس müdabbas, grober, einheimischer Bauerntabak (tutun), geschnitten und mit dibs (oder häufig auch Rosinen) gemischt, im rabjún (Pfeifenkopf, oft ohne Rohr) geraucht.

Das Wort مدبس findet sich nur bei Bergg. s. vv. Tabac und Fumer, wo es als tumbak, mit hasís und dibs gemischt, erklärt wird.

## Spiele ...

Das (relativ) reichste Verzeichnis hierher gehöriger Wörter findet sich bei Nof. Vocab. N°. XIX (SS. 219—227) ¹), doch giebt er keine Beschreibung der einzelnen Spiele, sondern nur die französischen Namen dafür. Auch sind die meisten Namen der eigentlichen Kinderspiele Übersetzungen aus dem Französischen, da die jetzt in den Städten Syrien's gebräuchlichen Spiele zum nicht geringen Teil durch die Lazaristen- und andre französ. Schulen eingeführt worden zu sein scheinen. Viel Hierhergehöriges findet sich auch bei Bergg. (s. v. Jeu), darunter etwa 15 eigentliche Kinderspiele. Jessup ("The Women of the Arabs", SS. 319, 320) giebt ein kleines Verzeichnis von 13 Kinderspielen, mit entsprechenden englischen Namen oder kurzen Erläuterungen. Für Ägypten beschreibt Lane, Äg. II, 46—56 ausführlich vier Spiele für Erwachsene.

spiel, wird mit kleinen Marmorkugeln (gülle, Pl. gülal) gespielt, die durch einen Schneller (Schnipp, "Knipps") des Daumens und Zeigefingers gegen auf die Erde gestellte Steine oder kupferne Geldstücke gerichtet werden.

Nof. 219 العب الكلّة, le jeu de bille". Bergg. 513 بالكّل فنا-gull, bil-guld, jeu aux boules". Jess. killeh. Das

<sup>1)</sup> Dagegen ist der sich daran anschliessende Dialog VIII (SS. 425—438) für das Vulgärarabische von so gut wie gar keinem Nutzen, weil er (wie alle anderen "Dialoge" bei Nof.) auf schriftarabisch verfasst ist, sodass wenigstens in Betreff der eigentlichen Kinderspiele der grösste Teil seiner Phrasen faktisch niemals zur Anwendung kommt.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

dem Türk. entlehnte Wort المُلَّذَى Muh., Dozy, Bel., Wort., Bel. Franç.; كَنَّةُ, Cuche, Heury) ist selbst eine Umgestaltung des arab. المُلَّذَى , s. Fl. V, 81) und wird bald wie im Türk. gülle, bald, und noch öfter, kille (Hartm. 217 killi) ausgesprochen.

لعب الجورة lāʿb el-ģūra, eine Art "Butterlochspiel", wird mit einer grossen Holzkugel (kurra, kūra, vgl. das vorhergeh. Wort) gespielt, die durch Stöcke in eine Grube (قجرة) in der Mitte des Spielplatzes getrieben werden soll.

Nof. 219 "قبية الجررة" la bil[l]e bloquette", auch 220 إلكنة jeu de paume" und "jeu de boule", was alles vermutlich ein und dasselbe Spiel ist. Jess. "Joora". In Dam. wird dieses Spiel auch لعب الدرحل لمؤة لعب الدرحل لمؤة ed-dúḥāl genannt. Dies letztere i. d. Wb. f. Wort ist wohl so viel wie schriftar. دُحُل "Loch in der Erde".

العب دوش المَّنُ العَبِ دوش المَّنَ (richtiger dós). Man wirft mit kleinen, platten Steinen (دوش) nach einem grossen, runden Stein (حجر). Nof. 222 العب الدوش le jeu de palet". Zum Wort دوش vgl. Muh. bei Dozy.

الكعب الكعب  $l\bar{a}^cb$   $el-k\bar{a}^cb$ . Hierzu werden gewisse würfelförmige Knöchel (aus den Füssen der Schafe) benutzt, die nach einem Ziel geworfen werden, und das Spiel hängt davon ab, wie diese Knöchel fallen.

Bergg. 513 بالكعاب bil-ka'db, jeu de pieds de mouton".

رير , سلطان ووزير, سلطان ووزير, mit denselben Knöcheln wie im tāʿb el-kāʿb (s. oben), ähnlich dem deutschen "Schrift oder Adler", französ. "jouer à pile ou face". Die vier Seiten jedes Knöchels haben verschiedene Namen: حرامي , خروف , وزير , سلطان (Dieb), und je nachdem die eine oder die andere Seite beim Wurf auf die Erde nach oben kommt, gewinnt oder verliert der Werfende: sultán gewinnt den ganzen Einsatz, wezír einen

Teil desselben, harûf gewinnt nicht und verliert nicht (erhält seinen Einsatz zurück), harûmī verliert.

Bergg. 514 "روز". Die vier Seiten des Knöchels heissen bei ihm sultan, wezir, haramī, fellah, aber die Bedeutung derselben geht aus der unvollständigen Beschreibung nicht hervor. Das Spiel "pile ou face" mit Geldstücken heisst bei Bergg. منع thoura ou nagsch", wo طور وتقش den Namenszug des Sultans auf Münzen etc., steht.

Jeder der beiden Spieler hat drei Steine und legt dieselben nacheinander auf ein noch nicht besetztes Quadrat. Wenn alle sechs Steine gesetzt sind, ziehen die Spieler ihre Steine wechselweise von dem einen Quadrat auf ein anderes, leeres, und derjenige, welcher zuerst alle seine Steine in eine vertikale oder horizontale Reihenfolge bekommt, hat gewonnen. 20. "Kieselsteinspiel", "Fasseln", wird mit fünf kleinen Steinen gespielt und zwar auf folgende Art. Zuerst werden alle auf einmal in die Luft geworfen, und mit der Hand wieder aufgefangen; dann werden vier davon auf die Erde gelegt, der fünfte in die Luft geworfen, und ehe dieser herabkommt, muss man einen der auf der Erde liegenden Steine mit der rechten Hand aufgegriffen haben, wonach man mit derselben Hand den herabkommenden auffängt. Dann legt man wieder vier Steine auf die Erde und greift zwei auf, ehe der in die Luft geworfene herabkommt, danach auf dieselbe Weise drei, und schliesslich alle vier auf der Erde liegenden, sodass sich beim letzten Fangen alle fünf Steine in der rechten Hand befinden. - Ein ähnliches (möglicherweise dasselbe) Spiel heisst in Äg. حل hell.

Nof. 220 "العب الحصا. اللاقوط و jeu de galet". Ob

als كل المنافع المناف

eines der oben beschriebenen Spiele mit dem franz. jeu de galet gemeint ist, weiss ich nicht. Die Bedeut. des i. d. Wb. f. Wortes لاقوط ist mir auch unbekannt. — Die obige Bedeut. des Wortes حبّل f. i. d. Wb.

Nof. 220 إول سنة la balle à la pierre". Jess. "Tabeh, base ball and drop ball". Bergg. "غب الطابة et قب النكرة jeu

de paume" (vgl. oben عب الجورة, Nof.).

zwei Parteien stehen, durch eine breite Grenzlinie getrennt, sich gegenüber, und versuchen jede, Einfälle in das Gebiet der anderen zu machen, wobei sie Gefangene fortzuführen streben.

Nof. 220 عب الحرب le jeu de barres".

مطار هذا الحمام الحمّام الخبوري الذوري النسر الجسر. "Alles was Federn hat, fliege hoch!" Der Anführer, mu<sup>c</sup>allim oder rejjis, hält die Hände herab, die Übrigen auch. Der Anführer sagt هذا الجس: Alle halten die Hände still, weil el-ģisr (die Brücke) sich nicht bewegen kann; oder auch sagt er طار النسنة: dann müssen Alle die Hände erheben, denn طار الحمام الحمام.

und erhebt die Hände: die andern müssen dann genau achtgeben, ob er hamam oder hammam sagt, und in letzterem Falle die Hände still halten, weil ein Bad nicht fliegen kann. Wer falsch macht bekommt Schläge vom Anführer.

Nof. 223. "pigeon-vole".

تَوْنَوْق. Der Anführer macht zwei Sprünge (طيحتين) über ein Merkmal und darauf einen Sprung mit gleichen Füssen (قبرة), so weit er kommen kann; alle Andern machen es nach.

Nof. 221 "قبرة وقبرة طيحتين وقبرة النط طيحتين وقبرة والقبر eth-thaffa ouel-qamz, jeu de saut". Diese Bedeut. des Wortes طقة f. i. d. Wb. (vgl. das folg. Stück). Auch das Wort طقة f. i. d. Wb., und die Bedeut. "hüpfen" für die Wurzel طقفه الفرس : (Muḥ.), und bei Dozy (nach Boct.) وثب بع طقة الساقية (Muḥ.), und bei Dozy (nach Boct.) وثب بع ter le fossé" in figürlichem Sinn = "franchir le pas".

ارلنا اسكندرانى حط البركب رطيع اركب راحد اتنين. Einer stellt sich in vornübergebeugter Stellung gegen eine Wand, ein Anderer springt auf seinen Rücken, und während der Stehende ihn abzuwerfen sucht, ohne aber seine Stellung zu verändern, versucht der auf dem Rücken Sitzende so lange seinen Platz zu behaupten, bis er das obige (d. h. "Unser Anführer ist aus Alexandrien; mach' das Reittier in Ordnung, spring' hinauf und reite, eins, zwei, drei! etc. bis zehn") gesagt hat. Wird er abgeworfen, ehe er bis "zehn" gezählt hat, so muss er selber stehen.

الكثال "Anschlag", "Trievater" (schwed. "dunk"). Einer stellt sich mit geschlossenen Augen und dem Gesicht gegen eine Wand, bis die Andern sich versteckt haben. Darauf sucht er sie auf, immer von einem mnådī (Rufer) gefolgt, welcher schreit: تخبأ مليح ياجرز, um die, welche sich versteckt haben, zu warnen. Diese versuchen unterdessen hervorzuspringen und zuerst zu der Stelle zu gelangen, wo der Suchende stand, um "anzuschlagen". Kommt aber der Suchende vor einem der Anderen zurück und schlägt ihn an, so muss dieser "stehen".

Nof. 222 عب المدلة la guerre leuleu". Das Wort في findet sich in den Wbb. nur als Masdar von على, frotter (rub, squeeze, Lane), und vermutlich liegt in dem Namen der Sinn, dass der aus dem Versteck Hervorspringende, zum Zeichen seines rechtzeitigen Gelangens ans Ziel, seine Nase gegen die Wand reiben soll (vgl. den anderen Namen des Spieles im schwed. "spott" i knut", d. h. "spuck in die Ecke").

لعب الطُبَيْة . Einer dreht sich mit geschlossenen Augen gegen die Wand und hält die Hände auf dem Rücken. Ein Anderer kommt und schlägt ihn in die Hand; der Stehende dreht sich um, und muss aus dem Gesichtsausdruck der Mitspielenden erraten, wer ihn geschlagen hat. Rät er recht, so muss dieser stehen; sonst muss er so lange fortfahren, bis er recht rät.

Nof. "مَالِيَهُ الطَّهِيهُ la main-chaude". Das i. d. Wb. f. Wort فَالْمَهُ ist vielleicht nur die Imâle des Wortes عُلَيْهُ , das sich nur bei Boct. [und Dozy] findet. Wenn aber dem so ist, so ist ihre Erklärung "cache-cache (jeu d'enfant)" weniger richtig. Dieses wohlbekannte Kinder-spiel, "Versteckenspiel", schwed. "kurra-gömma" heisst nach Nof. 222 ", was aber Dozy (nach Boct. und Muḥ.) ") wohl richtiger mit "colin-maillard" übersetzt; so auch bei Jess. "ghummaida blind man's buff" 2). Bei Nof. 222 entspricht dem französischen colin-maillard das arab. Spiel

<sup>1)</sup> Bei Muh. heisst es jedoch nur: الغُميْضة لعبة لصبيان المولدين.

<sup>2)</sup> Nach Goldzieher (Z D M G. XXXIII, 611) heisst dasselbe (oder ein ähnliches?) Spiel in Kairo usturummäje.

لعب قرن مربرط. Einer wird in der Mitte des Spielplatzes mit einem langen Strick an einen grossen Stein festgebunden. Die Andern versuchen, ihn zu schlagen, und müssen vermeiden, von seinen Schlägen getroffen zu werden; wer eben getroffen wird, muss selber stehen und der "gebundene Affe" sein.

Nof. 222 "رُمْ" العَبِعَ وَ مُرْس le diable lié". Jess. kurd murboot. Ein ähnliches, aber nicht dasselbe Spiel beschreibt Bergg. 513 unter dem Namen القرى القرى المُعْمَلُ العَبْ سَكَةَ القَرْبُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلْ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلْمُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلُ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلْ الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلْمُعِمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِمِي الْمُعْمِلِمِ الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْمِلِي الْمُعْم

لعب شيطان اعرج (Berlinisch "Fuchs aus 't Loch, Keile kri'ste doch".) Einer hüpft auf einem Fuss umher und versucht, die Andern zu schlagen, die ihn wieder schlagen; hat er Jemand getroffen, wird dieser "der hinkende Teufel".

Nof. 222 hat "le diable boiteux", "la mère garuche", "le cloche-pied" als drei verschiedene Spiele, die alle mit قيعاً قيطان اعرج übersetzt werden. Jess. hat ein ähnliches Spiel unter dem Namen taia ya taia, was vermutlich طيحة ياطيحة ولا المعادية على أله في المعادية المع

افغ زاغ زاغ أن Die Spielenden bilden einen Kreis; einer derselben läuft ausserhalb des Kreises, sucht einen Stock auf dem Rücken eines der Mitspielenden unvermerkt zu befestigen, und springt dann um den Kreis herum; hat nun der, welcher den Stock auf dem Rücken hat, denselben nicht bemerkt, so bekommt er Schläge mit dem Stock. Das Spiel wiederholt sich, bis einer den Stock auf seinem Rücken fühlt, wo er ihn dann nimmt und um den Kreis herumläuft, während der andere seinen Platz einnimmt. Während des Springens rufen die im Kreise Stehenden: " mein Onkel ist wimmelkantig" (Berlinisch = schwindlig). — In Berlin heisst das Spiel "der Plumpsack geht herum". Nof. 223 " العبة زاغ زاغ زاغ والمعادلة المعادلة المع

ein bestimmtes Handwerk, wird Schneider, Schumacher etc. Zuerst stehen alle und drehen die eine Hand um die andere;

darauf fängt der Anführer an, mit seinen Handbewegungen ein gewisses Handwerk nachzuahmen, worauf derjenige, der dieses Handwerk hat, sogleich dieselben Bewegungen machen muss, während die übrigen mit ihrem Drehen fortfahren. Wer falsch macht, bekommt Schläge vom Anführer.

Nof. 223 "الصنائع les métiers".

الحلقة لولع. Mädchen bilden einen Kreis (كُلْقة, Mikl. I, 67) um eine Fontäne auf dem Hof oder um etwas Ähnliches und tanzen langsam herum, während sie graziös den Oberkörper wiegen (لولم).

Nof. 223 "الحلقة العلقة الولع العلقة الولع. la ronde". Der Stamm العلقة الولع f. i. d. Wb.

لعب تعالى. Der Eine hält seine Hände ausgestreckt, der Andere hält seine Fingerspitzen dicht unter denjenigen des Gegners, und versucht mit einem hastigen Schlag seine Finger zu treffen, welche dieser ebenso hastig fortzuziehen sucht. Trifft der Schlagende, so fährt er auf dieselbe Weise fort, bis er in die Luft schlägt, wonach er seinerseits dem Gegner seine Hände darreichen muss.

يدس jadas [Äg.], eine Art Kinderspiel.

بلبل bulbul, Kreisel.

Ausser diesem, nur bei Nof. 221 vorkommenden Namen hat diese Spielsache überraschend viele andere Benennungen. Zu den schriftarab., bei den älteren Lexikographen sich vorfindenden خذروب (so Freyt., Lane, Bel., Wahrm., Heury, Aqr.; نَّرُامِيَّة, Kazim., Bel. Franç., Bergg.) kommen bei den neueren (Boct., أَرْبُوط (Cherb., Dozy, Beauss., Ben Sed. Franç.), تَرْبُوط Dozy), نحلة (Ben Sed. Franç., Sal. 55 "toupie"), قنعارة (Sal. 55 "sabot", wohl تعارة zu lesen) nebst folgenden, sonst i. d. Wb. f. Wörtern vor: برّامة (Abcar. s. v. Top), برّامة (Bel. Franç. s. v. Toupie) und فتيلة (Nof. 221). Von diesen Namen rühren folgende von dem Laut des Kreisels her: نعارة بلبل, بلبل (vgl. Dozy, s. v.), und nach dem Zeugnis arab. Lexikographen: und خرارة von der Bewegung des Kreisels hingegen: und wahrscheinlich auch برمع, da die i. d. Wb. f. Wurzel wohl eine neuere Ausbildung der Wurzel ist. قريرة könnte möglicherweise für کريرة stehen und ein Demin. von قرة "Kugel" sein (vgl. oben S. 426). Es wäre dann dieser Name von der Form des Kreisels hergenommen, wie درامة bei Lane und Aqr. als eine يرميها) فلكة الصبى بخيط definirt wird.

(d. h. "Radschaukel"), rumän. dulap (Cihac, s. v., aus pers.-türk. رلاب), Mikl. I, 50), eine Art Belustigung für das Publikum auf Jahrmärkten. Diese Schaukel besteht aus einem aufrecht stehenden Pfahl, an dessen oberem Teil ein grosses, mehrarmiges, bewegliches Kreuz befestigt ist, dessen Arme durch ein Rad zusammengehalten werden. Am Ende jedes Armes hängt ein

<sup>1)</sup> Für dieses Wort geben schon Freyt., Kazim. und Muh. (s. v.) diese Bedeut., Lane hingegen nur unter خذروب (q. v.), nicht unter خاروب, nicht einmal mit einer Hinweisung auf das zwei Seiten vorher befindliche خذروب.

<sup>2)</sup> Vgl. Goldzieher, ZDMG. XXXIII, 611, wo nachle [d. h. Asi] wohl nur ein Schreibsehler für nahle ist.

frei schwebender, kastenförmiger Sitz, und das Ganze dreht sich in der Vertikalebene und wird durch irgend eine Mechanik in Bewegung gesetzt.

Die gewöhnliche Schaukel, syr.-ägypt. مرجوع oder مرجوع oder arab. Lexikographen ist ارجوع عرجوة (s. Lane s. v.), a see-saw (Wippe, bascule), zum Unterschied von جوعة a swing (Schaukel, balançoire), aber nach anderen besteht dieser Unterschied nicht, und so ist es nach meiner Erfahrung auch heute noch. Neben عنوقة (Heury عنوقة), offenbar verschiedene Formen eines und desselben, sonst nicht verzeichneten Wortes. In Alg. heisst balançoire nach Beauss. und Ben Sed. بالمالة عنوقة المالة عنوقة المالة عنوقة المالة والمالة المالة والمالة المالة الما

بخيمت buhéha [Äg.], 1) kleine Spritze für Gärten u. dgl. = رَشَاشة; 2) eine ähnliche Spielsache, aus einem kleinen, mit Wasser gefüllten Schlauch mit sehr kleiner Öffnung bestehend. In dieser Öffnung ist ein kleines Rohr (aus safih oder rāb) angebracht, dessen freies Ende so fein wie ein Nadelöhr ist. Drückt man nun den Schlauch, so spritzt Wasser durch das Rohr hinaus.

Zu diesem i. d. Wb. f. W. vgl., ausser Dozy s. v. بخبوخة, Bel. (Wahrm. بُخبوخة) "aspersion, bruine", und Beauss. pain trempé dans du lait, couscousson trempé de lait", welche Wörter bei Dozy nachzutragen sind.

تقطيقة to'té'a, oft to'é'a ausgesprochen, [Äg.], eine kleine Erbsen- oder Luftbüchse. — قطوقة ta'tû'a [Äg.], Kinder-klapper. — Beide Wörter f. i. d. Wb.

Der Stamm طقطق hat in Ag. folgende, auf den ursprünglichen, schallnachahmenden Sinn zurückgehende, i. d. Wb. f. Bedeutungen: 1) klappern mit Holzpantoffeln; 2) schnalzen

mit der Zunge; 3) knallen mit einer to'té'a; 4) rasseln mit einer tā'tú'a.

Ausser den im Vorhergehenden citirten zählt Nof. l.l. folgende, bei Dozy fehlende Kinderspiele auf: "عروي les limites, les bornes, الطابة المزفرة la balle empoissonnée, لعب الحبل le jeu de corde, الله jeu de loto, إن اللوتو 'le jeu de loto لا اللوتو 'le jeu de corde لا اللوتو 'le jeu de loto domino, اخشب خشبشب إ le jeu d'oie, خشب خشبشب ) le chat perché, le pied du bœuf, البحر الهائم والسمك la mer agitée, le loup et la لا الذيب والصيرة , le labyrinthe لا المكوك والحائك لا البرطوشة , le renard et les poules الا الثعلب والدجاج , لا الطارات الطائرات, le singe, السعدان le jeu de la savate, الطارات les grâces". Von den Kinderspielen bei Bergg. fehlen folgende bei Dozy: "مصار عجيد maṣar aʿadjié jeu de lutte, عجيد und الخاتم [man versteckt einen Ring unter einer von mehreren Tassen oder bei einem der Mitspielenden], المعلق [sorte de رلُ الحكيم الفرنجي إلَّ المصرى وشاطر باش , [colin-maillard لا طير بغداد , لا بياع البيلون [verschiedene Spiele, wo einer der Spielenden verschiedene Personen vorstellt]". Die übrigen Spiele bei Jess. sind: "khatim a boy puts a ring on the back of his hand, tosses it and catches it on the back of his fingers; shakes it to the forefinger and then he is Sultan and appoints a Vizier whom he commands to beat the other boys; biz zowaia [d. h. إبز زويا] cat in the corner; el manya [? المنيا] hig tig; bil kobbeh [القبق] a circle of boys stand with their heads bowed, another circle stand outside and on a given signal try to mount on the backs of the inner circle, if they succeed, they remain standing in this way, if not the boy who failed must take the inside place; shooha [شوحة] or hawk, make a swing on the limb of a tree, a boy leans on the swing and runs around among the boys, until he catches one to take

<sup>1)</sup> Von meinem Lehrer in Beirût بَشَبُ vokalisirt, mit bedeutungsvoller Streichung des Punktes nach بشخ (vgl. oben S. 427, Note).

his place; khubby mukhzinak [wohl so viel wie خَبِّى مَخْرَنك boy goes around and hides a pebble in the hand of one of the circle and asks "pebble, pebble, who's got the pebble?" ".

Jessup hat auch in englischer Übersetzung (aber leider nicht im Original) eine Menge "nursery rhymes" mitgeteilt. Dieses veranlasste bekanntlich Dr. Goldzieher in einem Aufsatz" Jugendund Strassenpoesie in Kairo" (Z D M G. XXXIII, 608—630), eine Menge solcher Reime und Gesänge im Original und in der Übersetzung mitzuteilen. Ein Seitenstück hierzu habe ich in Dam. aufgezeichnet und übergebe es hier sowohl im Original wie auch in einer in Dam. gemachten genauen Transskription, wobei besonders auf die feminine Endung -i ( $\leq =$   $\ddot{\mathbf{x}}$ , s. Vorw., S. 262) achtzugeben ist. Eine Übersetzung solcher Stücke ist, wie Goldzieher richtig bemerkt, so gut wie gar keine, und besonders scheint untenstehende Probe noch unzusammenhängender als gewöhnlich, wozu noch kommt, dass einige Wörter mir in ihrer eigentlichen Bedeutung unbekannt sind.

sōrája jā sōrája
arba mrákib ģejja
ģajja bint el-jahúdi
śa răha eģ-ġā údi
naḥn auládak jā rejjis
śa răna hal-kuwajjis
'abadna 'abda 'abda
wa-l-ba'i dirhem fadda
ano abi mudellilni
mudellilni 'ala-l-ba'ra

ثورایا یا ثورایا (1 اربع مراکب جیا (2 کست الیهودی (3 کست الیهودی (3 کست الیهودی (3 کست اولادك یا ریس شعرنا هلکویس المناقی درهم فضة (4 کست الیا ابی مدللنی (5 علی البقوة علی البقوة علی البقوة

<sup>.</sup> ثُرِيّا = ثورايا (1

<sup>2)</sup> حبيًّا (2

<sup>3)</sup> Das Wort جُعُون, kraus, crépu, f. i. d. Wb.

<sup>4)</sup> Vgl. Goldz. l. l. 616: "zejj eš-ša'ar el-mahluli, hallétuhu kabda kabda, zejj eš-šemārih el-fadda..., so wie das aufgelöste Haar; ich habe es aufgelöst in Zöpfen, wie silberne Palmenzweige".

<sup>5)</sup> Das Verb دَلَّى hat zwei Bedeutungen: 1) gâter (un enfant) = دِلَّى ; 2) vendre

wa-l-ba'ra mā btisbacni والبقرة ما بتشبعني يشبعني احمر منقوش jisbá ni ahmar man'ús ثلثة قروش الأعشرة tlitte 'urús illa 'ásara یا حمص یا کریزینی یا کریزینی jā hömmuş jā krēzini jā krēzini من فرق الخرابيني خرابيني min fő el-harabíni harabíni یا عین مقدم مقدم سیفك على الراس خدك jā cain mu'addam mu'addam seifák calá-r-ras haddak mendîlo mendîlo منديله منديله يا راس الطاقة بالطاقة والحمامات jārdsa ṭ-ṭd'a bi-ṭ-ṭd'a wa-l-ḥamāmát fist'a, bint'a, hôze, lôze, môze قستقة بندانقة حورة (الوزة مونة مونة) habbóba! حبوبة

الشدة الورق الشدة la<sup>c</sup>b el-wara' oder الشدة 'J l. eś-śedde, Kartenspiel.

Die in Syrien gewöhnlichen Kartenspiele, die natürlich alle von Europa eingeführt worden, sind entweder reine Hasardspiele, J., oder sogenannte "Gesellschaftsspiele", die nur zur Unterhaltung von Kindern und von der Jugend gespielt werden. Dagegen scheinen die "Kommerzspiele" wie Whist, L'hombre, Boston u. ä., sich noch nicht in einheimischen Gesellschaftskreisen eingebürgert zu haben. — Ein Spiel Karten heisst in Syr. قشه, in Åg. häufig (wie im Türk.) شده deste; eine Karte شده بالمالة بالمالة بالمالة المالة الما

à l'encan. Beide wären hier denkbar, vielleicht ein Wortspiel bildend zuerst "gåter" und dann "vendre". Vgl. Goldz. 615: "abüja bidalla'n', mein Vater verzärtelt mich", und 626: "jä wardä jit'an abûki, jä wardä jä mä dellilüki, o Rose, verflucht sein dein Vater, o Rose, wie haben sie dich veranctionirt!"

<sup>1)</sup> Die richtige Lesart ist wahrscheinlich z;, vgl. Goldz. 622: ja góz ja lôz..."; ich hörte aber entschieden hôze.

<sup>2)</sup> Huart 80 schreibt: منارى منائل م

פּמֹר מֹב יִי סׁפּר מִבּי יִּ der מֹב יִי oder מֹבְיּל (mufarsaḥ) יוֹ, "Ass" מַבּי מֹבְּיּ (Dozy וֹ, it. asso, ngr. מֹבְּיִּ מִּבְּיִּ מִּבְּיִ מִּבְּיִּ מִּבְּיִ  מִּבְּיִּ מִּבְּיִּ מִּבְּיִי מִּבְּיִּ מִּבְּיִּ מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִּי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִּי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִּי מִּבְּיִי מִּבְּיִּי מִבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִּי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִי מִּבְּיִּיִּ מִּבְּיִי מִּבְּיִּיִּ מִּבְּיִי מִּבְּיִים מִּבְּיִּיִּ מִּבְּיִים מִּבְּיִים מִּבְּיִּיִּיִּ מְּבְּיִים מִּבְּיִים מְּבְּיִּיִייִּיִּיְ מִּבְּיִים מְּבְּיִים מְּבְּיִים מְּבְּיִים מְּבְּיִּיִּיִּיִּיְּיִּים מְּיִּים מְּבְּיִּים מְּבְּיִים מְּבְּיִּיְּיִּיְּיִּים מְּבְּיִים מְּבְּיִּים מְּבְּיִּים מְּבְּיִּים מְּבְּיִּיִּים מְּבְּיִים מְּבְּיִּים מְּבְּיִּים מְּבְּיִּים מְּבְּיִים מְּבְּיִּים מְּיִּים מִּיּים מִּבְּיִים מִּבְּיִים מִּיּים מִּיּים מִּיּים מִּבְּיִּים מְיּבְּיִים מְּיִּים מִּיּים מִּיּים מִּבְּיִים מִּיּים מִּיּים מִּבְּיים מִּיּבְּיִּים מִּיּים מְּבְּיּים מִּיּים מִּיּים מְיּים מִּבְיים מִּבְּיּים מִּבְּיים מִּיּבְּים מִּבְּיִּים מְיּבְּיים מְּיּבְּים מְּיּים מְּיּים מְּיִּים מְּייִּים מְּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיְּיְּיםּיּים מְּיּים מְּיּיּבְּיִּים מְּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיּבּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיּים מְּיִּים מְּיּיּים מְּיּיּים מְּיְיּים מְּיּים מְּיּים מְּיְיּיּים מְּיִּים מְּיִיםּיּבְּיים מְיּיּים מְּיּיּבְּיים מְּיּים מְּיּבְּיִים מְיּיְּבְּייִּים מְּיִּבְּי

بوّط [Äg.], 1) nicht gelten lassen (im Spiel); 2. = اتلف

<sup>2)</sup> Nach Huart 80 فَرْشَحِ.

<sup>3)</sup> Nach Bergg. 512 heisst der König "سلطان", die Dame مونا dhodna de l'italien donna", der Bube مفشح mfesschah", und das As الصّونة مصدر: Das letzte Wort f. i. d. Wb.; ضونا findet sich sonst nur im Muh.: الصّونة الصغية

<sup>4)</sup> Bei Dozy (nach Alcala) bedeutet قطع als «terme de jeu: ouvrir le jeu d'une certaine somme, ponter».

بائظة — خسّر [Äg.], remis, partie nulle. — بائظة إلى [Äg.], wird von einer Waare gesagt, die nicht abgeht.

Der Stamm II und die WW. بائظ بائظة , بائظة , f. i. d. Wb. Zur Bedeut. des letzteren Wörtes vgl. im Muh. تبوطنت السلعة كسانت وهو من كلام العامة

ميتين mītên [Äg.], ein Kartenspiel, das von vier Personen gespielt wird; vielleicht eine Art "Kommerzspiel" (vgl. oben S. 437). — F. i. d. Wb.

لطش laţś [Äg.], Pl. ulţuś, Stich im mītén (s. das vorhergeh. Wort).

Diese Bedeut. f. i. d. Wb. Auch der Stamm II لطّش hat in Äg. zwei j. d. Wb. f. Bedeutungen: 1) überall anstossen (von einem schwachen Greis, der ohne Stock geht); 2) aus der Hand in den Mund leben, wenig und unzureichend verdienen.

المنتز laskine, ein Hasardspiel. Wer die Bank hält (البنتر giebt zuerst jedem der Mitspielenden eine von 12 verschiedenen Karten, und zieht darauf eine nach der anderen von den Karten der Bank. Derjenige Spieler, dessen Karte nur hinsichtlich des Wertes, nicht der Farbe, zuerst gezogen wird, hat gewonnen. — F. i. d. Wb.

شكونيتة masrûa oder شكونيتة śkonéta, ist eine umgekehrte laskine; derjenige, dessen Karte zuerst gezogen wird, hat verloren. — F. i. d. Wb.

tabba, ein Hasardspiel, dasselbe, das in Schweden den an und für sich bedeutungslosen Namen "sala hybika" trägt. Jeder Spieler bekommt eine unbestimmte Zahl Karten von dem einen Spiel, welche, zu einem Päckchen vereint, umgekehrt vor ihn gelegt werden, und setzt einen beliebigen Einsatz darauf. Wer die Bank hält, zieht die oberste Karte seines vor ihm ebenfalls umgekehrt liegenden Spiels; die Übrigen ziehen auch

die oberste Karte ihres Päckchens, und je nachdem diese grösser oder kleiner ist als diejenige der Bank (wobei auf die Farbe keine Rücksicht genommen wird), gewinnt oder verliert der Spieler seinen Einsatz.

Ursprungs, vielleicht dasselbe Wort wie bei Humb. 114 علية (neben علية) boule, paume.

كوشينو kośino, Kasino; wird etwas anders als in Europa gespielt. Wer die meisten Pik hat, gewinnt. Die wichtigsten Karten, Karo zehn und Pik zwei, heissen: Karo zehn asara ṭaj-jibe, und Pik zwei ģuwēza ṭajjibe.— F. i. d. Wb.

أَيْبَرَاق, eine Art Kasino, wobei aber die beiden Karten Karo zehn und Pik zwei keinen besonderen Wert haben; dagegen ist die Dame hier höher als der König. — F. i. d. Wb.

skambil, "Müllerchen", "Schweinchen", bekanntes Kinderspiel, wo jeder Spieler drei Karten bekommt. — F. i. d. Wb.

يا نصيب jā naṣíb, Lotterie.

Nicht نصيب wie bei Boct., Heury und Wahrm. (s. v. Loterie). Hartm. 222 hat já naṣîb, Bel. Franç. لعبة يا نصيب, Nof. 224 sogar لعبة اليانصيب. Bei Dozy fehlt diese Bedeut. infolge von Unklarheit im Muh.

العب منقلة لغب منقلة  $l\bar{a}^cb$  man'ale. Dies rein orientalische Spiel wird in Dam. auf fünferlei Weise gespielt: meģnūne, ru'ūsije, hazne, frenģije und 'a'ile, in Kairo dagegen, nach Lane, nur auf zweierlei.

Die man'ale ist bekanntlich ein Brett, circa 75 cm. lang, 20 cm. breit, und 5 cm. hoch. Es ist mit zwei Reihen schalenförmiger Vertiefungen von etwa 7 cm. Diameter, versehen, von denen sie-

<sup>1)</sup> Bei Dozy ist das Fragezeichen ausgelassen.

ben in jeder Reihe stehen 1):

| 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 |
|---|---|---|---|---|---|---|
| 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 | 0 |

In diesen Vertiefungen, bujût (Häuser) genannt, liegen die kleinen Steine (oder Muscheln), huṣa (حَصَّى, Sing. مِعَانِي haṣwe) oder gewöhnlich bahs (پنځص, Sing. پنځص)), mit denen man spielt. Jeder der zwei sich gegenüber sitzenden Spieler hat die Reihe von Häusern, die ihm zunächst liegt. Das Spielen geschieht im allgemeinen auf folgende Art. Nachdem die Steine willkührlich auf die verschiedenen Häuser verteilt worden sind (von 0 bis 7 in jedem Haus), nimmt der Eine der Spielenden alle in einem seiner Häuser befindliche Steine, und verteilt sie so, dass ein Stein in das Haus rechts von dem, woraus die Steine genommen waren, gelegt wird, und so weiter fort ein Stein in jedes folgende Haus, bis zum letzten in der eigenen Reihe, wonach man in die gegenüberliegende übergeht und die Häuser des Gegners in der Richtung nach links mit Steinen besetzt. Hat man nun seinen letzten Stein in ein Haus gesetzt, so muss sich in diesem einer (wenn es vorher leer war) resp. zwei oder mehrere Steine befinden. Ist es nur einer, so geht das Spiel auf den Mitspieler über, der auf dieselbe Weise die Steine eines seiner Häuser verteilt. Sind es zwei (\( \delta \tilde{o}z \), Paar) so "isst" er, d. h. er gewinnt die Steine in diesem Haus und in dem gegenüberliegenden, die dann vom Brett entfernt werden, wonach die Reihe zum Spielen an den Mitspieler kommt. Bisweilen wird auch so gespielt, dass man beim Schluss mit "vieren" (gōzen, Doppelpaar) auf dieselbe Art wie bei Paar verfährt, so wie auch einige Spieler das "Essen" bei Paar oder Doppelpaar bis auf alle vor dem Endhause (d. i. dasjenige, wo man seinen letzten Stein gesetzt hat) liegenden Häuser mit Paar oder Doppelpaar und auf die diesen gegenüberliegenden ausdehnen, sofern diese Häuser in ununterbrochener Reihe auf einander folgen, und kein solches mit drei, fünf, oder mehr Steinen dazwischen liegt. Hat man aber im Endhause mehr als zwei (resp. vier), so nimmt man alle darin be-

<sup>1)</sup> Die Abbildung bei Lane, Äg. II, 47 hat nur 6 in jeder Reihe; Bergg. 511 giebt 7 an.

<sup>2)</sup> Dieses Wort, das sich nur bei Bel. und Huart 58 findet, ist sicher nur ein Umstellung des schriftar.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique.

findlichen Steine und fährt damit, in derselben Richtung gehend, fort zu setzen, bis man in einem Hause mit einem oder zwei (resp. vier) endigt. — Die erste Spielform, محنونة, bis auf unbedeutende Verschiedenheiten dieselbe wie Lane's erste Art, " the game of the ignorant", ist nun bereits oben in der Hauptsache beschrieben (s. weiter bei Lane). — wird wie megnûne gespielt, nur mit dem Unterschied, dass die Spieler nicht wie in dieser mit den Steinen irgend eines beliebigen Hauses anfangen '), sondern mit denen des in ihrer Reihe am weitesten nach links liegenden, welches ras heisst (daher der Name ru'ūsîje). Wer das Spiel anfängt, darf bei der Verteilung der in er-rås liegenden Steine in jedem beliebigen Hause seiner Reihe beginnen, aber während des Spieles darf Jeder die Verteilung nur in dem seinem rás zunächst liegenden Hause beginnen. — Bei der خنة werden die beiden rås viel grösser gemacht als die übrigen Häuser, und heissen nun hazne "Schatzkammer". Mit dieser hazne darf aber das Spiel nicht beginnen. Während des Spiels darf kein Stein in die eigene, aber wohl in die hazne des Gegners gelegt werden, und natürlich muss man danach streben, die hazne des Andern "aufzuessen" oder wenigstens dort zu schliessen, sodass man den Inhalt nehmen und auf die übrigen Häuser verteilen kann. — Bei der فنحنة werden von Anfang an 7 Steine in jedes Haus gelegt. Endigt man hier mit "Paar", so darf man alle (nicht nur die zunächst in der Reihe vorangehenden) Häuser mit Paar nebst den gegenüberliegenden "aufessen" (und auf dieselbe Weise beim Endigen mit Doppelpaar alle Häuser mit Doppelpaar); und endigt man so, dass sich im Endhause Paar und im gegenüberliegenden Doppelpaar befinden oder umgekehrt, so "isst" man alle Häuser mit Paar und Doppelpaar. — Die letzte Spielweise, عاتلة, ganz dieselbe wie Lane's zweite, عاتلة the game of the wise" (s. Lane, Ag. II, 48), ist im Gegensatz zu den anderen Spielen, ein ziemlich schwieriges Berechnungsspiel.

<sup>1)</sup> Nach Lane scheint man nur mit seinem äusserst rechts liegenden Hause beginnen zu dürfen.

<sup>2)</sup> Niemals "Damenspiel", wie bei Wahrm. s. v. Damenspiel. Dies heisst immer المناها المناها (لا المناها) und ist im Orient ein viel verwickelteres und schwierigeres Spiel als in Europa.

zweierlei Art gespielt: 1) عثمانلي (2 عثمانلي (2 معثمان st das gewöhnliche Tricktrack; stambūli wird hingegen so gespielt, dass man 2 Steine zu Hause (d. h. auf dem ersten Feld der ersten Abteilung), 5 in der Hocke (6tes Feld der 2ten Abt.), 3 auf dem 5ten Feld der 3ten Abt., und 5 auf dem 1sten Feld der 4ten Abt. hat.

Nof. 224, Bergg. 512 "قالطارلة» لعب الطارلة إن المعادلة إن المعادلة إن المعادلة إن المعادلة إن المعادلة المعا

الطاولة المعروب (المحال المعروب المعر

بليارهو) bant [Äg.] Bande, Franz. bande, an einem Billard (بليارهو biljárdo). — F. i. d. Wb.

ustéka [Äg.] (ital. stecca), Billardstock. — F. i. d. Wb.

اكرة ukra [Äg.], Billardball.

Dieses Wort, eine Neubildung von signification (s. oben S. 426), hat auch folgende, ebenfalls i. d. Wb. f. Bedeutung: eine zu einem sem adân ("Leuchter" (vgl. Mikl. II, 163, Nachtr. 38) oder "Arm eines Kronleuchters", negefe) gehörige blumenkelchähnliche Schale oder Lampenglocke von Glas oder nehås. Diese ist auf einem sem adån bedakar, oder, wenn sie selbst eine ukra bedakar ist, auf einem sem adån bebuhs nitäje (vgl. S. 310 Note) festgeschraubt. In dieser ukra steht ein Glascylinder, finjär, dessen unterster, mit Blech eingefasster, schmalerer Teil, gilbe, die am Ende des sem adån sitzende Lichtröhre, semmå a, umschliesst.

Das Wort בּלְּיִבּׁ und jene Bedd. der WW. בּלְיִבּׁ und יִּבּׁוּבְּׁ f. i. d. Wb. בּלְיבָּׁ findet sich nur bei Boct [und Dozy] mit der Bedeut. "porte-manteau"[?], und bei Beauss. mit der Bedeut. "flambeau, torche; poignée de paille allumée, brandon"; ייין, nur bei Dozy (nach Boct.), als eine Nebenform zu ייין, lanterne, ist zunächst aus Φαναρι (serb. fenjer) entstanden (vgl. Mikl. I, 59, Fränk. 96, Meyer 101).

Index der arabischen Wörter.

|                   | اجاص 415           | اس 365, 364 سا    |
|-------------------|--------------------|-------------------|
| .1                | اجْر 296           | اساور 358         |
| 101               | اخصر 389           | اسبانيا 394       |
| ابارة 270         | ادان 339           | اسبليطة 328       |
| ابرة 270          | انْن 333           | استغماية 430      |
| ابريمي 423        | ارجوحة 434         | استنبولى 443, 424 |
| ابزیم 336, 330    | ارجيلة 424         | استوفة 283        |
| ابْكر 363         | ارزّ 369           | استيكة 444        |
| ابلمة ([?] 384    | ارضى شوكة 389      | اسفيداج 361       |
| ابو العشرة 353    | ارمية 424          | اسقف 322 .        |
| ابو زبلة 415      | ارنج 411           | اسقوفية 322       |
| ابو شوشة 365, 389 | ازار 346, 305, 273 | اسقونتو 316       |
| ابو طانون 363     | أزر 346            | اسكف 322          |
| ابو فروة 390      | آ زُر 273          | اسكيلة 364        |
| ابيز 306          | ازرار 324          | اسكندراني 429     |
| اترج 411          | ازرنبة 362         | اشراق ,۔۔۔ 389    |
| اتغر 396          | ازور 273           | اشمرة 328         |
| اتك 320           | اس 438             | اص 438            |

| اصابع العذاري 418    | اید 332                                    | بحيرية 339                                  |
|----------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------|
| اصبع 387             | ايزار 305, 346                             | بخبوخ ,ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| اصطغلين 389          | ايقونة 357                                 | بانخشوانامجى 390                            |
| اصطوفة 283           | ایکی 443                                   | بانخور 365                                  |
| اصبادة 351           |                                            | باخياخة 434                                 |
| اطلس 311             | ب (پ)                                      | بدلة 315                                    |
| اعرج 431, 431        | بابا 386                                   | بدن 316, 302                                |
| اغباني 285           | بابوج ,بابوش 335                           | بدنجال ,بذنجان 369                          |
| 444 8,51             | باننجان 369                                | بر 443                                      |
| اكل 438              | بارز بـة 303                               | برء ,بڑی [۴] 372                            |
| الاجة 310, 304       | بارة 443                                   | براشان 354                                  |
| الاوز 310, 311       | باش 435                                    | برام <b>ن</b> 279                           |
| الدون 330            | باكية 289                                  | برامة 433                                   |
| الماسية 405          | بالتو 316                                  | برتقال ,برتكان ,بردقان                      |
| 274 XI               | بالوزة ,پالوذة 406                         | 411, 391]                                   |
| امدسة 340            | بامة ,باميا 369                            | رتلة 322                                    |
| انبوبة 411           | بانت 444                                   | رتيتة 438                                   |
| انجاص 415            | بانتو 316                                  | رجسية 388                                   |
| آنيسون 368           | بانجار 390                                 | 328 80,                                     |
| اوقاء , اوقع [?] 323 | پاوزة 406                                  | رزقة 397                                    |
| ازّل 428, 428        | بائظ ,ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | رسيم 390                                    |
| اولانى 438           | بائكة 289                                  | ىرشْت 381                                   |
| اوية 287 ,345        | بجماط 394                                  | برشومى 421                                  |
| ايّاس 280            | بىڅر 435                                   | . <sub>ر</sub> طاش 336                      |
| ايبراق 440           | بخص 🛋 441                                  | رطوشة 336 ,435 <sub>,</sub>                 |
|                      |                                            |                                             |

| شنق ,بشنوقة 349                                  | ا بنر 307      | برغل 374       |
|--------------------------------------------------|----------------|----------------|
| بصطى [؟] 384                                     | بز 435         | برْق 282       |
| عمل 368, 368                                     | ا بز [؟] 344   | برقروق 404     |
| صما 403                                          | ا بزار 273     | برقشان 354     |
| طاطس ,بطاطة 369                                  | بزر 392, 362 ° | برقع 308, 345, |
| علان 324                                         | بزلّة 368      | برقة 352       |
| طانة 305                                         | ا بزورات 413   | برقوت 398 ,416 |
| طانية .306                                       | بريمة 330      | يرم 288, 278   |
| .طر 329                                          | بس [?] 344     | برمع 433       |
| طنية 306                                         | بسبس 435       | برمقة 288      |
| طة 371, 296                                      | بِسْت 336      | برمة 360, 273  |
| طيخ 422                                          | بستار 340      | برنجك 309      |
| عاجة ,بغاشة 397                                  | بسّتانی 437    | بُرنس 320, 320 |
| غلية 388                                         | ا بستونى 437   | برنوس 312      |
| غْتَك ,بغتيك 384                                 | بسطار 340      | برنيطة 322     |
| 305 💥                                            | بسطة [؟] 384   | برنينة 273     |
| قا <i>ج</i> ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | بسطو 341       | برواز 298      |
| قدونس 368                                        | بسطونی 437     | بروتستو 316    |
| قر <b>ى</b> 418                                  | بسلا 368, 368  | برودة 286      |
| قسبات 394                                        | بسبشكات 376    | بروش 367, 357  |
| ععة 285                                          | بسيط 412       | بروكلو 370     |
| قلارة 998                                        | بش 443         | برّى 420       |
| قلة 368                                          | بشار 392       | بريك 397       |
| كرة 271                                          | بشت 318        | بريمة 273      |
| كسمات 394                                        | بشماط 376      | برينة 273      |
|                                                  | i .            |                |

| بكلة 358        | بنيقة 300                                 | بيز 307         |  |
|-----------------|-------------------------------------------|-----------------|--|
| بُلبُل 432      | بنية 380                                  | بيش 313         |  |
| بلح 423, 409    | بهار 368                                  | بيض 382—380     |  |
| بلغة 338        | بوبلين 311                                | بيلون 361, 435, |  |
| بلكرينة 346     | بوتين 334                                 | بيونباغة 330    |  |
| بلواز 298       | بودين 378                                 |                 |  |
| بلوظة 406       | بوراك 397                                 | <b></b>         |  |
| بلياردو 444     | بوركة 297                                 | تاج 285, 327,   |  |
| بلیسۃ 291       | بوريك 397                                 | تاجر 303        |  |
| بمبزار 309      | بوز ,_ة 408                               | تازة 382        |  |
| بنادورة 369     | بوز , بوس 333                             | تاسومة 337      |  |
| بنائق 298–301   | بوسطو 341                                 | تبلية 346       |  |
| بنبة 309        | بوص 333                                   | تبْن 390        |  |
| بنت عائشة 424   | برّظ 438                                  | تبيت 312        |  |
| بنتوفلة 335 ·   | بوظة 408                                  | تتن 424         |  |
| بنجار ,بنجر 390 | بوف 341                                   | تجربة 394       |  |
| بنْد 326        | بولكا 297                                 | تحتۃ 335        |  |
| بُندت 390       | بويا ,بوية 332                            | تحرير 282, 321  |  |
| بنش 321         | بياض 383                                  | تحريك 408       |  |
| بنطلون 329      | ريم , ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |                 |  |
| بنفسج ff. 362   | عَمْر 388                                 |                 |  |
| بنكو 439        | عبيلة 286                                 |                 |  |
| بنوار 342       | بيتمونى 418                               | تدريز 276       |  |
| بنیان 275       | بيرة 408                                  | تدمری 419       |  |
| بنیش 321        | بيرو 316                                  | تذلك 329        |  |

| ثقيل 313 ,424          | ا تكّن 279      | ترابة 361                                   |
|------------------------|-----------------|---------------------------------------------|
| ثلثين 381              | تكوير 296       | ترجيل ,ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ثنایا ,ثنائی ,ثنیۃ 291 | تُل 308         | ترشیجی 390                                  |
| ثنّى 288, 291          | تلقّح 349       | ترُلك , ترليك 337                           |
| ثوب 344, 320, 314, 303 | تلوة 413        | ترمس 368                                    |
| 357]                   | تليج 338        | ترنج 411                                    |
| ثوم 368                | تمبك 424        | تزك 329                                     |
|                        | تنبیت ,ــ × 277 | تسريج 278                                   |
| ( <u>B</u> ) E         | ونتنة 286       | تضریب 282, 277                              |
| جاز 307                | تنورة 342       | تطريز 276                                   |
| جانرك 372              | تنوة 413        | تعالى 432                                   |
| جاورى 365              | توت 391, 421,   | تغار 420                                    |
| جبس 422                | توتية 408       | تغميسة 379                                  |
| جبسة 422               | توزلك 329       | تفاح 353 ,414                               |
| چبق 292                | تونيك 341       | تفاحية 388                                  |
| جبلى 424, 423          | تياج 285        | تفافيح 353                                  |
| جبة 320                | تيبت 312        | تفتة , تفتاه 311                            |
| جحمى [٩] 419           | تيرانتي 331     | تفر ,تفرة 396                               |
| جداد 323               | تيغار 420       | تقشير 330                                   |
| جداد 362               | تين 421         | تقشيط 280                                   |
| جدار 275               |                 | تقطيرة 412                                  |
| جىلة 352               | <b></b>         | تقطيع البقلاوة 346                          |
| جديل 327               | ثعلب 404        | تقلية 386—388                               |
| جديلة 352              | ثُقب 271        | تقبيطة 345                                  |
| جراب ,۔۔۔ 331          | ثُقل 413        | تقوير ,۔ۃ 296                               |
|                        |                 |                                             |

| حائك 435            | ا جنرك , جنريك 372     | جرارة 336          |
|---------------------|------------------------|--------------------|
| حب 365, 363, 362 حب | جنفاص, جنفيص 308       | جربان 331          |
| حباحب 423           | جنه 411                | جردقة 399 ,401     |
| حبر ,ـة 311 345     | چهار 443               | جرکس ,جرکش 282     |
| حبسة 358            | جوانتى 330             | جركة 399           |
| حبْل 435            | جوح 304                | جُرُم 423          |
| حبة بركة 392        | جوراب 331              | جرن 372            |
| حبوبة 437           | جورس 313               | چرواب 331          |
| حجاب 356            | جورة 426               | جزر 389            |
| حاجر 443            | جوز 390, 365, 363, 362 | جزرية 408          |
| حذاء 332            | جوزة 358               | جزمة 339           |
| حرام 306            | جوزين 441              | جسر 428            |
| حرامی 426           | جوزية 408              | جعلولة 434         |
| حرْب 428            | جويزة 438              | جعود 436           |
| حَرّر 283           | جيّا 436               | علابية 342, 341    |
| حْرُز 356           | جيبة 300, 298          | جلبان ,۔۔ 368      |
| حْرْش 371           | جيلات <b>ة</b> 408     | جلبة 444           |
| حرّق 387            | چینۃ 411               | جلدة 340           |
| حرمل 362            |                        | جناح 391           |
| حرّة 385            | 7                      | جناني 414          |
| حرير 304            | حاد 275                | جنائن <i>ي</i> 390 |
| حريرة 407           | حار 391                | جنب 409            |
| حريرية 407          | حارة 311               | جنبر 344 ,         |
| حز 310              | حازمة 323              | جنبون 895          |
| حزامة 330           | حاشية 313              | جنديلة 423         |
|                     |                        |                    |

| حسن كيف 424             | حَبْص 368                                  | خبز 394, 393                               |
|-------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------|
| حشاش 275                | حبض 368                                    | خبيزة 889                                  |
| حصا 427                 | حمولة 357                                  | خبیص ,ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 441 כשיג                | حبوى 419                                   | خذروب 433                                  |
| حصرم 368                | حبيض 390                                   | خرا 428                                    |
| حصرمية 388              | حناء 362, 361                              | خراييني [٩] 437                            |
| حصوة 441                | حنجرة 377                                  | خراتة 343, 302                             |
| حصى 441, 427            | حنّة 361                                   | خرارة 433                                  |
| حض 413                  | حود , این 275                              | خرْب 270                                   |
| حفظ 411                 | حورانية 321                                | خربر 273                                   |
| حقب 324                 | حوزة 437                                   | خرچ 293                                    |
| حل 427                  | حوش 325                                    | خرىل 385, 368, 362 خ                       |
| حلاوة 392               | حوق 373                                    | خرز 278                                    |
| حلاوية ,حلاوى 393       | حيار 393                                   | خرشوف 389                                  |
| حلْق 292                | حياق ,حيّق 377                             | خرقة 292 308,                              |
| حلقة 360 حلقة           |                                            | خرم 281                                    |
| حلقوم 411               | さ                                          | خر 270                                     |
| حلة 382                 | خاتم 359, خاتم                             | خروب 390 -412                              |
| حلوية 393               | خارة 311                                   | خروف 426                                   |
| حمار 390                | خاصّة 306                                  | خزمة 363                                   |
| ב <sub>א</sub> ולים 330 | خاط 270                                    | خَزِنة 442                                 |
| حمالة 356, 331          | خالف ,خالف 344                             | خس 391, 385 خس                             |
| حمام 428                | خام 305, 305                               | خشابی 383                                  |
| حمائل ,۔۔ے 356          | خانة 443                                   | خشبشب 435                                  |
| حبر 381                 | خائط , ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | خشتف ,خشتک 299                             |
|                         |                                            |                                            |

| درْت 443            | خيش 308                 | خصر 338                                    |
|---------------------|-------------------------|--------------------------------------------|
| درجح 434            | خيط 270, 274            | خُصل ,۔۔ 360 خُصل                          |
| درجيحة 434          | خيطية 888               | خصار ,خصر ,۔ۃ 368                          |
| 276 کرز کرز کرد     | 0                       | خُصَرى 389                                 |
| د <b>رقلی</b> 310   | ٥                       | خضيرة 365, 361                             |
| دزينة 272           | دار فُلفل 362           | خطاط 361                                   |
| ىشىن 432, 272       | دالية 417               | خطائى 283                                  |
| ىستى 437, 271       | داما 442                | خطوط 361                                   |
| ىس <b>كن</b> ىت 316 | 299, 298, 288, 284 دامر | خُف 336, 335                               |
| عبولة 374           | 317, 300]               | خفیف 313                                   |
| ىغىغ 409.           | دامسكو 312              | خل 368                                     |
| دفْق 298            | داود باشا 376           | خلط 438                                    |
| ىق 438, 409         | دائر ,۔ۃ 324            | خمر. ,خمّر 382                             |
| ىقت 314 , 392, 314  | داية 363                | خبسة 438                                   |
| ىقىق 393            | ىبابة 375               | خټل 286                                    |
| 279 ك               | ىجاچ 435                | خبْل , ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| <i>دكانى</i> 303    | ىڭى 426                 | خبير 424, 413                              |
| د که 279            | ىخان 424<br>دخان 424    | خنصرة 277                                  |
| دكة 289, 279        | ى <b>خ</b> يرة 357      | خوائط 299                                  |
| د <b>لا</b> ع 423   | درازة 276               | خوخ 416                                    |
| ولدل 354            | المراعة 317             | خورى 428                                   |
| ىڭك 430             | دراعية 317              | خولنجان 363                                |
| ىلّى 436            | دراق 416                | خيار 370, 385                              |
| ىلوك 363            | درایا 418               | خياطة 270, 274, خياطة                      |
| وماسكو 312          | دربلي 418               | خيالة 298                                  |
| l .                 | 1                       |                                            |

| ا دمعة 379            | ننب 333, 272        | رغيبة 397                                  |
|-----------------------|---------------------|--------------------------------------------|
| دمير 317              | ذيب 435, 404        | رغيف , ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| دنارى 437             | ذيْل الجمل 424      | رفراف , رفرف 292                           |
| 286 تليتن, تلتن       |                     | رقاق ,۔۔ 396                               |
| دندل 354              | )                   | رقبة 325                                   |
| ىندرشة 353            | راحة حلقوم 411      | ركامو 286                                  |
| دُفي 367              | راس 270, 442        | رَىائىب ,ركوب 301                          |
| دفنة 374              | رایا 438            | رمان 365                                   |
| در 443                | رُب 411             | رمانة 328                                  |
| دوامة 433             | رباط 325            | رندة 410                                   |
| دربو 373              | رباعی 354, 352, 351 | روبة 380                                   |
| دوحل 426              | ربطة 325            | 385, 307                                   |
| دودة 402              | ربعية 351           | روستو 373                                  |
| دورى 428              | ربی ,ربّی 411       | رووسية 442                                 |
| دوز 296               | رجاحة 434           | ریّا 437                                   |
| دوش 426               | رجلة 368            | ريباسية 388                                |
| دولاب 433             | رجلة 438            | ریّح 275                                   |
| ديزلك 329             | ردن 344             | ريحان 365                                  |
| ديما ,ديمق , ديمة 306 | ردة 303             | ریّس 428                                   |
| دينارى 437            | رز 407, 369         | ريفى 390                                   |
| 339 دينيْن            | رستو 373            |                                            |
| •                     | رسمة 295            | <i>)</i>                                   |
| ن                     | رسي 359             | زار 443                                    |
| ذ <b>حری</b> 417      | رشاد 362            | زاغ 431                                    |
| ذكر وأنثي 336         | رشاشة 434 شاش       | زاف 296                                    |
|                       |                     |                                            |

| زاوك 307              | ا زنار ,۔١٤ 345, 312 | سبلة 344            |
|-----------------------|----------------------|---------------------|
| زېدة 367              | زناق 323             | سبيداش 361          |
| زبدية 388             | ونجبيل 365, 362      | ستارى 317           |
| زبیب 418              | ا زنة 345            | ستْر 347            |
| زحافة , زحافي 340     | زهر 410 ,443         | سترة ,سترى 316, 317 |
| زِر 363, 361, 324     | زهرة 443, 363, 309 ق | ستكية 322           |
| زرائر 324             | زهری 417             | سجاق ,سجق 287       |
| زربوط 433             | زويا 435             | سختى ,سجوق 378      |
| زربول 339             | زى 303               | 410]                |
| زردة 276              | زيت 421, 391, 368    | ساحق ,ساحن 413      |
| زركاش ,زركش 282       | زيى ,ــــة 345       | سحيقية 398          |
| زرنب 362              | زينى 418             | سختيان 332          |
| زرودية 389            | زية 303              | سد 322 مس           |
| زعبوب 422             | زيوان 363            | سرّج 277            |
| زعتر 392              |                      | سرچ 297             |
| زعرور 422             |                      | سرکس 342            |
| غل مغل 377            | , m                  | سرکس ,سرکش 282      |
| زغلول 424             | سادا ,سادة 307 مادة  | سركسى 338           |
| ز <del>ئ</del> رة 380 | ساقية 357            | سرة 398             |
| ز <b>كزوكة</b> 383    | ساكو 317, 316        | سرو 362             |
| زكيطة 316             | سائس 328 ٠           | سرّو 412            |
| زلابية 396            | سباتی ,سباطی 437     | سروال 329           |
| زلومة 333             | سباط 337             | سرية 307            |
| 288 ٪ــ, ئ            | سبانخ 389            | سعتر 392            |
| زمامة 289             | سبل 345              | سعدان 309           |
|                       |                      |                     |

|    | ا سلق 367     | سفرانية 389                                 |
|----|---------------|---------------------------------------------|
|    | ا سلْق 370    | سفرْجل 391                                  |
|    | سلْک 270      | اسفناریۃ 389                                |
|    | سلكّة 399     | سفيفێ 327                                   |
|    | سلة ,سلل 271  | عفينة 378                                   |
|    | سليتات 358    | سقوفلا 322                                  |
|    | سم 270        | سكارجي 414                                  |
|    | اسمادة 351    | سكتر 368, 364                               |
|    | سمانی 387     | سكريين , ــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|    | سمانى 424     | سكّرى 414                                   |
|    | سبسبية 403    | سكنبيل 440                                  |
|    | سمك 435       | سكة 431                                     |
|    | سبَّن 367     | سكوفة 322                                   |
|    | سبيذ 395      | سكونتو 316                                  |
|    | سنادة 332     | שולים 358°                                  |
|    | سنارة 272     | سلاضة ,سلاطة 384                            |
|    | سنارية 389    | سلال 271                                    |
| 35 | سناور 307     | سلاوى 311                                   |
|    | سنبل 365      | 379 ×سلس, سلسا                              |
|    | سنبوسك 396    | سلسيسة 378                                  |
|    | سنبوسكاجي 394 | سلطان 426 438,                              |
|    | سندياني 419   | سلطاني 424, 420                             |
|    | سنسولة 354    | سلطانية 412                                 |
|    | 428 سنة       | سلْطة 317                                   |
|    | سنيورة 308    | سلَطة 384                                   |
| 1  |               |                                             |

سه 443 سهام 272 سوار 381 سوار 358 سواکی 316 سوبیة 331 سوبیة 352 سیریة 352 سیرے ,سیاح 367 سیرخ 357 سیرخ 357 سیرخ 424 سیراجی 424

ش

| شبرية 327          | شرشف 273                                   |   |
|--------------------|--------------------------------------------|---|
| هبشب 336           | شرطوطة 293                                 |   |
| شُبِق 292          | شرْق 389                                   |   |
| شبقة 350           | شرقاوی 424                                 |   |
| شبور ,شبیر 327     | شرّك , ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |   |
| شتوى 415, 414      | شرکس ,شرکش 282                             |   |
| شحاطة,شحط,شحطة     | شركش 342                                   |   |
| 335]               | شرموطة 293                                 |   |
| شڭم 375            | شروال 329                                  |   |
| شحمي 419           | شريط 283                                   |   |
| شخشير 329          | شريطة 345                                  |   |
| شدادة 330          | شش 443                                     |   |
| شدة 339, 327 شدة   | شطوة 350                                   | - |
| شدود 364           | شعبية 399                                  |   |
| شراب 412           | شعر ملاقط 360                              |   |
| شرابات 331         | شعرية , شعيرية 403                         |   |
| شرابة 325 *        | شغل 281—307, 283                           |   |
| شربات. 413, 412    | 311, 308]                                  |   |
| ـ 413 شربت , شُربة | 336 X misim                                |   |
| شربة 284           | شقا 428                                    | - |
| شربیل 338          | شقاشر 330                                  |   |
| شرِّج 278          | شقشير ,_8 331, 330                         |   |
| شرداق 401          | شكشوكة 383                                 |   |
| شرىقة 399 شر       | شڭل 287                                    |   |
| شْرْش 362—365      | شكلة 358                                   |   |
|                    |                                            |   |

شكليك 329 شكول 287 شكونيتة 439 شلاضة ,شلائض 384 شلالة 277 شلشيشة 378 شلكة 399 شلّل 278 شلة 355, 272 شلة شلوقة ,شلوكة 399 شمار 328 ,331 شمار 393 شماعة 444 شمر ,\_ة 393 شبرة 393 شمشاد ,شمشار 415 شهشة 334 شهشية 292 شمعدان 444 شملة 328 شېندر, شېندور 390 شنبار, شنبر, شنبير 348 شنتیان 345 شنجار ,شنشار 415

| مناع , صنائع 432, 431 | صارك 307                                  | ا شندرمة 297  |
|-----------------------|-------------------------------------------|---------------|
| مندل 365              | صاية 320                                  | شنشولة 353    |
| صندرت 433             | صباط 337, 332                             | شنفاص 808     |
| صنوبر 369             | صبغة 361                                  | شنین٪ 413     |
| صنوبرة 355            | ماجق 287                                  | شهْر 274      |
| صنيبر 390             | مامخىي 372                                | شواطح 354     |
| صورى 424              | صدر 327, 302                              | شوامة 325     |
| صوف 304               | صدرية 326                                 | شواية 367     |
| صيامة 384             | صديرى 341                                 | شوحة 435      |
| صيرة 435              | صرافية 317 ,318                           | شوربة 376     |
| مينية 372             | صرّتی ,صرّتی 310                          | شوربية 380    |
|                       | صرماية 332 ,338                           | شورة 306      |
| ڞ                     | صرة 398                                   | شوكة 358      |
| ضامر 317              | صعتر 392                                  | شومار 328     |
| ضامة 442              | صف 288                                    | شوندر 390     |
| ضبان 334<br>ضبان 334  | صفاء ,صَفنا 350, 350                      | شوى 367       |
| ضدل 311               | صْفَة 280                                 | شيت 304       |
| ضرّب 282, 277         | صفيا≥ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | شيشبرك 376    |
| ضوْب 443              | صفية 352                                  | شيطان 431     |
| ضفيرة 356             | صلصة 379                                  | شین٪ 411      |
| ضلبة 319              | ملطة 384                                  |               |
| صندرمق , صودرما 407   | صباد ,۔ۃ ,صبد 351                         | ص             |
| ضوبة , ضوبو 373       | صبغ 365                                   | صاری برما 403 |
| ضونا ,ضونة 438        | صبوغ 353                                  | صاف 296       |
|                       | صنارة 272                                 | صاكو 316      |
|                       |                                           |               |

ط طاب , ــ لا 435, 428 طابية 322 طاجن 377 [390 طاطورة 403 طاقية 322 طائرات 435 طباخ 385, 373 طبّح 385 طُبُق 340 طبْل ,۔ ت 297 طبة 439 طبيخ 367 غبيخ طخل 413 طحين 393 طرابق 329 طرازة 276

طقطوقة ,طقطيقة 434 إطراطور 379 طراف 279 طرباقة 329 طربوشة 350, 321 طاح 429 طرحة 320, 309 طارات 435 طرز ,طرّز 281, 276 طارة 282 طرشجى ,طرشيجى طاسة 349 طرشى 393, 390 طاقة 304 طرَطور 379 طُرْطور 318 ,321 ,318 طاولة 442 طرق 283 طرى 382 طزینة 272 طيب 363, 363, 363 طعباجي 373 طعمية 372 طعنة 275 طغرة 427 طف 429 طفى ,طفّى ,طفرة 396 طُرا 427 طفة 429 طقطق 434

طقْم 315 طماطم ,طماطيش 369 طراق 283 طمات 329 طمامة ,طميمة 430 طربوش 350 طنطور 349 طواطي 280 طواقي 322 طوب 275, 272 طوبة 272 طبطاية 280, 294 طوف 275 طوق 355 طول 308 طوة ,طواة ,طواية 372 طرة 324, 325 طيار 272 طيارة 348 طيحة 431, 429

> ظار 443 طهر 299 ,302

ظ

|                                            | عربانة 284                     | عقبم 893          |
|--------------------------------------------|--------------------------------|-------------------|
| ع                                          | عربي 421                       | عقيدة 379         |
| عازر 407                                   | عرض 302                        | عكام ,ـية 339     |
|                                            | عرق 392, <b>3</b> 91, 314, 287 | عكوب 393          |
| عاصمي 418                                  | عركية 322                      | علاقات 331        |
| عاقل ,ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | عرموش 417                      | علو 327           |
| عب 328                                     | عروسة 352                      | علَّيْق 421       |
| عباء ,عبايـة 312, 309                      | عروض 302                       | عم 431            |
| 319]                                       | عروة 270                       | عبرى 423          |
| عبدلاوي 422                                | عريشة 417                      | عناب 390          |
| عبوثران 363                                | عزيزية 350                     | عنب 404 ,414      |
| عبّى 271                                   | عسل 412                        | عنبر 412          |
| ,<br>عبى 309                               | عسّلج ,عسلوج 401               | عنبركيس 305       |
| عبيضي 418                                  | عصافر 272                      | عنبة 417          |
| عبيطران 365, 363, 361                      | عصّبة 355, 350, 345            | عنترى 302, 345    |
| عثمانلي 443                                | عَصْفُر 402                    | عنزوقة 434        |
| عثمانی 415                                 | عصفور 272                      | عنْق 325          |
| عجمية 409                                  | عصلج 401                       | عنقود 417         |
| عاجة 376                                   | عصیان 323                      | عوامة 401         |
| عاجور 370, 370                             | عطر ورد 398, 361               | عوجة 280          |
| عجوة 409                                   | عطف 288                        | عود 365, 364, 362 |
| عجین 393                                   | عفس ,عفص 381                   | عوينات 353        |
| عچيه 435                                   | عفوة 364                       | عيب 280           |
| عدس 369, 369                               | عقصة 328                       | عیْش 393          |
| عرائس 352                                  | عَقَع [؟] عقعق [؟] 323         | عين 270, 416      |

| عينبيتي 324          | غنباز 343                                | <b>غ</b> رصاد 421    |
|----------------------|------------------------------------------|----------------------|
|                      | غنوچ 886                                 | فرعة 332             |
| غ                    |                                          | فرقلّة 324           |
| غاز 307              | ف                                        | فرّك 383             |
| غبانة ,غبنة 291      | فاترج 296, 290                           | فرملة 341            |
| غبائن 291 عبائن      | فارملة 341                               | فرملية 317           |
| غرائبة 400           | فاصولية 368 ,368                         | فرْن 372             |
| غربنية 398           | فالود ,فالوذ ,ج ,ق                       | فرنامجونة 394        |
| غرزة ,غرسة 275       | 406]                                     | فرنجية 442           |
| غريبة 400            | فانلة ,فانيلة 312                        | فرواز , فروز 298     |
| غزل 270              | فاولة 368                                | فريك 419, 419        |
| غزلية 306            | فت 438                                   | فريملة 341           |
| غشاء 332             | فتْر ,_نات 333                           | فستان 342, 320       |
| غشاوة 273            | فتْل 286                                 | فستق 390, 369        |
| غشوش 361             | فتوش 392                                 | فستقة 359            |
| غشيم 442             | فتيل 274                                 | فسرح 386             |
| غطا ,غطاء 347        | فتيلة 433                                | فسطان 320, 342       |
| غطمي 417             | فامجــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | فسيح 386             |
| غطّی 443             | فراش 327                                 | فصرخ 386             |
| غلبية 321            | فراولة , فراولو 391                      | فصطان 320, 342       |
| غلى ,غلّى ,انغلى 367 | فرْد 399 ,443                            | فصة 282              |
| غليون 424            | فردة 334                                 | فطاطرى 394 و409      |
| غماس 374             | فرْش 391                                 | فطير 424             |
| غموز ,غموس 374       | فرشخ 438                                 | فطير , ــ 8 397, 395 |
| غبيصة 430            | فرشينة 360                               | فعص 380              |
|                      |                                          |                      |

| فقائر <b>ى</b> 308                        | قاز 307                  | قراص 371              |
|-------------------------------------------|--------------------------|-----------------------|
| فقائش 300                                 | ڤازوز 413                | قرانى 284             |
| فقوس 371, 370                             | قاطوع 421                | قرح 365               |
| فقيشة 300                                 | قاعد 295                 | قرْد 431              |
| فكهانى 391                                | قالب 293                 | قرص 375               |
| فلانلة 312                                | قالوش 334                | قُرْص 399, 325, 324   |
| فلفل 368, 368                             | قاورمة 378               | قرصة 399, 324         |
| فلور 370                                  | قارون 422                | قَرْع ,۔۔۔ 370        |
| فناجين 435                                | قبار 385                 | قرفة , 365, 362, قرفة |
| فنارات 346                                | قباط 401                 | قرمش , ڤرمش 412       |
| فنجال ,فنجان 349                          | قبارة 378                | قرموط 383             |
| 392]                                      | قُبْع ,قبّعة 318         | قرْن 360              |
| فنس 353 .                                 | قبعلى 359                | قرنبيط 369, 369       |
| فنيار 444                                 | قبقاب 340                | قرنفل ,۔۔۔ 365, 355   |
| ەنىلة 312<br>فنىلة 312                    | قبلها [?] 384            | قرنة 284              |
| فوارة 413                                 | قبة 290 321,             | قرنون ,قرنين 389      |
| فواكم 414                                 | غَبِّة 435<br>غَبِّة 435 | قرة 385               |
| فرّت 271                                  | قبوع 318                 | قريرة 433             |
| فور 367                                   | قبوعة 318, 321           | قريصة 373, 373        |
| فوطة , فوط 327, 326                       | قبيز 306                 | قز 344                |
| فول , ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ | قبیط ,اء ,ی 401          | قزازى 416             |
|                                           | قثاء 370                 | قش القنديل 313        |
| ق (ث                                      | قدر 392                  | قشاط 443              |
| (3)                                       | قدم 333                  | قشّر 883              |
| قارش 377                                  | قراسيا ,قراصيا 391       | قشْط 360              |
|                                           |                          |                       |

|            | •         |                    |                    |
|------------|-----------|--------------------|--------------------|
| قبطة 325,  | 326       | قَعْر 325          | قشطة 397           |
| قميجة 351  |           | قفا 303            | قشمش 404           |
| قميص 322   | 342,      | قفطان 320, 319     | قشة 313            |
| ڤنارية 389 |           | 321]               | قشة 393            |
| قنب, قتب   | 360       | قفوة 364           | قص 438             |
| قنباز 299- | 320, 302- | قلاوز, قلاوظ 310   | قص 293             |
|            | 343]      | قلْب 421, 416, 294 | قَصَّ مُخمل 274    |
| قنبة 360   |           | قلبة 297           | قصب 282            |
| قنبيط 869  |           | قلىجىين 337        | قصبة 355, 377, 355 |
| قنديلة 423 |           | قلسة 331           | قصر 306            |
| قنزوعة 434 |           | قلشين 336, 335     | قصقوصة 292         |
| قنيطة 394  |           | قلقاس 369, 369     | قصة 297            |
| قهوة 413   | ."        | قلم 285            | قصيفى 417          |
| قواص 318   |           | قلمونة 321         | قضامة 392          |
| قواطى 369  |           | قلنسوة , قلوسة 322 | قضيب 352, 280      |
| قورمة 378  |           | قلى ,قلّى 367      | قطائف 998          |
| ڤورة 296   |           | قلْی ,۔٪ 375       | قطائغة 353 (399    |
| قوطة 369   |           | قماجى 351          | قطبة 275           |
| قونة 357   |           | قبار 437           | قطّر 412           |
| قيطانة 274 | 283,      | قباش 303           | قطع 438            |
| قيمق 397   | 408,      | قمائج ,قماجة 351   | قطف 288            |
|            |           | قمر 397            | قطّٰی 304          |
| ·) હ       | (3        | قبّر 382           | قطنى 310           |
|            |           | قمر الدين 420      | قطوفة 399          |
| كاز 307    |           | قَبْز , 429 ق      | قطيغة 304          |
|            |           | •                  |                    |

| كازة 348, 309   | كبوت ,كبوط 318     | كرمسوت 310         |
|-----------------|--------------------|--------------------|
| كاكنوس 346      | 320]               | كرمة 417           |
| كاكولة 320, 320 | كبود 318           | كرنب 386, 370, 369 |
| كاكولية 321     | كبيبة 374          | 389]               |
| كانب, كالبد 293 | كبيتة 325          | كرنبيت 370         |
| كالوش 334       | كبيس 409           | كرنيب 371          |
| كامل 295        | انتاف ,کتافۃ 330   | كرنيتة 350         |
| كاوون 422       | كتان 304           | كرنيْش 292         |
| كُبّا 437       | كتْفغ ,كتفى 284    | كُرة ,كرَّة 426    |
| كباب 374, 374   | ڭرابط 325          | كرواتة 325         |
| كبابة 362       | كرابيج ,كرابيش 402 | كروشة ,كروشية 272  |
| كبابة 371       | كراث 389           | كريديتو 316        |
| كباد 411        | كرارية 271         | كريرة [؟] 433      |
| كبار 385        | كراز 391           | كريزيني [٩] 437    |
| كبتولة 271      | كرانى 424          | كريشة 308          |
| كبر 385         | كرباج 402          | كريما 380          |
| كبْر 318, 319   | كربوشت 403         | كزبرة 368          |
| كبران 317       | كربوشة 402         | كزبرية 387         |
| كبس ,كبّس 409   | كرتيلة 274 ,350    | كزمير 312          |
| كبْس 359        | كردان 355          | كستنة 390          |
| كبْش 421        | كردون 274          | كستبينة ,كشتبان    |
| كبش٪ 270        | كرز 391            | 270]               |
| كبكوب 271       | كرسنة 369          | كشك 389, 388       |
| كْبَّة 374      | كرفس 390           | كشكش 288 يا 291    |
| كُبّة 437       | كوكر 271           | كشمش 404           |
|                 |                    |                    |

| كشمير ,_ى 312   | كمان 364             | كيس 309                |
|-----------------|----------------------|------------------------|
| كعاب 426        | كببيو 316            | كيف 424                |
| كعْب 333 م      | كبثرى 416            |                        |
| كعبية 298       | كمر 302              | J                      |
| كعُك 394, 392   | كبّر 381             |                        |
| كعكة 398 كعكة   | كبة 299              | لاستيك 334             |
| كف 278          | كمون 368, 363        | لاقوط 427              |
| كف 330          | كميترة 391           | لب ,لبابة 394          |
| كفافة 278       | كنار 346             | لبچين ,لبشين 337       |
| كفتة 376        | كنافة 403            | لبْن ,۔ۃ 297           |
| ڭل 425          | كندرة 337 (340       | لت 380, 380            |
| كلابى 417, 419  | كواء 294             | نثام 349, 348, 345     |
| كلاج 398, 397   | كوافى 272            | لحاف 273               |
| كلاسط 331       | څوانتس 330           | لحنة ,لخنة 369         |
| 425 צול צול     | كورة 426             | الرقة 362              |
| كلثم ,كلثوم 349 | كوسا ,كوساة ,كوساية  | لسانة العصفور 362      |
| كلسة 331        | [كوسى 371, 370       | الستك الستك 334        |
| كلفة 292        | كوشينو 440           | 336]                   |
| كلك 274         | كوفية 324, 272       | لستيكة 334             |
| كلة 426, 425    | كوكبة 418            | لسكنة 439              |
| كلوش 334        | كَوَّلِ , ثُوْلِ 438 | لصم 271                |
| كليبى 420       | كولبسطى 384          | لطّش الطّش طعت الطَّش  |
| كماجة 398       | كوندراتو 316         | لعالم , لعاليعة , لعلع |
| كمار 302        | كوندرة 337           | [لعلوعة 354]           |
| كمام 296, 297   | كوِى 291             | ff. 425 لعب            |

| لُغاح 423               | ماسورة 375                                   | مخدة 273 (303    |
|-------------------------|----------------------------------------------|------------------|
| لغْت 390, 362           | مالتة ,مالتي [۶] 344                         | مخرز 282         |
| لغق ,لفْقة 278          | مالقى 421                                    | مخرم 281         |
| 420, 312, 304, 285 نغة  | ماية الماس 353                               | مخزن 436         |
| لقط ,لقطة 278           | مبّر 304                                     | مخصور 338        |
| لقمة القاضى 391         | مبرد 273                                     | ماخضر 423        |
| لقيس 419                | مبطنة 407                                    | مخلل 385, 385    |
| لكامية 380              | مبيض 443                                     | ماخىللاتى 390    |
| لمّاع ,لمّيع 332        | مثّنى 338                                    | مخمل 286, 286    |
| لنجاص 415               | مجدرة 386                                    | ماخيض 414        |
| الوبية 368              | ماجفر 283                                    | مدادة [٩] 888    |
| لوتو 435                | مجنونة 442                                   | مداس 339, 340    |
| لوّح 394                | محْوز 443                                    | مدالية 357       |
| لوز 390                 | محرّر 282                                    | مدام 273 ,305    |
| لوزة 295                | محرمة 325, 307, 297                          | مدبس 424         |
| لوزى 419, 420           | محزم 327                                     | مدبغ 373         |
| لولىج 432               | ماحشى 383                                    | مدس 340          |
| ليمون 391 ,413          | محقارى 418                                   | مدفع 303         |
| ليمونات، اليمونانة      | محكاش 360                                    | مدفونة 387       |
| [ليموناضة 413           | محكر 313                                     | ملقوقة 410       |
| الية 375                | ماحلبي ,ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | مدهنة 364        |
| ليوان 280               | محلون 414                                    | مديانة 305       |
|                         | محمر 381                                     | مر 421           |
| ۴                       | محمل 286                                     | مربّا ,مربّة 410 |
| ما زهر ,ما ورد 365, 361 | محيْرية 339                                  | مربيات 393       |

| عصبع 381      | 309 June           | مرجوحة 433        |
|---------------|--------------------|-------------------|
| مصروف 321     | مسحو <b>ق</b> 409  | مرجياحة 434       |
| مصرى 435      | مسروقة 439         | مرت , ـة 299—302  |
| مصطرة 295     | مسطرة 295          | مرد كوش 365, 363  |
| مضام 305      | مسك 439            | مرقدة 394         |
| عصبطة 326     | 365, 361 فسم       | مرقة ,مرقة 379    |
| صربية 282     | مسكة 330           | مرقة 407          |
| طبق 395       | مسكى 418           | مركة 274          |
| طحِي 376      | مسلات 368          | مركوب 338, 332    |
| طْرق 359      | مسلى 381           | مرنوس 312         |
| ىطفورة 395    | مدلمار 282         | مروحة 359         |
| طّيط 274      | 339 مسمر           | مريلة ,مريولة 326 |
| ىعاجىنى 391   | مسند 303           | مزاد 373          |
| عجنات 393     | مسواك 359          | من , منزد 336     |
| عدنوس 368     | مشاية 332          | منز 289           |
| عربش 314      | مشبك 334           | مزراب 420         |
| ىعرق 314, 313 | مشدّ 341           | مزفر 435          |
| عقود 410      | مشربلة ,مشربنة 338 | مزمزم 290         |
| عكرون 403     | مشطر(ا)ة 296       | مزوج 443          |
| علات 376      | مشكشك 383          | مزوقة 438         |
| علق 435       | مشلتت 395          | مساكة 333         |
| علم 428       | مشماش ,مشمش 419    | مست 336, 335      |
| عمول ,۔٪ 400  | مشواة ,مشواية 367  | مستاح 420, 419    |
| غرة 402       | مشوى 373, 372      | مستوى 380         |
| غتق ,مفتك 318 | مصار 435           | مساجر 312         |
| 1             |                    |                   |

| مفتوح 321        | مكسى 338              | ملوح 394            |
|------------------|-----------------------|---------------------|
| مفرشح ,مفرشح 438 | مكلثم 349             | ملوخية 390, 389     |
| مفركة 383        | مكمور 386             | ملیص 416            |
| مفروكة 403       | مكمورة 387            | مهدود 372, 372      |
| مفشح 438         | مكنة 274              | مهسکة 330, 272 ت    |
| مفصح 386         | مكوك 435              | مهسیك 330           |
| مفعوص 380        | مكيّس 418             | مهشش 382            |
| مقانق 378        | ملاحفية 273           | مملوك 326           |
| مقبيل 281        | ملانة 390             | منتان 302           |
| مقرونة 403       | ملاية 297, 285, 273   | منتى 382            |
| مقسیسی 418       | ملبس 288 ,374         | منتوفلة 335         |
| مقشش 313         | ملبش [؟] 374          | منتيان 302          |
| مقصّ 270         | ملْبن ,ملبّی 410      | منديل 346, 307, 297 |
| مقصص 292         | ملبوسات 315           | منزلة 386           |
| مقصور 306        | ملثم 348              | منستر 334           |
| مقعود 410        | ملح 368               | منسج 281            |
| مقفول 321        | ملحفة 273             | 385 Xāmia           |
| مقلاية 367       | ملس 308               | منسوچ 371           |
| مڠْلب 298        | ملّص, تملّص 281       | منشفة 327           |
| مقلم 313, 314    | ملْف 304              | منشَّة 359          |
| مقمر 382         | ملفوف 369             | منضة بولاد 305      |
| مقوّ ر290        | ملفوفة 403            | منطقة 278           |
| مكبب 423         | ملْقط 291, 360, ملْقط | منطلون 329          |
| مكبوس 385        | ملكف 342              | منْفح 359           |
| مكرمش 371        | ملكى 421              | منقاش 359           |

| منقش منقوش 314     | ا ناعورة 357       | نعارة 433                |
|--------------------|--------------------|--------------------------|
| منقلة 440          | انافوخ 364         | نعُل 332                 |
| منكاش 359          | ناموس ,۔۔ 375      | نعنع 368                 |
| منوت 353           | نبات 364 نبات      | نغيش 290                 |
| متور 305           | نبات , ێـ, نبت 277 | نفنوف , ـــ 301          |
| منيا[؟] 435        | نبْق 391           | نقانق 378                |
| مهات 423           | نتائج ,نتائش 324   | نغْش ,ـــ 314 ٪ــ , نغْش |
| مهلبية 405         | نثایة 310          | نقطة 314                 |
| مهناوی 422         | نثْر 424           | نقْل 422                 |
| مهواية 359         | نثر ,ــ 8 314      | نقلى 390                 |
| مرتبر 304          | نجاص 415           | نقوع 419, 420            |
| موجين 314          | نج، بخّب 367       | نټر 280                  |
| مودا 341           | نحبار 365          | نمرشت 381                |
| مورة ,مورية 311    | نحلة (نخلة?) 433   | نمرة 280                 |
| موز 391            | نرجيلة 424         | نمورة 399                |
| موضة 341           | نسْر 428           | نول 281                  |
| مثبر 270           | نسف 385            | نى 275                   |
| ميتان 300, 300     | نسَّل 313          | نيمي[؟] 389              |
| ميتيْن 439         | نشاء 391           |                          |
|                    | نشادر 362          | 8 .                      |
| ဖ                  | نص 381             | ھائج 435                 |
| O                  | نَصْف 295          | هبر , ــ ة 372, 371      |
| نارنج 411          | نصيب 440           | هرجایة, هرجائی           |
| ناشف 389, 383, 381 | نضج 367            | 309]                     |
| ناطف 401           | نط 429             | هزاز 421                 |

| عمائلة 356          | وزرة 327           | يانصيب 440          |
|---------------------|--------------------|---------------------|
| عندبة , هندبية 390  | وزرى 419           | يبروح 415           |
| هوا 398, 429        | وزة 435            | يدام 379            |
|                     | وزير 426           | يدس 432             |
| ,                   | وسط 316            | يزر 305             |
| واطى 290            | وشنة 390           | يقا 290             |
| وْتْر 324           | وصلة 271           | يقطين ,ـــ 371, 370 |
| وْجْه 332, 303      |                    | يقطينية 408         |
| ورْب 346            | ی                  | يك 443              |
| ورْد 363, 361       | يابس 383           | يمنى 304            |
| وردة 334            | يافوخ 364          | ينسونية 361         |
| ورق 387,364—362,346 | ياقة 289, 289 ياقة | يهودى مسافر 391     |
| 437, 393]           | يانسون 368         |                     |

## Störende Druckfehler.

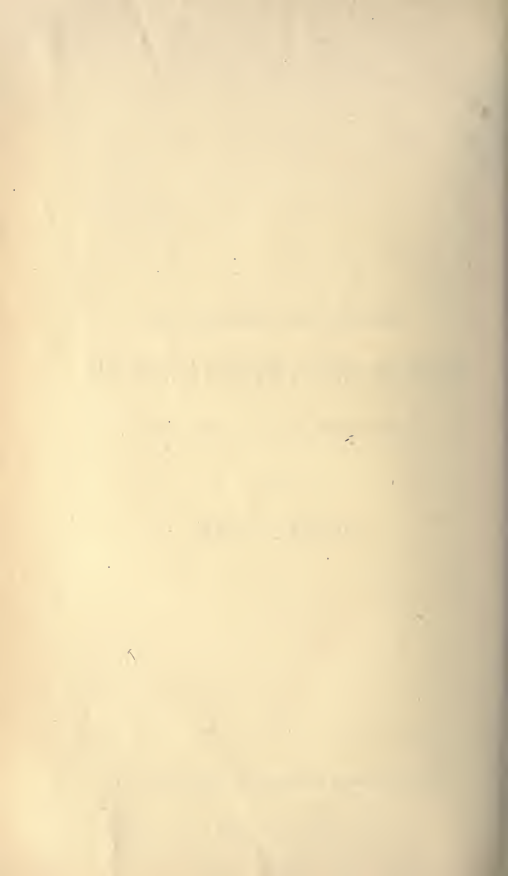
S. 305, Z. 5 von oben, steht بمنور, soll sein بمنور. 380, « 17 » » mestawi, » » mestawi. « 397, « 6 » » - reréba غبيبغ.

## Über eine zu veranstaltende Ausgabe des grössten türkischen Lyrikers Bâķî

mit einer Ausgabe von neun Kasiden desselben.

Von

RUDOLF DVOŘÁK.



## Über eine zu veranstaltende Ausgabe des grössten türkischen Lyrikers Bâkî

mit einer Ausgabe von neun Kaşîden desselben.

Von den drei Hauptsprachen des muslimischen Orientes erfreut sich, wie bekannt, das Türkische der geringsten Pflege. Der Hauptgrund dieser Erscheinung ist zweifellos in dem Umstande zu suchen, dass das Türkische den beiden anderen Sprachen - ich meine Arabisch und Persisch - was Wichtigkeit und Interesse anlangt - nicht nur weit nachsteht, sondern bei näherer Betrachtung von beiden derart abhängig erscheint, dass man auf seinem Gebiete kaum etwas findet, was nicht verdiente mehr oder weniger als Übernahme, Nachahmung oder Nachbildung des in den genannten Sprachen Vorhandenen bezeichnet zu werden. Dies gilt bekanntlich von der ganzen türkischen Cultur, die eben wegen dieses ihres Characters eher islâmisch als türkisch zu nennen ist; dies gilt von der türkischen Litteratur, dies gilt sogar von der türkischen Sprache selbst, welche, wie ja allgemein bekannt, mit arabischen und persischen Bestandtheilen derart versetzt ist, dass sie den Namen einer Mischsprache verdient. Was speciell die türkische Litteratur anlangt, so weiss man, dass derselben die wissenschaftlichen Zweige der Litteratur fast gänzlich fehlen. Hier äussert sich eben die Abhängigkeit vom Arabischen, zum Theil auch Persischen, am meisten, indem diesbezügliche Schriften - unter denen wir manches Hervorragende finden - nicht nur im Geiste, sondern auch in der Sprache der Araber verfasst wurden. Was türkisch ist, ist entweder geradezu aus dem Arabischen übersetzt oder doch dem Arabischen nachgebildet. Besser steht es mit der schönen Litteratur. Zwar sind auch die bekannten türkischen Commentare zu persischen Dichtern ein untrügliches Zeichen der grossen Vorliebe für das Persische, welches für die türkische Poësie von derselben Wichtigkeit ist wie das Arabische für die wissenschaftliche Litteratur der Türken. Auch finden wir türkische Dichter, welche neben türkisch auch persisch dichteten, wie z. B. selbst der grösste türkische Lyriker Bâkî. Eingestreute arabische und persische Verse, grösstentheils arabischen und persischen Dichtern entlehnt, sind ein beliebter Schmuck der türkischen Dichtung, welche bekanntlich auch ihre äussere Form sowie ihre Versmaasse dem Persischen verdankt. Und wie der äusseren Form nach ist die türkische Poësie auch ihrem Stoffe nach eine mitunter sklavische Nachahmung der vorgelegenen persischen, weniger arabischen, Muster, indem nicht einmal die kühne Tropik der dichterischen Sprache als türkisches Eigenthum bezeichnet werden kann, ausser wenn sie in Schwulst ausartet.

Man sieht also im Allgemeinen, dass Abhängigkeit vom Arabischen und Persischen das Hauptmerkmal aller türkischen Cultur ist. Dies schliesst jedoch nicht aus, dass es auch auf dem türkischen Culturgebiete Erscheinungen gibt, die mehr oder weniger unabhängig sind oder doch bei der sonstigen Abhängigkeit Einzelheiten aufweisen, die für die türkische Individualität charakteristisch und als solche als türkisches Eigenthum bezeichnet werden können. In der wissenschaftlichen Litteratur gilt dies namentlich von der Geschichtsschreibung, soweit die türkischen Chroniken diesen Namen verdienen, in der schönen Litteratur von einzelnen Erscheinungen auf dem Gebiete der Poësie.

Wenn man nämlich noch so ungünstig über die türkische Poësie urtheilt, zweierlei kann wenigstens den hervorragenden türkischen Dichtern nicht abgesprochen werden: schöne dichterische Begabung und gewandte Beherrschung der Form. Zu beiden gesellt sich hie und da, bei allem fremden Einflusse, der überall ohne Ausnahme deutlich genug hervortritt, auch wenigstens theilweise Selbständigkeit, die diese Producte der türkischen Geistesanlage auch wegen ihres Inhaltes bemerkenswert erscheinen lässt.

Was hier allgemein gesagt worden ist, gilt namentlich von

<sup>1)</sup> Siehe ZDMG., XLII, S. 574-586, wo dieses Gedicht in Text und Übersetzung vom Verfasser des vorliegenden Aufsatzes veröffentlicht ist.

grosser Dichter Bâķî gewesen sei. Und ein ähnliches Urtheil kann mehr oder weniger von den meisten der Bâķî'schen Ķaṣîden gefällt werden, welche bekanntlich nicht nur für Bâķî's Individualität, sondern auch seine Grösse als Dichter in erster Reihe massgebend sind, während seine Gazele zu sehr in den ausgetretenen Fussstapfen der persischen Lyrik sich bewegen, obwohl man auch hier manch hübsches Gedicht findet.

Wenn also nach dem Gesagten Bâķî's Poësie geeignet ist, bereits vom culturgeschichtlichen Standpunkte aus unsere Aufmerksamkeit zu fesseln, wächst unser Interesse an derselben, wenn wir sie vom sprachlichen Standpunkte aus beurtheilen.

Der türkische Biograph Attâjî bemerkt in seiner Biographie des Bâķî, dass Bâķî auch im Gespräche ein feiner Wohlredner war und seine Worte "farbig und duftig". Um so mehr gilt dies von seiner Poësie. Bâkî selbst nennt sich in einer seiner Kaşîden "einen Lanzenschwinger auf dem Kampfplatze des Reiches der Gedanken und des Ausdruckes" 1), "einen Schlingenwerfer auf dem Tummelplatze der Wohlredenheit"2), der, wie es an einem andern Orte heisst "einzig in seiner Art in der Kunst des Wortes ist, mit dem kein Streit möglich ist 3). End in einem andern Gazel nennt er seine Worte "kostbare Perlen frischer Poësie auf einer feinen Perlenschnur der Gedanken" 1). "Worte sind's nicht, Perlen und Edelsteine, wenn ich ein Gedicht mache" 5), heisst es in einem Rubâ'î, und in einem andern spricht er vom Golde, welches "das Ehrenkleid seiner welterobernden Dichtung bildet" 6). In einer Kasîde spricht er von der "Leichtigkeit seiner Worte und Klarheit seiner Gedichte, die wie Wasser fliessen" 7), ebenso wie er in einer andern "von der Meeresfluth seiner Poësie spricht, vor deren Perlen die Taucher sich verneigen" 3) u. s. w.

كُمْنَكُ أَنْكَ از مَيْكَ انِ وَبَيَانُ (2 فَيِ مَنْكُ مُلْكُ مَعَانِي وَبَيَانُ (3 مَلْكُ مَعَانِي وَبَيَانُ (4 مِلْكُ كُوْمَ فُو (3 بَلَاغَتْ مَلْكُ كُوْمَ وَ فَوْمَ وَ فَوْمِ تَوْمِيَّ مَعْنَيَ مِبَارِيكُ و نَظْمِ تَوْمِيَّتُ مِنْكُ تَلْمُورُ (6 مَعْنَيَ مِبَارِيكُ و نَظْمِ تَوْمُ يَتُولُورُ (6 مَعْنَيَ مِبَارِيكُ سَنَكُ آلْتُونُولُورُ (6 مَعْنَيَ مَبَارِيكُ سَنَكُ آلْتُونُولُورُ (6 مَعْنَي مَبَالِيكُ سَنَكُ آلْتُونُولُورُ (6 مَعْنَي مَبَالِيكُ سَنَكُ آلْتُونُولُورُ (6 مَعْنَي مَنْكُ اللَّهُ مَلَاكُ اللَّهُ وَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ مَلَاكُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي  اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْمِ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْمِ عَلَي اللَّهُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَالِهُ عَلَيْمُ عَ

Auch türkische Kunstrichter spenden dem sprachlichen Ausdrucke Bâķî's uneingeschränktes Lob, indem sie Bâķî zu den Trefflichsten unter den Beredten zählen und ihn "die Vorrede des Dîwânes der Vollkommenheit und den Index auf der Vorderseite der Schönheit der Rede" ja "einen Zauberer im zierlichen Ausdrucke, das Anfangsgazel des Dîwânes der Wohlredenheit und den königlichen Vers (das Sâh-Beit) des Sammelbuches der Beredtsamkeit" nennen 1) u. s. w., wie ihre bombastischen Ausdrücke dafür lauten. Und der Ausspruch eines türkischen Kunstrichters, nach welchem von einem vollkommenen Dichter neben Anderem Bâķî's Sprache verlangt wird (Hammer, Geschichte der osmanischen Dichtkunst, III, 16), beweist, dass wir es in diesen und ähnlichen Aussprüchen mit keinerlei Phrase zu thun haben. In der That ist Bâkî, was seinen sprachlichen Ausdruck anlangt, ein allgemein anerkannter Classiker der türkischen Sprache in Bezug auf Eleganz, Schwung, Einfachheit und verhältnissmässige Reinheit desselben. Seine Sprache ist es auch, welche mehr als der Inhalt seiner Poësie unser Interesse beansprucht. Und wenn Hammer Bâkî vielleicht den einzigen türkischen Dichter genannt hat, der verdient, ganz in eine europäische Sprache übersetzt zu werden, so nennen wir Bâkî einen von den wenigen türkischen Autoren, welcher in einer europäischen Ausgabe zu erscheinen verdient, vielleicht den einzigen neben dem Humâjûn-Nâme. Bei einem solchen Sachverhalte muss es gewiss befremden, dass eine solche Ausgabe, abgesehen von der Ausgabe vereinzelter Kasiden und Gazele, weder im Occidente noch, so viel uns bekannt, im Oriente je unternommen worden ist. Zwar hat H. Schlechta von Wschehrd im J. 1853 in der ZDMG. eine Ausgabe von Bâkî's Dîwân von Zwiedineck v. Südenhorst in Aussicht gestellt, die Ausgabe ist jedoch, wie es scheint, gänzlich unterblieben. Eine solche Ausgabe ist allerdings keine so leichte Sache, wie es vielleicht auf den ersten Blick scheinen könnte, und hervorragende Kenner des Türkischen, wie z. B. Hammer und Wickerhauser, haben bewiesen, Ersterer durch seine Übersetzung des Dîwânes, Letzterer durch seine Ausgabe von 23 Gazelen von Bâkî in seiner Deutschtürkischen Chrestomathie, S. 289-297, dass auch das Türkische

<sup>1)</sup> Z D M G., a. a. O., 567.

bei seiner verhältnissmässigen Leichtigkeit nicht ohne Schwierigkeiten ist. Hinsichtlich des Ersteren vgl. Z D M G., XLII, S. 108 ff. Letzterer hat, wie gesagt, 23 Gazele von Bâķî herausgegeben und übersetzt und zwar, wie er selbst in der Vorrede sagt, nach dem Codex 218 der K. u. K. Orientalischen Akademie in Wien. Eine Nachvergleichung dieser Handschrift mit der Ausgabe Wickerhauser's hat nun folgendes Resultat ergeben.

Gazel Nro 1, V. 1: ایرشدهی gegen Metrum (Übersetzung, S. 314: der Frühling da? anstatt: kam); Cod. richtig درستانی ---

V. 2: شریح: Cod.: richtig شریح: (--).

اندر بو عارض خطّ بو چشم ابرولر: Nro 2, V. 2.: Wick.: ندر بو عارض خط یا ندر بو چشم ابرولہ ; zu lesen
 اندر بو عارض وخَطْ یا نَدرْ بو چشم وابرولر

Daselbst: حبّة ألسودا; Cod. richtig: حبّة ألسواد

V. 3: Wick.:... جنور بو طروالر حلقه Cod. richtig:
 ندر بو طُوّل بو حلقه ....

Nro 3, V. 1: لاله خَدْلَرْ gegen M.; Cod.: لاله خَدْلر gegen M.; Cod. richtig: باغ وراساخی کردیلر des Codex ist کردیلر zu lesen.

V. 2: Das حويلر des Codex, von Wick. zu خويلر ergänzt, ist غيياً zu lesen.

٧. 3: قوندى چوق چوق (g. M.); Codex : قوندى
 ا جَوْق جَوْق جَوْق جَوْق

Daselbst: Wick.: .... فتندى بربر فتنه ; Codex : قويدى ; Codex : قريدى

V. 4: Wick.: .... جوش بو .... : Cod.: ینه قلزم کبی جوش ایتدی بو... Wickerhauser übersetzt (315): "dass wüstenroth (!) brandet die Woge ringsum", was aber heissen muss: wieder wallte auf dem rothen Meere gleich....

V. 5: Wick.: زوال; Cod. richtig: روالي; im Folg. ist statt بيدر, welches auch Cod. bietet, ييريكر, welches auch Cod. bietet, ييريكر zu lesen. Die Übersetzung hat zu lauten: Seit sich Bâķî's Poësie nach den 7 Zonen verbreitet hat, ist es am Platze, wenn diese glänzende Dichtung überall gelesen wird. (Wick.: Und säng' man Baki's Lied am Ende der Welt, Die Verse sind sein auch und leuchten rings-

Nº 4, V. 2: Wick.: ... ونه قد بيبرو ونه g. M.; Cod.: ... نه قد سَرُوْ ونه ...

V. 4: Wick.: دلى زار ايتمكع Cod.: ...ك.

Nro 6, V. 1: Wick.: کتروریی (Übersetzung, S. 316: bringt); Cod.: کیوردی : zog an, kleidete.

. ( مو شاخ کل : Cod ; هو شاه کل : V. 3: Wick

.الور نور : Cod. ; اولور نور : Nro 7, V. 1: "

V. 1: " عنابات عن gegen Metrum; Cod.:
 منابات مه تابات مه تابات مه (عن).

V. 2: Wick.: هنیشینه gegen Metrum; Cod.:

V. 5: Wick.: پانشافیم gegen Metrum; Cod.:

Nro 9, V. 5: Wick.: زنهار اولمه غافسار gegen Metrum; Cod.: نهار غافل اولمه

Nro 10, V. 1: Wick.: (۱) صالنی نبوینده; Cod.: صالنی: .

V. 2: Wick.: قتلو بيكانك; Cod.: قنلو.

Nro 11, V. 4: Wick.: چشم حقرتله gegen Metrum; Cod.: چشم حقارتله

Nro 13, V. 5: Wick.: سنبل طقمش gegen Metrum; Cod.: سنبل طقنمش المادية 
V. 7: Wick.: فرق ملكده (Übersetzung: Glorie vom Engelshaupt); Cod.: فرق فلكده المادة 
Nro 17. V. 1: Wick.: صنعه اقلیم تنده gegen Metrum; Cod.: صنعه اقلیم تند

V. 3: Wick.: کورنی نجم gegen Metrum Cod.
 مانی نامجم کورنی انجم

Nro 18, V. 1: شاء النده يا مرصّع ساغر صهباميدر (Üb.: Oder in Händen des Schâhs Morgenweins Kelch von Demant); Cod.: يامرصع: Pocal mit Wein, am Fusse mit Juwelen verziert).

V. 4: Wick.: زناجیبر gegen Metrum; Cod.:

V. 4: Wick.: اورانت (Üb.: kurz zu sagen, die Zeit horcht auf den Frühling allein); Cod.: حاصلي اوارادلق وتتي

Nro 20 ist von Wickerhauser der letzte Vers des Gazels in der Hs. weggelassen.

Nro 21, V. 1: Wick.: اول جنانه gegen Metrum; Cod.:

Nro 22, V. 1 und 3: Wick.: اشته سی; Cod.: اشته

کمزهسی تاتار :.Cod ;غمزهسی غدّار :.V. 6: Wick

. طوطئي :. Cod. وطوتئي :. Nro 23, V. 9: Wick

Man bemerkt in diesem Verzeichnisse wol einfache Verschreibungen oder leicht zu corrigirende Versehen, die bei Ausgabe eines Prosa-Textes belanglos wären; in einem Gedichte erweisen sie sich jedoch als Verstösse gegen die Gesetze der Metrik, die geeignet sind, in einzelnen Fällen auch falsche Übersetzung zu veranlassen. Als Beweis mögen folgende zwei Verse der Ausgabe Wickerhauser's mit seiner Übersetzung dienen:

Gazel Nro 7, V. 1, lautet bei Wickerhauser:

جمالك آفتابندن اولور نور نه تابانه دوندى جام بللور

was Wickerhauser S. 316 so übersetzt:

Du Schönheitssonne leuchtest Allen, Wie funkelst Du im Glas krystallen,

Cod. bietet hier:

جمال فی آفتابندن الور نور به تابانه دوندی جام بللور Das Metrum ist hier:

Infolge dessen ist das  $\omega$  (ohne Punkt) im Codex nicht ne, sondern  $\omega$  meh zu lesen, und der zweite Halbvers so zu transcribiren:

mehî tâbâ | ne döndü gâ | mi bellûr.

Die Übersetzung lautet aber: Von deiner Schönheit Sonne nimmt das (sein) Licht', zum leuchtenden Monde wurde das krystallene Glas.

V. 3 im Gazel Nro 10 lautet bei Wickerhauser:

مردةً درد غمه جانلر بغشلر جزء هسى ساقيا بألله مى جر الم عيساميدر in der Übersetzung auf S. 317:

Mensch wird nimmer zum Gott, d'rum Schenke, o reiche den Wein her,

Neu zu träufeln die Seel' mir in die gramtodte Brust. Cod. bietet im zweiten Halbverse richtig: مي حمرا دم.

Gänzliche Nichtbeachtung des Metrums hat Wickerhauser veranlasst, das i des i am mit dem folgenden au zu au (Mensch) zu verbinden und infolge dessen auch falsch zu lesen und zu übersetzen. Nach dem Metrum, welches hier:

murdeî der | dî ģeme ģân | lar bagyšlar | ģurʿasy (l. جرعهسي) sâķijâ bil | lah mejî ham | râ demî ʿÎ | sâmidir

und zu übersetzen: Dem vom Schmerze des Grames Gestorbenen verleiht das Leben seine (des Weines) Hefe; o Schenke! bei Gott! ist der rothe Wein etwa der Hauch Jesu? (der bekanntlich Todte zum Leben weckte).

Wenn es nun, um mit Brockhaus zu reden (Die Lieder des Hafis, I. IX) "die Pflicht des Herausgebers eines orientalischen Werks ist, seinen Text so herzustellen, dass er in formaler Hinsicht wenigstens als fertig und abgeschlossen betrachtet werden kann", so sieht man, wie wenig in dieser Hinsicht für

die türkischen Texte geschehen ist. Dieselben sind in den meisten Fällen nichts weiter als einfache Ausgaben von Handschriften, und selbst diese sind, wie das angeführte Beispiel zeigt, oft nicht genau wiedergegeben. Man ist eben gewohnt, türkische Texte vom Standpunkte einer lebenden Sprache aus herauszugeben und sie nur auf ihre inhaltliche und grammatische Richtigkeit hin zu prüfen, wobei es zwischen prosaischen und poëtischen Texten fast keinen Unterschied giebt. Von der bekannten Akribie der arabischen Dichterausgaben findet man hier keine Spur, obwohl sie bei der Versetzung des Türkischen mit arabischen und persischen Elementen sowie bei dem Umstande, dass es zu türkischen Dichtern keine Commentare giebt, wie wir solchen bei den meisten arabischen und den hervorragendsten persischen Dichtern begegnen, wenigstens ebenso geboten erscheint, wie im Arabischen. Diese Art von Ausgaben ist so allgemein geworden, dass selbst Männer, welche, wie z.B. Wickerhauser, über türkische Metrik schrieben, nicht anders verfuhren.

Und doch kann man sich eine genaue Dichterausgabe ohne Beachtung der metrischen Seite derselben gar nicht denken. Denn dieselbe ist nicht nur für die äussere-Gestalt des Textes, sondern, wie man sich überall leicht überzeugen kann, in einzelnen Fällen auch für den Inhalt von grösstem Interesse. Zwar ist die türkische Metrik bei Weitem nicht so geregelt, wie ihr Vorbild, die persische, indem bekanntlich den Gesetzen der türkischen Aussprache gegenüber, nach welchen offene Silben lang, geschlossene mit Ausnahme weniger Endsilben kurz zu sprechen sind, für dieselbe die Grundsätze der Quantität in Anwendung kommen, jedoch so, dass sämmtliche offene Silben je nach Bedarf kurz oder lang gemessen werden können. Daraus ergibt sich nun vielfach Unsicherheit im Auffinden des Metrums, welches öfters erst durch Vergleichen einzelner Verse desselben Gedichtes mit Sicherheit erschlossen wird. So erklärt es sich auch, dass ein so hervorragender Orientalist wie Hammer bei Angabe des Metrums so oft fehlging. Doch ist auch diese Schwierigkeit bei den vielen arabischen und persischen Elementen im Türkischen, die ihre ursprüngliche Quantität auch hier beibehalten, bei Weitem nicht so gross, wie man aus dem Gesagten schliessen könnte. In dieser Hinsicht ist es eben leichter, türkische Verse zu finden, welche mit Ausnahme des

Verbum finitum sämmtlich aus fremdem Sprachmaterial bestehen, wie z.B. folgender Anfang einer Bâkîschen Kaşîde:

als rein türkische Verse, wie z.B. der erste Halbvers des folgenden Beits:

Mit der Metrik geht Hand in Hand die Vocalisation des Textes. Dieselbe ist wohl im Türkischen im Ganzen ungebräuchlich, namentlich in modernen türkischen Drucken. Aber die Handschriften bieten sie sehr oft, und zwar nicht nur bei den arabischen und persischen Bestandtheilen türkischer Texte, sondern auch bei türkischen Wörtern und Formen, vielfach auch dort, wo die richtige Lesung bereits durch die sogenannten Vocalbuchstaben hinreichend gesichert ist. Einige Handschriften bieten in dieser Hinsicht mehr, andere weniger, je nachdem es dem Schreiber gefiel oder gerathen schien. Etwas von der Vocalisation findet man aber fast überall. Die Art und Weise der Vocalisation weicht bei einzelnen Copisten in einzelnen Fällen ebenso wie die Orthographie selbst nicht unbedeutend ab, und es wäre vielleicht ein interessanter Beitrag zur türkischen Orthographie, namentlich ältere Handschriften nach dieser Seite hin zu prüfen. Am allerwenigsten sind dabei die türkischen Copisten consequent, vielfach kommen auch wahre Monstra von Vocalisationen vor 1). So weit dieser Umstand dem schwankenden Charakter der türkischen Orthographie zuzuschreiben ist, lässt sich bei einiger Regelung der Orthographie (diese muss aber immer handschriftlich belegt sein), namentlich aber bei consequenter Durchführung einer und derselben Schreibweise, auch für die Vocalisation leicht Abhilfe finden. Übrigens kann eben dieses Schwanken der Orthographie zum Theil der türkischen Metrik zugute kommen, indem bei den sogenannten Vocalbuchstaben ihre Setzung den

<sup>1)</sup> Über das Nähere s. meinen Aufsatz in Z D M G., XLII, 102 u. flg., wo auch Beispiele zu finden sind.

langen Vokal, ihre Nichtsetzung aber den kurzen bezeichnen kann, da, nach dem oben Gesagten, offene Silben nach Bedarf kurz oder lang gemessen werden können. Ansätze dieser Anwendung von Vocalbuchstaben lassen sich handschriftlich belegen; es ist jedoch schwer zu entscheiden, ob sie von den Schreibern auch beabsichtigt waren (z. B. 🕉 (sana, dir) für 👓; che und Vocalisation einerseits, der Orthographie andererseits, werden wohl kaum je zu beseitigen sein; am wenigsten darf es ein abendländischer Gelehrter zu thun wagen. Hier muss man sich damit vertrösten, dass türkische Handschriften ohne Ausnahme so schreiben, z. B. زُنْدُى (oldu, ein 'vor رج). Die folgende Ausgabe von neun (von Hammer übersetzten) Kaşîden Bâkî's nach 1 Leipziger, 2 Münchener und 4 Wiener Handschriften möge ein Versuch sein, einen türkischen classischen Dichter nach Art der arabischen Dichterausgaben herauszugeben.

## دَرْ مَدْجِ سُلْطَانْ سُلَيْمَانْ خَانْ عَلَيْهِ ٱلرَّحْمَةُ وَٱلرِّضْوَانْ 1. Nro

مُضَارِع :--١٠-٠١٠-٠١٠-٠

ا قَنْگَامِ شَبْ كِـه كُنْگُره الْ قَصْرِ آسُمَانُ وَيْسَ اُولْمُشْيَدِى شُعْلَمْلَنُوبْ شَمْعَ اَخْتَرَانُ وَمَعْنَ قَدَمْرُ مَشْعَلَ قَدَمْ الله شَهَابَه دَبِيرِ جَرْخِ طُعْرَانوِيسِ حُكُم خُدَاوَنْدِ انْسُ وجَانٌ فَطَعْرَانوِيسِ حُكُم خُدَاوَنْدِ انْسُ وجَانٌ فَعْرَانوِيسِ حُكُم خُدرَّمُ وخَنْدانُ وشَادْمَانُ عَيْرُم فَلَكُدَة اُورْمُشْيدِى رُهْرَة سَازَة جَنْكَ (الله عَيْشُ وصَغَادَة خُرَّمُ وخَنْدانُ وشَادْمَانُ وشَادْمَانُ وشَادْمَانُ وَسَادْمَانُ وَسَادُمَانُ وَسَادُمَانُ وَسَادَمَانُ مَعْرَجُ جَنْدَانِ مَعْرَدُهُ مَرَّا مَعْرَدُهُ مَا وَتُوبُ دَوْرِ الْمُولِنِي عَنْ رَزْنْشَانِيلَة كَيْرُم شَدى جَهْرَوسُ نَهَانُ وَمَعْرَكُمُ مَا مَرْحِيسَ آسُمَانُ الله مُعْرَدُهُ مَا مَرْحِيسَ آسُمَانُ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ مَعْرَكُمُ مَا مُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَالْمُسْدِى شَمْعُ اللهُ مُعْمَلَتُ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَالْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَالْمُسْدِى شَعْمَ اللهُ مُنْ وَعَلَامُاتِ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَلَا مَعْمَلَتُ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَلَا مَعْمَلَتُ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَلَا مَعْمَلَتُ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَلَى شَعْمَاتُ الْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُورِ حِهَانِ الْجُونُ وَلَانُ مُعْمَلَتُ الْمُورِ حِهَانِ الْمُورِ حِهَانِ الْمُورِ عَلَامُ اللهُ مُنْ وَلَيْنَا وَلَالَى مُعْرَاكُمُ وَلَالُولُولِي وَلَالَهُ مُنْ وَلَالُولُولِي مُنْ الْمُولِي مُنْ الْمُولِي مُنْ الْمُؤْمِ وَلَالَهُ مُنْ الْمُعْلَامُ اللّهُ وَلَالَانُ الْمُولِي مُنْ الْمُولِي مُنْمُولُ وَلَا مُنَالِي الْمُولِي وَلَالْمُولِي وَلَالُولُولِي الْمُولِي وَلَالْمُ الْمُؤْمِ وَلَالِمُ الْمُولِي الْمُولِي الْمُؤْمِ وَلَالِي مُنْ الْمُولِي الْمُعُولُ اللّهُ الْمُؤْمِ وَلَالَالُولِي الْمُؤْمِ وَلَالِهُ الْمُؤْمِ وَلَالْمُولِي الْمُؤْمِ وَلَالْمُولِي الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَلَالِهُ الْمُؤْمِ وَلَالِهُ اللْمُؤْمِ وَلَالُولُولِي الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُولِي الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْم

<sup>.</sup> فَكُونِي (1). وَقَافَه (3) جَرْخِ Palsch چَرْخِ (1). عَرْفِي (4). عَرْفِي (1). عَدْرِ

بَالَاي جَرْخ فَغْتُمَه كَيْوَانِ كُهْنَدهَالْ أُوتُ ورُمُ شيدى نيتَه كه هندُوى بيلْبَانْ آیا بُو زیب و زینت (عَالَمْ نَدُرْ دَیْو عِبْرَتْ كُورِيلَه نَاظُرْ ايكَنْ دَهْرَهُ نَاكُهَانْ ٱطْرَافَه صَالْدى شَعْشَعَهسَى كُوشَه كُوشَه مُوسَ أُولْدُى أَنْقُدَه مُعْم سُلَيْمَانْ كبي عَيَانْ 11 قيلى بو حالى ديدة عبرت مشاهده طُويْدُى بُو سَرَّى عَاقبَتُ ٱلْأَمْرِ كُوشِ جَانْ 12 كيم بُو نظامي ( ويرمدي عَالَمْ سَرَايِتَه الَّا كه يُمْن (7 دَوْلَت شَاه جَهَانْ سَتَانْ 13 بَالِّدَاشِينِ مَسْنَد شَاقِانَ تَاجْدَارْ ( \* وَالْانشَان مَعْرَكَةً عَـرُصَةً كَـيَانْ 14 (و سُلْطَان شَرْقُ و غَرْبُ و شَهْنْشَاه بَاحْدُ و بَرّ دَارَاي دَوْب شَاهُ سُلَيْمَان كَامْ آن 15 أولْ شَهْسُوار مَمْلَكَست عَدْلُ و (10 دَادْ كيم آتى أُوَكُنجَه أُولْسَه (11 رَوَا خُسْرَوَانْ رَوَانْ 16 سَرْكَشْلكْ اتْدى أَمْرِنَه بَـثْمُورْ (21 پَلَنْكَ جَوْخ زَنْجِيرُلْه كَتُورْدى (13 أنبي كَهْكَشانْ كَـشَانْ

قَاه دولت (7) وَبُرِينِي 6) Falsch und gegen das Metrum وَبُرِينِي (5) وَالْنِشَانِ عَرْضَةً مَعْرَكَةً كَيَانِ (8) وَالْانِشَانِ عَرْضَةً مَعْرَكَةً كَيَانِ (9) وَالْانِشَانِ عَرْضَةً مَعْرَكَةً كَيَانِ (9) جَهْشِيدِ عَيْشُ و عَشْرَتُ و دَارَايِي دَادْگُر وَمَانُ كُنْ مَنْ وَالْفَتُ وَالْمَكَنْدَرِ وَمَانُ كُنْ أَوْكِيمٌ (10) مَدْدُ أُوكِيمٌ (10) مَدْدُ أُوكِيمٌ (10) مَدْدُ أُوكِيمٌ (10) مَدْدُ أُوكِيمٌ (11) مَدْدُ أُوكِيمٌ (12) مَدْدُ أُوكِيمٌ (13)

17 صَاحِبْ وَجُود مَمْلَكَت (14 لُطْفُ و (15 جُودُ أو كيم (16 مَبْذُولَ خُوان نعْمَتنَه جُمْلَه بَحْرُ و كَانْ 18 مُشْتَاق بُوئ خُلَقنَد عَطَّار نَوْبَهَارْ مُحْتَاج تَسْت عبْتنَه خَواجَة خزان 19 دَوْرُثْدَه كَمْسَه (17 جَوْر سَتَمْكَرْدَنْ (18 اكْلَمَزْ بِي شَـوْع ايدَوْ ايدَوْسَه آكَوْ چَنْكُ وَ نَيْ فَعَانْ 20 عَدْلَتْ قَتَنْدَ جَوْرُ و ستَمْ دَاد كَيْقُبَادُ (19 خشمتُ يَننْدَه لُطْف وكَرَمْ قَهْر قَهْرَ وَهُمَانَ 21 (20 لَمْ وَنْدَمْ كُورسَمْ خَوْنِكُيلَم تَـبُ ظُوتَارٌ صَـنُـورْ بَاغْلَرْ شِهَابٌ كَرْدَن كَرْدُونَهُ رِيسْمَان 22 تىيغىڭ عَـدَمْ ديَـارنَـه رُوشَـنْ طَـريـقْـدرْ أَعْدَاقَ ديني طُورْمَه قلجْدَنْ كَچُورْ فَمَانْ 23 دَرْيَامِشَالٌ (الْأَعَسْكَرِكُ (َ 2 اجْرَة عَلَمْلَرِكُ فَنْهُ و ظَفَرْ (23 سَفينهسيدار آجْدي بَانْبَانْ 24 (24 منْقَارِنَه دلَرْسَه ٱلْورْ چَـرْخـــي دَانَـــهُوَارْ عَنْقَائِ قَاف قَدْرُكَه برْ طُعْمَه درْ جَهَانْ 25 جَـوْكَـانْ أُورُوپْـدُرْ آكَـهُ آزَلْ دَسْت هـمَّـتكُنْ أُولْـدَمْ بُو نَمْ ذُرْرْ كَهُ دُونَـرْ كُــوَى آسْمَـانْ 26 بَاغ ثَنَا و لُنْشَن مَدْحثْدَه مُرْغ للْ بُو نَظْم رُوحْبَاخْشي (25 اينَکُرْ صُو كِيبِي (26 رَوَانْ

مَبْدُولِ خَوانِ لَطْفُنَه مُحْصُولِ بَحْرُ (16 . جُودٌ كِيمْ (15 . وَلَطْف (14 . وَ كَانْ (14 . وَ كَانْ (18 . چَرْخِ (17 . و كَانْ (18 أَغْلَمَةُ (18 أَغْلَمَةُ (19 أَغْلَمَةُ (19 أَغْلَمَةُ (19 أَغْلَمَةُ (19 أَغْلَمَةُ (19 أَغْلَمَةُ (19 أَغْلَمَةُ أَوْلُور جَرْخِ دانَـعَوَّارُ (24 يَعْمَانُ (26 يَوْمُ دَانَعَوَّارُ (24 يَوْمُ دَانُور جَرْخِ دانَـعَوَّارُ (24 يَوْمُ دَانُور جَرْخِ دانَـعَوْرُ (24 يَوْمُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُكُورُ دَوْمُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ وَيُورُ دَانُورُ دُورُ دَانُورُ دَانُونُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُونُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُورُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُورُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ دَانُونُ د

27 جَانْ (27 وَلْمَسَيْدي أُولْ (28 دَفَيْ آيْ شُوخِ دنْستان نيچېن (29)وَلُورُدي (30 جَانْ كېمي يَا ديدَونْ نَهَانْ 28 رُخْـسَارِ أُوزْرَه رادْصَحْلِرَثْ أُولَّـٰمُشْ كَـرْهُ كَـرِهُ كُويَا حِجَازَة بَغْلَمْلَوْ شَامِيَانْ مِيَانْ 29 كُـورْسُونْ نَـهَـال سَــرْوُ (32 و صَـنَـوْبَـرُ خَرَامْكُي (33) يَرْقُ جَمَنْدَه بَسْلَمَ عُسْرِنْ بَاغْبَارْ، بَانْ 30 لَعْلَكُ خَيَالَى حُقَّمُّ خَاطَرْدَه وَارْايِكَوْ، (اللهُ يَاقُون تَابِع أُولْمَهشيدي مَكَانْ كَانْ 31 قلدى سُجُودْ (35 خَدَّتُهَ قَرْشُو كُلُ و سَمَنْ اتْدى قديدامْ قَامَتكَمه سَرُو بُوسْتَانْ 32 طُوتُدى جَهَاني پَـرْتَـو خُسْنُكُ كُنَشْ كبي طُولْدُى صَدَاق عشْقَتْلَه كَاخ كُنْ فَكَانْ 33 أَفْلَاكَ \* چوقْدى وَلْوَلَةً عَرْضَةً زَمينْ انْدى زَمينَد غَلْغَلَمُ آسُمانيان 34 بَاقِصفَتْ نِه بُلُيل رُنْگِينَ (36 آبَاكُلَه نَه أُولَه طُلْعَتَكُ كَبَى فَوْخَنْدَه كُلْسَتَانْ 35 حُسْنُكُ كُليكَ بَاغ جهَانْ كُلْشَن ارَمْ قَوْ سُو قَوْارْ بُلْبُلُ (37 و صَدْ گُونَـه تَاسْتَنانْ 36 دَرُكاه حَقَّم يُورْ طُوتَمام (38 بَرْ مَزيدٌ أُولَا جَاهُ و (39 جَلَال سَلْطَنَتُ و بَاخْت جَاوِدَانْ

يَادِيدَه جَانْ كِيبِي (30 أُولَايْدِي (29 أَكُوْ (28 أُولْمَيْدِي (29 يَاكُوْ (28 أُولْمَيْدِي (27 يَهَانْ وَ. 8. مُطْتَّلَا أُولَه (8. أُولَه (8. مُطْتَّلَا (31 يَهَانْ وَلَا (32 يَهَانْ رَوَانْ رَوَانْ رَوَانْ رَوَانْ رَوَانْ (35 يَشْق اَلْنَه كَارُوانْ رَوَانْ (35 يَشْق اَلْنَه كَارُوانْ رَوَانْ (38 يَشْق اَلْنَه كَارُولَا (38 يَجْلُلُ و سَلْطَنَتْ (39 يَبُرُ فَرِيدُ اُولَا (38 يَتَلَا و سَلْطَنَتْ (39 يَبُرُ فَرِيدُ اُولَا (38 يَبِيدُ اُولَا (38 يَبُدُ أُولَا (38 يُبُدُ أُولَا (38 يَبُدُ أُولَا (38 يَبُدُ أُولَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يَبُدُ أُولَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يُبُدُ أُولَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يُبُدُ أُولَا (38 يَبُدُ أَوْلَا (38 يُبُدُ أَوْلَا (38 يُبْدُدُ أَوْلَا (38 يُبْدُ أَيْلُا وَ أَسَالْطَنَتُ (38 يَبُدُ أَيْلُا وَ أَسَالْطَنَتُ (38 يَبُدُ أَيْلُا وَيُعْلَى أُولَا (38 يُلْلُونُ أَيْلُا وَيُعْلَى أُولَا (38 يُبْدُلُونُ أَيْلِا (38 أُولَا (38 يُبْلُلُونُ وَالْلُونُ وَيُعْلِيْ وَالْلَالِيْلُونُ وَالْلَالِيْ كُلُولُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُسْلِيْكُونُ وَيُولُونُ وَيُولُولُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلَالْمُ وَلِيْلُونُ وَيُعْلِيْلُونُ وَلِلْمُ وَلِيْلُونُ وَالْمُعْلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُونُ وَلِيْلُ

37 تَا شَمْعِ (10 آفْتَابِ (11 جِهَانْتَابُ (21 صُبْحَكَمْ
(32 صَبْحَكَمْ
(34 كَوْرِ الْفَقْكَةُ وَضْعَ الِيكَةُ بِيرْ سِيمْ شَمْعَكَانْ (44 عَلَمَ عَلَمَانْ (44 عَلَمَ عَلَمَ اللهِ 38 شَمْعِ يَلِقَاكُنْ (35 أَنَكُلَّهُ أَنِكُا اللهِ 38 شَمْعِ يَلِقَاكُن وَ (46 عِصْمَتِ ثَارَنْكَةً جِهَانُ 39 نَرَمُكُن وَ اقْبَالُ هَمْنشينُ 39 بَخْتُ سَاقِي وَ اقْبَالُ هَمْنشينُ جَهَانُ عَلَى وَ اقْبَالُ هَمْنشينُ جَامُ سِيمُ رَسَاغِيرٍ (47 يُولَادٍ زَرْنِشَانُ جَامِ سِيمُ رَسَاغِيرٍ (47 يُولَادٍ زَرْنِشَانُ

. دَوْرَان (43 مَافْتَاب (40 مَافْتَاب (42 مَافْتَاب (43 مَافْتَاب (44) Das ganze Distichon fehlt in einigen Cod. 45) مَافْتَاب (46 مَافْتَاب (46) عَصْمَتْ و (46 مَافِتَاب (47 مَافْتَاب (47 مَافْتَاب (48 مَانْ (48 مَافْتَاب (48 مَانْ (48 مَافْتَاب (48 مَافْتَاب (48 مَافْتَاب (48 مَافْتَاب (48 مَافْتَاب (48 مَانْ (48 م

Siehe: Bâkî's, des grössten türkischen Lyrikers, Diwan, Zum erstenmale ganz verdeutscht von J. v. Hammer, S. 3—6.

دَرْ مَدْجِ سُلْطَانْ سُلَيْمَانْ عَلَيْهِ ٱلرَّحْمَةُ وَٱلرِضْوَانْ .Nro 2.

رُمُل : ٢٥١٥ - ١٥١٥ - ١٥١٥ و

انْدى شَهْرى شرَف مَقْدَم سُلْطَانِ جِهَانْ رَشْك بِاغِ ارْمُ و غَيْرَت كُلْرَارِ جِنَانْ
 مَشْك بِاغِ ارْمُ و غَيْرَت كُلْرَارِ جِنَانْ
 مَادْمَانْ أُولْدُى بُو كُونْ دَوْرِ كُهَنْسَالٌ يَنَه وُصْلَتِ يُوسُفِلَه نِيتَه كِه يِيرٍ كَنْعَانْ

روْشَنْ أُولْـدُى آچـلُـوبْ ديدَةً يَـعْقُوبِ آمَــنْ دَميدر مَـنْـيلِ عشْرَتْ أُولَه بَـيْـتُ (١ ٱلْاحْرَان 4 أُولْ زَمَانْ ايرْدى كه بيكْ (2 نَازِلَه طَاوِّس نَشَاطْ إيدَه صَحْن حَرَم بَاغِ جِهَانْدَه جَوَلَانْ مَهْ حَدِماً رَايَتُ مَنْ مُنور جَمَانَ أَفْرُورِي مَـطْـلَـع صُبْحِ (3 طَغَرْدَنْ يَـنَـه أُولْـدُى تَابَانْ أُومَّ وَ كُمْ أُبُولِنَهُ كَعْبَهُ مَقْصُونَهُ وَصُولًا كَچْدى چُونْ دَوْلَتلَه يَوْلُو يَرِينَه أَرْكَانْ دَولَتْ اقْبَالْ ( وَ قَلُوبْ أَيْلَدى طَالِعْ يَسارِي حَاصِلِي اُوسْتُمِزَه دُونْدُي سِيهُم كَرُدَانْ 8 نياچَه نَمْ ( ْ كَرْدِلْهَ دَمْبَسْتَه قَالُوبْ غَنْ چَهصفَتْ بَغْرِمزْ دَنْمشيدى ( ْ خَنْجَرِ خَارِ هِجْرَانْ حَمْد لَـلَّهُ-رِكُه وصال شه فَرْخُنْدَه خِصالْ قَلْبِمِزْ آچْدى يَـنَّـه نيتَه كـه (7 وَرْد خَنْدَانْ 10 أُمهَركان كَرَمْ نَعقْد حَييات عَالَمْ رُوْدُر جِسْمِي جَهَانٌ مُلْكَتنَه حُكم رَوَانْ 11 حَافِظ دِينِ قَوِى حَامِيُ شَرْعِ نَبَوِى طَايِعِ أَمْرِ خُدًا تَابِعِ نَصَّ قُوْآنَ 12 خُسْرَو جَمْءَ ظَمَتْ دَاوَر خَاقَانْ سَطْوَت بَلْكُهُ أَثُّ كُمْ قُولُي جَمْ عَبْد حَقيري خَاقَانْ 13 دَاوَرِ دَوْرِ زَمَانَ شَاهُ سُلَيْمَانٌ (8 أُولُ كَيمْ يُوزْ سُورَرْ پَائِي سَمَنْدِينَه مُلُوكِ دَوَرَانْ

<sup>.</sup>وِيرُوبْ (4 مَفَادَنْ (3 مَفَادَنْ (3 مَفُولَلَهُ (2 مَثَانَ (3 مَفُادَنْ (5 مَثَانَ (4 مَثَانَ (5 مَثَانَ (6 مُثَانَ (6 مَثَانَ (

14 شَاه جَمْشيدٌ (9حَـشَـ خُسْرَو (10 خُورْشيدْعَلَمْ (11 سَر سَرْدَار سَرْافْراز سَالَاطین (18 جَهَان 15 خَاكَ رَاهِي كُهَّرِ تَاجِ سَلَاطِينِ ("أَ زَمَانْ ايَغِي طُپْرَغِيدِر شُرْمَـهُ عَيْبِ اَعْيَانْ 16 تَاجْدَارَان جهَانْ سَايَدِيْشِينِ عَلَمِي سَرْفَرَازَان مممالك يُسولُنه سَرْبِسازَانْ 17 كُهُو (١٩ تَاجِي صَيَاسِيلَة مَمَالُكُ رُوشَوِيْ خَنْاجَرِ عَدْلَى جَلَاسِيلَه جِهانَ پُرْ لَمَعَانُ (15 حَـرَم قَـدْرِنَه بِـرْ گُـنْـبَـدِ زَرْگَـارْ فَـلَـكْ آثُهُ بِرْ طَاق مُرَمِّعُ كُمَر كَآهُ كَآهُ 19 آتَـش شُعْلَةً شَمْشير جهَانْتَابِنْدَنْ كُفْرُ و الْحَادْ كُتُبْخَانَهُ الْعُسَى أُولْدُى سُوَرَانُ 20 تاجْـدَارًا بَـاشِـنـه (15 دَارُ اوْلَـه تَـاج دَارًا خنْمَت خَاكِ دَرَقٌ بِنْمَزِيسَه رِفْعَاتْشَانْ 21 فَلَك سَلْطَنَت كُ سَبْعَةً سَيِّد، كُمامْكَمارًا أو يَمدى سَرْ عَمَلَمِ نُمورًافْشَانْ 22 أَيْـلَـدى لَـشْكَر مَنْصُورُثُ أُو بَيْرَاقْلَرلَـه وَادِيُّ نُصْرَتُ و دَشْت طَغَرِى لَالَمِستَّانْ 23 غَازِيلُوْ پَائِي سَمَنْدِينُ يَنَا مُ حَنَّالَدِيلُوْ عَالْمِيلُوْ عَالِمَا مُعَالِّمُ عَالِمُ كَالْمُ خُون أَعْدَايي أو دَمْ (17 كَأَيْلُديلُر سَيْل رَوَانْ

13) واقع. 14) على 15) Der Doppelvers steht in einigen Hand-

schriften hinter dem 19. V. 16) تنگ (17 يار وووen M.

24 طُوبْ ايدُوبْ (18 كَلَّهَ لَرِي عَرِصَمَدَ تيغَكُّ (19 هَرْ دَمْ دُشْمَى ديني بُو أَسْلُوبَه قَلُورْ سَرْكُرْدَانْ 25 سَم (<sup>20</sup> أَعْدُاكْمِي بُوِيَارْ قَالَمَه دَمَادَمْ (<sup>21</sup> قلجكُ أَنْكُرَهُ خَلْقَ اَنْكَيْجِوْنْ دَدِيلَوْ سُرْخِسَـرَانْ 26 لُطْف حَقَيلَة بُوكُونَ أُولْدُى آيَا كَان كَرَمْ بْرْ نَجِه فَصْل سَنَكُ شَان شَرِيفَكُّدَه عَيَانْ (22 27 سَاكُه كَسْبَى عِمَالَتْدَة مُعَادلُ طُوتْسَمْ فَصْلَهَ ور سَنْدَهُ أُولَانْ (23 دُونَتْ و دين و ايمَانْ 28 عَـدْلُ و دَّال عُـمَرُ و صدْيَى و صَفَائَ صدّيقٌ علم و عرقان على حلم و حَياى عُثمان، 29 رَوْضَةً دين و (٤٩ جَمَنْزار شَرِيعَتْ أُولَلي (25 مَطَر لُطْفُكُلَم مُلْكَت رُومْ آبَادَان 30 مَـنْزِل زَنْدَ فَينُهُ و مَحْدِمَع الْحَادُ أُولَـلـي عَـرْصَـر قِهْرِكُـلَـه خطَّـهُ ايسرَانُ ويسرَانُ 31 مَحْو اُولُـٰ پُـٰذُرْ سَـَرَ شَمْشَــرِ جِهَانَـُكـيرَكُّلُـــه لَـوْحِ عَالَمْكَ اُولان نَـعْش (60 صَلَالُ و طُغْيَانْ 32 خَلْق رَاحَتْدَه سَحَابِ كَرَمِـثْنَ فَيْصِنْدَنْ بَلَى أُويْخُو كَتْنُورُ وْطَبْعَه هُوَايُ بَارَانْ

<sup>18)</sup> دَيْكُدُدُ (19 مُرْدُمْ (19 مَرْدُمْ (20 مَايْمِ بَايْدِينَ (20 مَايْدَ بَايْدِينَ (20 مَايْدُ بَايْدُ (20 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدُ (20 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدُ (20 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ (20 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ (20 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ (20 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ (21 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ (21 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ بَايْدَ (21 مَايْدَ بَايْدَ بَايْدُ بَايْدَ بَايْدُ 

33 بَارَكَ ٱلْـلُّـهُ زَهِـي يَانشَـه عَـانلُ كَـمْ شُرْقدَنْ غَرْبَه دَكينْ بُولْدُى جَهَانْ أَمْنُ و امّانْ 34 لَوْحَشُ ٱللَّهُ زَهِي سَلْطَنَتْ قَاهِرَة كَمْ (27 قَافْكَنْ قَافَه جهَانْ جُمْلَه مُطَيع فَرْمَانْ 35 عَـرْصَـةً مَـدْخ و ثَـنَـاكُكُ بُولِيمَز (28 يَايَانيْ يَيْك أَنْديشَه أَكَرْ بِيثُ يِـلْ أُولْـوْرَسَه يُهِيَانَ 36 أُولْدُي (29 وَصْف سَخُونْآرَا كَيلَه شعر بَاقي رَفْعَت پَايَدَدَه قَمْسايَةً نَظْم سَلْمَان 37 ايْردى سَلْمَانَـٰه سُورى (30 شعْـرى كَمَالَيْ بُولْدى لُطْفُكَّه قَالْدى آيَا خُلسْرَو صَاحبْ ديونْ 38 بَحْر نَظْم اچْرَ ابْدُوكُونْ دُرِّ گُرَانْمَايَد ايكُنْ خَاك نَنَّتْدَه قَالُوپْـدُرْ نتَهكم گَـوْهَـر كَـانْ 39 خَاكْدَنْ قَالْدِرْ آيَا دَاوَرِ دِيدَنْ بِهِرُورْ كِهُ نُسْتَحَه در جُملَه سَرَاپَای حَديث و قُرآن 40 فَـرْ سَحَـرْ تَـاكِـه نُجُومْ أُوزْرَه نِـيَـام شَبْدَنْ چيقرَة تحيغ جهَانْگيرني مهُور رَخْسَانْ 41 قيلجِكْ أوسْتُنْ أُولَا نِيتَه كِه تيغ خُورْشيدْ سَايَده سَلْطَنَت ثُمْدَه أُولًا أَسُوده جَهَانْ

. شَعْرِ (30 مَدْحِ (29 ؟ پَايَابِيْ (28 . بَاشْمَنْ بَاشْمِ (30 . مَدْحِ

Hammer, a. a. O., S. 6—9.

# دَرْ مَدْجِ سُلْطَانْ سَلِيمْ .Nro 3.

وزج: ---۱---۱۰--۱۰--

1 بِحَمْد ٱلله شَرَف بُولْدُى يَنَه مُلْك (اسْلَيْمَاذِي جُلُوسْ اتْدى سَعَادَتْ ( ْ تَاخْتَنَّهُ اسْكَنْدَر قَانى 2 طُوغُوبْ كُونَ كِيبى زَرِيّنْ تَاجِلَه بَبْج سَعَادَتْدُنْ يَتشْدى شَرْقدَنْ غَرْبَه صيائ (أَعَمْلُ و احْسَاني 3 ( \* بَشَّارَتُّلَم زَمينَه آشُمَانكُ كُلوْزَلسرى آيْكينْ جهانى روشن اندى پوتو أنسوار يَوْدَانِي (5 4 يَـرى كُورِدَنْ (أُنهَانْ أُولْمَقْ نَع مُهْكنْدرْ زَمَاننْدَه جهَاني شُوْيلَه نُوراني قلُونِكُوْ رُوعُ رَخْشَاني 5 مَتَاعِ مَعْرِفَتْ كَلْدى رَوَاجِتْ بُولْكُنْعَى دَمْلَوْ زُّرَافْشَانْ أَيْلُسُون نَـرُّكُـسْلَـرْ أَوْرَاق كُلسْتانىي 6 (7 بِيْرَازِ أُويْنَحُو يُوزِينَ كُورْسُونَ فَلَكْدَه ديدَةً أَنْجُمْ كه چَشْم بَخْت بيدَارى يَتَوْ ( فَوْرَثُ نَكَهْبَاني 7 خُدَآوْند جهَانْ سُلْطَان عَادلْ (قَسَاء دَرْيَادلْ سَّوْاَفْوَازُ' و سَرِيـــُوْاَفْرُوزِ تَاجُّ (¹٥ و تَــخْــتَ سُلْطَانـي 8 پَنَاه دين و دَوْلَتْ پَادشَاه آسُمَان رِفْعَتْ جَنَابِ شَهْ سَلِيمِ بْنِ سُلَيْمَانْ (11 خَان عُثْمَاني

<sup>1)</sup> المَارَثَارُ (4) عَـدْ (5) Der يَسَارَثَارُ (7) أَيْرَارُ (7) يَرَارُ (7) يَرَارُ (7) يَرَارُ (8) يَرَارُ (9) و 10 ganze Doppelvers kommt auch vor V. 2. أَنْ وَالْ (10 يَرَارُ (7) يَرَارُ (8) و 10 و 10 و 10 يَالِيَ اللهِ (9) عَالَى steht vor كَانُ و (10 يَرَارُ (10

شَهِنْشَاه هُمَايُهِ، صَالَعُ و فَرْخُنْدَه (12 أَخْتَمُ درْ (13 جُهان سَلْطَنَتْكَ اللهُ سَعَانَتْ تَخْتنَكُ خَاني 10 أَلنْدَه حَضَرت (14 دَازُدُتُ آهَنْدر كه مُوم أُولْدُي صيبابالخيش أولسه آفاقه نُولِه شَمْشير برَّاني 11 صُو كيبي نار (15 قَهْرِنْكَنْ آرِيرْ برْ دَمْكَ الْويينْ تَنْ (16 طُوتُنْسَه شُعْلَةً (<sup>17</sup> شَهْشيرى نَرْم أَيْلَرْ نَرِيمَاني 12 اِينَرْ سَيْف آيَتى كِيبِي سَرِ آعْدَايَه شَمْشِيرِي حَديث تيغ پُولَادينْ نيجَه شَرْحِ ايدَه كَرْمَاني (<sup>18</sup> 13 عَـلَـوْلَـرْ دُرْ دُخَـانْ أيدِجْرَه كُورِينَنْ تيغْلُرْ گُـويا نَـكَمْ كََـرْد سَيَاهـي رُزْمكَاهـي قَيلْسَه ظُلْمَاني 14 ايدرُلُوْ رَفْنُمُ الْقُلَوْ عَلَمْ مُلْكَينَهُ آعْدَايَهِ غُرَات كُ ٱللَّرنْ مَ من اللَّرنْ من اللَّم اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ 15 مُثَلَّثُ كُوسْتَرْ دَّايِمْ تَمَاشَا آيْلَسَكُ ٱلْدُه مَثْهُ كيثم يتأره أَلَمْاسدْر جام درَخْساني 16 خُدَاوَنْدَا سَيْ أُولْ جَايِكْسُوار (19 مُلْك دُولْتُسَيْ كه (20 رَخْش هَمَّتكُ أَوَّلُ قَدُّمْدَه ٱلَّذِي مَيْدَاني 17 سَمَنْكَرْوَشْ سَمَنْدِكُ يَانَرُ أُودْ ايجْبَوَهِ آتَرُ كَنْدينْ صُو کیبی آقیدر دُوکسه (ا شَرَار نَعْلی سِنْدَانی 18 فَلَكْلَرْ فَـ ْوْقَنَّه بَاصْدى قَـكَمْ دَوْرُكُده فَضْل آهْلى نجِّه بَّامَالُ أيلَه دُنْلِيائُ فَانلَى أَهْلِ عِرْفَانِي

19 كَف جُودُكُ كَرَمْلَمْ كَمْ قَلُونِكُو أَهْلَ عَزْفَانَهُ أُولُ احْسَاني (22 كُل نَسْرِينَه قيلْمَزْ أَبْر نيسَاني 20 سَخًا رَسْمِنْدَه حَـدْنْـدُنْ تَعَجَّاوْزْ أَيْلَمَوْ (23 دَرْيَا كف جُودُ ثُ طُ شُرْغَتْمَ ( الْأَكْرَمُ وَقَانَدَ لَهُ ( الْأَعْمَ اللهُ عَمَّاني 21 يَـريشَانُ ايتْمَدى دَوْرُكْدَه قَوْلُوْ كَمْسَةً كَمْسَةً مَكَرْ مَجْلُسْدَه يَارَان صَفَا كُلْبَرْك خَنْدَاني 22 قَفَادَارْ أُولْدِكُلُمْ شير و يَلَنكُ آفُويَه صَحْوَادَه ايدَرْزُ شُولْقَدَرْ شهْدى (26 رَعَايَتْ حَقّ جيرَاني 23 فَلَكْ ﴿ وَعُرْبَالِيلَه زَرْ بُولْدَى دِيْرَلُو ﴿ وَهُ خَلَ رَاهُكُمْ وَاهْكُمْ ميان والعدة (29 سَيْرِ أَيْلَيَنْلَرْ مَاه تَعابَنى 24 أَكُمَّا هَوْ (30 كُوشِدتَنْ برْ ظَعْنَه طَاشَيْ قُونْكُرْرِلْرْدى نگينڭلَه مُعَارِضٌ كُورْسَهلَرُ مُهُو سُلَيْمَانِي 25 صَبَا كَيبِي كُلِكَارً اتْلَامْ سَحَوْ كُلْوَارَ مَدْحُثْدَه بُو اَبْيَاتِي تَرَثُّمْ (31 قُلْدي برْ مُرْغ خُوشْ الْحَانِي 26 نهَال خُـوشْ خَرَامْتُكُورْ جَهَانْ كُلْزَارنكُ بَاني مُسَلَّمُكِرْ سَكْمًا (٤٤ آيَينُ و أَسْلُوبِ جِهَانْ بَانِي 27 جُنُونُنْ كُورْدُلَوْ جُولِدُ نَهَال سينْ سينَمْ اللَّهُ كُنْمُشْ زَنْجيرِك بَنْد أَنْدَلُوْ سَنُو خَرَامَاني 28 كَـذَائِي آســــَـانــــُثْ آسْـمَـانَــه سَــْ فُـرُو ٰقيلْمَـٰوْ بَكَنْمَزْ حَاصلي كَمْتُرْ قُولِكُ ايوان كَيْوَانِي

<sup>22)</sup> مَا رُبِّسَايِي (25 سَخَا (24 قَطْعًا (23 كُلُ و نَسْرِينَه (25 مَكُلُ و نَسْرِينَه (26 مَا رَبَتْ (26 مَا رَبَتْ (28 مَا رَبَتْ (28 مَا رَبَتْ (30 مَا رَبَتْ (30 مَا يَكُنْكُرُ وَ اللَّهُ (30 مَا يَكُنْكُرُ وَ اللَّهُ وَ (30 مَا يَكُنْكُرُ وَ اللَّهُ وَ (30 مَا يَكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكْنُكُرُ وَ (30 مَا يَكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ رَبِّيْكُرُ وَ (30 مَا يُكْنِكُرُ وَ (30 مَا يُكْنُكُرُ وَ (30 مَا يُكْنُكُرُ وَ (30 مَا يُكْنِكُرُ وَ (30 مَا يُكْنُكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ (30 مَا يُكُنْكُرُ وَ (31 مَا يُعْلِكُونُ وَالْكُرُ وَ (31 مَا يُكُنْكُونُ وَالْكُلُكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُونُ وَالْكُلْكُونُ وَالْكُونُ وَلْكُونُ وَالْكُونُ 
29 ثَنَاخَوانِكُ اُولُورُدى مَاه كَنْعَان طَلْعَتَكُ كُورسَة سَكًّا يُـوسُف دَيْيدى ايـللَّه آكًا يُوسُف ثَاني 30 كَتُورْ جَامِ سُـرُورْأَنْجَامَى أَيْ سَاقِي يَتَوْ جَكْدِكْ (33 جَنْفَائَي دَوْر كَبُرْدُونِي بَلَائَي جَرْخِ كَبُرْدَانِي 31 بَنَمْ أُولْ عَاشَعْ شُورِيدَه كَمْ طُورْمَوْ رَوَانَ أَيْلُرُ دلنْ مَنْ آب حَيْدَاني كُوزْنْدَنْ دُرْ غَلْطَاني 32 ظُهُوْر َ اتْدى طُهَيْرِكُ سِرِي طَبْعِ (34 نُكْتَهِ مَانِهُدَه آقتْدى كَنْدُويَـ (35شعْرُمْ رَوَان پَاك سَلْمَاني 33 بَلْغَتْ كُنوسْمْ أُورْدُمْ خُسْمَوانَه قَفْت كَشْوَرْدَه سَخُنْ مَنْشُورِنَه جَمْده بُكُون طُغْرَائ خَاقَاني 34 أَكَّـرْجِـه بِـيـر دانَـا در كُوكُل فَق بَلاغَـتْكَه وَلْسِي (36 أُولْمَوْ دَبِشْتَان ثَنَاكُكُ طَفْل نَادَاني 35 نشار أَشَاقَه لَايِقْ مُمْكَنْ أُولْسَه بَرْ كُهَرَّ بُولْمَقْ قَرَرْدُمْ تيشَةً آتْكيشَه برْلَه كَان الْمكاني 36 دُعَائَى دَوْنَت شَاه جَهانَه بَاشْلَه أَيْ بَاقي خُدَا پايَنْدَا قُلْسُون تَاجُ و تَحْت طلّ يَزْدَاني 37 زُمْرُدْ تَخْتنَه چِقْدَقْچَه شَاه لَشَكَم أَنْجُمْ جِهَانِي آفْسَم زَرِينِيلَه قِلْدَقْ چَلهُ نُورَانِي 38 سَـرْأَفْـرَازْ أُولْ (37 سَـرِيـر سَلْطَنَتْكَ، كُونْ كبي دَايمْ مُسَدِّرٌ قَلْسُونَ أَقْلَالَكُ ( 3 بُو نُمْ پِيرُوزَه ايواني

<sup>.</sup> نُكْتَهذانهْدَنْ (34 ). جَفَائَي جَوْرِ كَرْدُونِي جَفَائَي (بَلَائُي) (33 ). نُكْتَهذانهْدَنْ (34 ). عَنْد (35 ). نَظْهُمْ (36 ).

39 (30 صَيَابَكْ أُولُ رِكَابِكُ (40 شُعْلَدسنْدَنْ مَاهُ و خُوْرِشِيدَه سَمَاهُ و خُوْرِشِيدَه سَمَنْدُ بَكْتنكُ اِتْسُونْ عَرْضَةً عَسَانُمَده جَوْلَانَسِي

شُعْلَمْسُنْكَ ه (40 مَعَابِكُ ش) 39) شُعْلَمْسُنْكَ ه

Hammer, a. a. O., S. 9-12.

قَرْ مَدْجٍ صَدْرِ ٱنْعُلَمَاء وَآبْلَغِ البُلَغَاء ابو السُّعُون افندى Nro 4.

هُجْتَثْ ِ: ٥-٥-١٥٥١ - ١٠٥٠ مِحْتَثْ

1 آغَـوْدى بَـوْنله يَـوْيـوْ چَمَنْدَه جـسْم نِـهَانْ
 نِــتَــه كِــه پَـنْبَـهُ دَاغِيلَه ســيــنَــهُ آبْــدَالْ

2 زَمِينَّه بَــاد ۗ هَــوَادَنْ چُــوِقْ ۖ اَقْچَهُ دُوشْدُی يَنَهِ پُرْ اتْدی دَامَن صَحْرَایی طُولْدُی جَیْب جَمالْ

3 مَكَّرْ كَمَ خَقَّمُّ چَـُرْخِكُنُّ زَمَانَـه خَـرَّاطَـيَ - دُوكَرْ تَـرَاشَهسِنِي كُـوهُ و دَشْتَه بَـرْفَمِثَـالْ

4 زَمِينَهُ دَامَونَ آَيْرِيلَهُ صَّرَجْدى سِيمِي فَلَكْ بُو حَالَتِي كُورِيِجَكْ مَايِلْ أُولْدُي (1 تَازَة نِهَالْ

5 بُو فَصْل اچَنْدَه شُو كَمْ قِيلَدى صَبْرِى سَرْمَايَهَ ٱولُـوْر نِـهَـالِ چَمَنْ كِيبِي غَـرْفِ مَـالُ و مَنَـالْ

اتَارَة (1

6 جهَاني بَرْفلَه يَدْ طُوتْدى قيشْ قيامَتْد، عَاجَبْهي يَرْ يُدوزُنَه چقْسَه هَـبْ دَفَائِينِ مَالْ 7 يُوْ أُولْدُى شَاخْلَى أُورُه يَاخْدَنُ آينَعَلَرْ غَـرِيبٌ صُورَتَه كيْردى بُو فَصْل ايجِنْكَ غَزَالْ مَكَّرْ كِه عَالَمِ عُلْوِيدَه نَوْبَهَارْ الْوَلْدُى دُوكَوْ شُكُونَةً بَادَامي صَحْن بَاغَه شَمَالُ سَـوَاحـل چَـمَنَه چقْدى گَنْمِ ( عَبَادْ أُوزْرَه يُـونَـلُـدى خُـسْرَو نَـوْرُوزَه دَوْلَـنُ و اقْبَالْ 10 دُوشُندُى بَـرْف سَـرَاپَـايْ صَحْن صَحْرايَــه أغَـرْدى رُوئ زَمين صَنْكه تَخْتَهُ رَمَّالْ 11 نستسان پائی وحسوش و طیبور محداده چــزِنْدى ريــك سَفيدْ أُوزْرَه گُــويـيّـا آشْكَـالْ بَيَاصْ دُوشْدُى فَلَه شَكْلِ طَالِعِ آيًامْ مثَال جَهْرَةً بَاخْدِت أُدِيدِب فَرُوْخُ فَالْ 13 سَر آفَاضِل آفَاقُ مُلْفَتَدَيُّ عَلَامُ الله عَلَيْ وَ كَمَالُ آفْتَابُ جَاهُ و جَلَالُ 14 امّام صَفّ أفاضلْ آمير خَيْل كرام آمين دين و (3 نُولْ خَواجَـه خُجَسْتَه خصال 15 أَبُو حَنيفَةُ ثَاني آبُو ٱلسُّعُودُ أُولُكمُ فَصَائِلٌ أَي حُيرَهِ أَفَاصَلُ أُولُيْكُرُ آكَّه عَيَالٌ . 16 أو كِمْ يَرِنْمِشْ آزَلْ طَاق بَارْكَاهِمْ اَرْلُ طَاق بَارْكَاهِمْ مَــَلانُ و مَلْجَأً آرْبَـابِ فَضَّلُ و أَهْــل كَــمَــالُ

<sup>2)</sup> مَا الله عَلَى الله الله vgl. Vullers, Lex. pers., I, 159. 3) وَالله عَلَى الْوَرْك الله عَلَى الْوَرْك الم

17 شُورَدُّلُو شَان شَرِيفنْدَه وار أنكُ عَظَمَتْ كه كَنْدُوسْنْ يَتُورْ مَجْلسينَه كَلْسَه جَلَالْ. 18 صُرُوب تبيغ حَوَادثُدَنْ اوْزُكَه بُولْمَدلُوْ شُولَمْ كَدُّ كَنْدُولَوبِينْ آكَده ( \* قلْدلَوْ آمْثَالْ 19 نُحُومُ احِنْدَه ثُرَيّا تَرَازُويلَه يُحورُور كه صادر أولمميد أيسام دولتنده وبال 20 كَمِينَه بَنْدَةً ديرينَده كمَّ خُلَدَاوَنْدَا بُو بَـنْـدَه جَـانَبني لُطْفُكُ اتْمَسُنْ اقْسَالْ 21 مَعَارِف أَصْلَنَه قَالُوكُكُنْ ايرشُورْ مَعْدُوفْ فَصَائِلْ آهْلنَه طَايُ وَكُلَّكُنْ ايرشُورْ افْصَالْ 22 كَـرِيــمُ أُوزُكُلُه مُكَرَّمْ (5 جَهَانْـدَه لُطُفُ و كَرَّمْ شَـرِيفْ آدكُّلَه مُشَرَّفٌ قَـبَالًا أَتْ الْسُلِيفُ الْسُبِاللَّهُ الْسُبِالْ 23 عَـرُوس نَفْـرَة ثَـنَـاكُـي بَـنَمْ قـلَانَه قـلَانُ لُهَمْ أَدَائًى كَآنُهُ اللَّهِ رَشَّتُهُ الْاَحِهُ خَيَال 24 سَلَاسَتِ كَلْمَاتِمْ صَفَّايُ أَشَّعَارُمْ أَقُرْ صُو كِيبِي قِلُونِدُرْ قُلُوبِدِي هَبْ مَيَّالْ 25 تَـرَانَــ أَيْلَسَهُ بُـلْـبُـنُ چَـمَـنْـدَ الْعُتَارِمُ ( كَلُوبْ أُوكُنْكَ ، زَمِينْ بُوسْ ( ايدَرْدى آبِ زُلَالْ 26 وَليكُنْ آينَةً طَبْعِ صَفْرَتْ آيينَكْ بُسو رُوزُگُـــاْرَى؛ وَارْ صُـورَتــنْـكَ، گَـــُود مَـــلَالْ 27 فَصَائًى فَقْرُ و فَسَلاكَتْنَهُ صَوْلَحِنان قَضَا كَتُورْدَى كُـوىصفَتْ دُونَه دُونَه بَاشْمَه حَالْ

طُوتْدُلَرُ (4

ايكةيْدى (7 كُلُورْ (6 جَهَانِ لُطُف (5

وَهِ مَيشَهُ نَوْكِسِ الْفَبَالُ و بَخْتِ خَـوابْ ( آ آلُودْ فَهِيشَهُ فَرُكِسِ الْفَبَالُ و بَخْتِ خَـوابْ ( آ آلُودْ وَلَالَعْ مُحَشَّوَشُ الْأَحْحَوَالُ وَلَيْنِ بَاخْتُ و سَوَار سَعَادَتْ الْحَدُ دَكِلْ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

Hammer, a. a. O., S. 13-15.

<sup>8)</sup> المور (8. المور أورَّنَدى الله عليه المور (9. المور (8. المور

### دَرْ مَدْجِ صَدْرِ ٱلْوزَراء عَلِي پَاشًا .5 Nro

#### رمل: ٢٥١٥--١٥٥١ --١٥٥٠

رُورْبَيْخُـش أُولْدُى مَسِيَحَاصِغَتْ أَنْفَاسِ بَهَارْ آچدار ديد دوري خواب عَدَمْدَن آزْهارْ تَازَه جَانْ بُولْدُى جِهَانْ ايْدى نَبَاتَاتَه حَيَاتُ (أ يَرْلُونْدَه حَرَكَاتُ آَيْلَسَهَلَـرُ ( ﴿ سَرُهُ و جِـنَـارُ دُوشَهدى يينَه جَمَنْ نَطْع زُمُرُدُفَامين سيم خَامْ أُولْمُ شَكَّنْ فَرْش حَرِيم كُلْزَارْ يَـنَـه فَـرَّاشِ صَـبَـا صَحْن ربَـاط چَمَنه كَلْدى بسْ قَافِلَه فُونْدُرْدى يُوكُى جُمْلَه بَهَارْ لَشْكَرِ أَبْرِ چَمَنْ مُلْكُنَهُ أَقَىْ صَالْدى طُـورْمَـه يَغْمَانَه يَـنَـه نيتَه كه يَـاغـي تَـاتَـارْ ( \* بَاشْنَه ( أ بسر نجِّه يَسرْ طَاقنُورْ التُّهُرِيُ تَللُّو خَيْم أَزْهَا رَه مَكَوْ زَنْبَقُ أُولَيْكُوْ سَرْدَارْ دُوشَهدى مهر فَلَكْ يُولِلِّرى ديبَالرُّلَه. اتْـدَى تَشْرِيفْ جَمَنْ مُلْكُنْي سُلْظَانِ ( وَ بَهَارْ دكدى لَـشْكَرْكَ أَزْقَارَه صَنَـوْبَـرُ تُوغِينُ خَيْمَهَلَوْ قُورُدُى (9 يَنَه صَحْن جَمَنْكَ اشْجَارْ (7

<sup>.</sup> نَهَارْ (5 . پر (4 . فَرْقِنَه (3 . و .ohne folg سرو (2 اَلَّرِنْكَ اللَّهِنْكَ اللَّهِنْكَ اللَّمِنْكَ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْكَ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْ اللَّمِنْ اللَّمِنْ لَمُقَالِمُ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْ لِللَّمِنْكُ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْ لَمِنْ اللَّمِنْ لِللْمُعْلَى اللَّمِنْ اللَّمِنْكِ اللَّمِنْ لَمِنْكِ اللَّمِنْ لِللْمُعِلَّى اللَّمِنِيِّ اللَّمِنْ لِلْمُعِلَّى اللْمُعِلَّى اللَّمِنْ لِلْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى اللْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِيْلِيِّ الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلِيِّ الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلِي الْمُعِلَّى الْمُعِلَّى الْمُعِلِّيِ الْمُعِلِي الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمُ اللَّهِ الْمُعِلَّى الْمُعْلِمِيْقِيْمِ اللْمُعِلَّى الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمِي الْمُعِلِمِي الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمِي الْمُعْلِمِي الْمُعْلِمِي الْمُعِلِمِي الْمُعِلِمِي الْمُعِلِمِي الْمُعِلِمِي الْمُعْلِمِي

<sup>6)</sup> ميتند 7) Das Distichon steht in einigen Cod. vor 7.

9 صُبْحِكَمْ وَلْـوَلَـةً نَـوْبَيت شَـاهـے مے دَكُلْ (8 صَوْت (9 مُرْغَان خُوشْ الْحَانُ و صَدَائ كُهْسَارْ 10 چَمَنْ أَطْفَالنَكُ أُويْنَخُولَرينْ أُوجُورُدَى يَنَهُ صُبْحِكُمْ غَلْغَلَمُّ فَاحْتَم كُلْبَانْكَ فَإِلَّ 11 دَايَــةً أَبْــ يَـنَـه غُـنْ حِـَـهَلِـرُكُ شَبْنَبْكُنْ بَاشنَه أَقْيَه درَرْ نيتَه كه آطْفَال صغَارْ 12 مَـوْسم رَزْم دَكـلْـدرْ دَم بَــزْم ايـردى دَيْـو سُوسَنِكُ خَنْجَرِني طُوتْ لَي سَرَاسَوْ وَنْكَارْ 13 سَـمَـنـ ثُ سينَـةً سيمينيْ آچُـوبْ بَـاد سَحَرْ چُوزْنُي كُلْشَنْدَه (10 كُلُكُ تُكْمَعَلَ بِينْ نَاخُن خَارْ 14 پيرَفَنْ بَرْك سَمَنْ(11 بُروى گريبَانْ شَبْنَمْ 15 (13) زيسب و فَسْ ويسْمَكيديُونْ رُوعٌ عَرُوس جَمَنَه يَاسْمِنْ شَانَه صَبَا مَاشَظَه آبْ آيْنَهِدَارْ (14 16 (5ًا ذُرُّ وَ يَاقُونُكُمْ بِمُ نَخُل مُـرَصَّعُ صَانْدمْ ارْغَــوَانْ أُوزُرَة دُوكُلْمُ شْ قَطَرَات أَمْطار 17 شيشَةً جَرْخده كُورْ بُونْجَه (16 مُرَمَّعُ لَنْخُلي نيحَه آراسْتَه قيلْمشْ ينه صنْع جَبَّارْ 18 بَـرْكَ ارْفـارى فَوَا شُـوِيْـلَه چقرْدى فَلْكُه پُسْ كَسَوَاكِسْ كُسُورُنُسُورْ كُنْبَد جَسْخ دُوَّارْ

<sup>.</sup> ينه (12 كوى (11 يَنه (10 أَلْحَانِ (9 مُسورَت (8

<sup>13)</sup> Nach إيــــن fehlt . 14) Der Doppelvers 15 steht mitunter vor 14.

مُصَنَّع (16) .زُر (15)

19 تم عياسي ويسرلور بُوي بُدي بُدي مريّدم أَجْدى زَنْبَقْ يَد بَيْصَايي كَف مُسوسي وَارْ 20 زَنْبَغِثُ غُنْچَهسيدْ بَازُوبَنْد زَعْفَرَانْ ايلَه يَزلمشْ آثَّه خَطَّ طُـومَـارْ 21 جَامِ زَرِّيننَسِي ظُلُو بَانَةً كُلْرَنْكُ اتْمِشْ كُمل رَعْنَا سَحَرى (17 قَلْمَعْجُونْ دَفْعِ خُمَارْ (18 22 دَقِي غُنْجَةً تَـرُ دُولُـو لَطَّايِفْ سُويْـلَـوْ كُولُوْب آچِلْسَه عَجَبْمِي كُل زَنْكين رُخْسَارْ 23 كَـوْهَـر فُـرْمَتِي آلْـدرْمَـه مَـقَـنْ دَوْر فَلَكْ سيم و زَرْكَه (19 يُسوزُوكُني بُوبِيامَسُون نَسَرُكُ سُوارْ 24 جَام مَى قَطْرَ الري سُبْحَة مَرْجَان أولْسُون (20 كَلِمُ وَزُرُقُ و رَبَادَنْ السِمَولِمُ اسْتَغْفَارْ 25 لَالَهُ صَحْرَايِي بُو كُونَ كَانِ بَلَخْشَانُ اتْلَى وَّالَهِ كُلْمُ الْمَارَةِ مَنْ سَلَمْ الْمِلْمِي فُرْ شَهْمَوَاْر 26 دَامَنَى دُرُّ و جَـوَاهـرْلَـه پُـرْ اتْـدَى گُسل تَـرْ (21 كـ ايـده خَاك در حَصْرَت پَاشَايَه نَتَارْ 27 صَاحِب تيغُ و قَلَمْ مَالَكُ (22 جَامُ و خَاتَمْ آصَف جَمْعَظَمَتْ (23 دَاوَر جَمْ شيدْوَقَارْ 28 آسْمَانْ پَایَد هُمَاسَایَه عَلی پَاشَا کیمْ ايرَة مَنْ طَان جَلَالينَه كَمَنْ اَفْكَارْ

الْمُكَيُّونُ 18) Doppelvers 21 steht bisweilen vor 20. الْمُكَيُّونُ 18) . الْمُكَيُّونُ (20 كُوزُكُّى (21 كَايِكَة خِدْمَت خَاك دَرِ پاشاية نِثَارْ (21 كَايِكَة خِدْمَت خَاك دَرِ پاشاية نِثَارْ (21 كَايْك وَوَقَارْ (23 كَايْك وَوَقَارْ (32 كَايْك وَوَقَارْ (32 كَايْك وَوَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وقارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وقارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (33 كَايْك وَقَارْ (34 كَايْك وَلَايْك وَيْكُونُ وَقَارْ (34 كَايْك وَلَايْك وَلَايْك وَيْكُونُ وَقَارْ (34 كَايْك وَيْكُونُ وَقَارْ (34 كَايْك وَيْكُونُ وَقَارْ (34 كَايْكُونُ وَقَارْ (34 كَايْكُ وَيْكُونُ وَقَارْ (34 كَايْكُ وَيْكُونُ وَيُعْلُمُونُ وَقَارْ (34 كَايْكُ وَيُونُ وَقَارْ (34 كَايْكُ وَيُونُ وَقَارْ (34 كَايْكُ وَيُونُ وَيُعْلُمُ وَيُونُ وَيُونُ وَيُعْلِمُونُ وَيُعْلِمُونُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلِمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيْكُونُ وَيْلُمُ وَيْكُونُ وَيْكُونُ وَيْكُونُ وَيْكُونُ وَيْكُونُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيُعْلُمُ وَيْكُونُ وَيْكُونُ وَقَارُ وَيْكُونُ وَيُعْلِمُ وَيُعْلِمُ وَيُعْلِمُ وَيُعْلِمُ وَيُعْلِمُ وَيْكُونُ وَيُعْلِمُ وَيْكُونُ ولِيْكُونُ وَيْكُونُ وَيُعْلُمُ وَيُعُونُ وَيُعْلُمُ وَيْكُونُ و

24) غَشْمِیْ (25 کُلْمَیْ (26 کُلْمَیْ (25 کُلْمِیْ); das ganze کُلْمَیْنِ (25 کُلْمِیْ); das ganze کنورنما (24 کُلْمَیْنُ (30 کَلْمُونُمِیْ (28 کَرِیدِیْمْ (28 کَرِیدِیْمُ (28 کَرِیدِیْمُ (28 کَرُیْمُ (28 کَرُمُ (28 کَرُیْمُ (28 کُرُیْمُ (28 کَرُیْمُ (28 کَرُیْمُ (28 کُرُیْمُ (28 کُر

31) Anstatt dieses und der folgenden Doppelverse 36 u. 37 sind in einigen Hss. folgende zwei Disticha zu lesen:

34 بَاغِ جُـونُذْ ـ كَه نَهَالُ كَرَمِنْ كَنْ دَرِيلُورْ لُطْف بِـى مِنَّتنكُ مَيْوَالْنِدْ نَ فَرْبَارْ 36 ايشكى خَاكِيمْشْ يُوزْ سُورَّ جَكْ حَيْف دَيُو طَاشْدَنْ طَاشَه دُوكَوْ بَاشِنِي شِمْدِي ٱنْهَارْ

habe ich bloss nach der Ähnlichkeit der sonst undeutlichen Consonantengruppe geschrieben.

36 أَيْلَمَوْ كَمْسَم بُكُمِنْ كَمْسَم النَّكِنْ 32 أَفْعَانْ بَـنْم عشْرَتْـدَه مَكَّرُ مُطْرِبُ المنْـدَنْ آوْتَـارْ 37 شَرْعَه أُويْمَزْ نيكهاهم (33 نَالَه و زَارْ آيْلُرْسَه كَرْجِهِ قَانُونِهِ أُويَدِ وَمُزْمَةً مُوسِيقَارْ (31 38 كَشْت إِيدَرْكَتْ چَمَن مَدْخ و ثَنَاكِي خَاطْر لَايِثْ أُونْدُى دَلُّ ( 34 نَدَاكُما اللهُ أَبُو شَعْر قَمْوَارْ 39 كُـلْ كَبِي كُلْشَنَه قيلْسَكُ نُولَه عَرْض ديدَارْ خَيْلِي دُوكُلْدُي صَحِلْدي يُـولُكُم فَعْل بَهَارْ 40 رَشْك دَنْ مَانْكُلُه خَنْجَمَه دُوشَكُي وَالَّه 40 بَوْك سُوسَنْ مَا كُورَن النَّدى صَنُورْ آنِسَى قَرَارْ 41 كَچَةمَـزْ چَنْبَو كِيسُوئ كَــيِهْكَـيرِثْـدَنْ كَـرْچـه كُمْ ضُعْفَلَه برْ قيلْجَه (35 قَالْيْدارْ دل زَارْ 42 طُـرَّه لَـرْ مَلْكَتَ جِينَ نَـاْفَةً مُشْكِينٌ (36 أُولُ خَالً كُوزُتُ آفُونَ خُدتَى غَمْزَه لَركُدر تَاتَارْ 43 دل مَعجْرُوحَه شَفَابَخْرِش رُخُ و لَعْلَمْدرْ كُلْبَشَكَّرْلَد بُدولدورْ قُوَّدى طُبْع بيمَارْ 44 دَكْمَه بـوْ كَوْهَرى (37 كـرْيُـوكنَّه صَالنْـكْرْمَــرْ كُورِولي لَعْل رَوَانْ بَخْسَمْي چَشْم خُونْبَارْ 45 قُومَه بَاقِي قُولُكُمي جُرْعَـ مَفَتْ آيَقُلَه تَسْتَكِيرُ أُولُ آكًا أَيْ دَاوَرِ عَالِي مَقْدَارْ

ابُ و شِعْرِ لَطِيفُ و فَـمْـوَارْ (84 انَــالَـةً زَارْ (83 نَالَه (82 ابُـو شِعْرِ لَطِيفُ و فَـمْـوَارْ (84 ابُـو شِعْرِ لَطِيفُ و فَـمْـوَارْ (85 ابُولْدُی (86 ابُولُدُی (86 ابْدر (85 ابْدر

39) Der Doppelvers fehlt mitunter ebenso wie auch die beiden folgenden Disticha in anderen Hss. fehlen. 40) الْمُنْ أَنْ الْمُعْنَى 41) عنين. 42) عنين 43) Fehlt mitunter. 44) مُفْتُ Gelegentlich findet man auch folgende abweichende Reihenfolge der Disticha: 4, 8, 5, 6, 7, 9; 30, 32, 33, 34 (der Note 31) 29, 35 (in anderen Hss. auch: 31, 30, 32); 46, 49, 50.

Hammer, a. a. O., S. 15-19.

### دَرْ مَدْج صَدْرِ ٱلْوَزَرَاء عَلَى يَاشًا .6 Nro

#### رمل : ۲۵۰۱-۱۰۰۱-۱۰۰۱ وس

<sup>1)</sup> مُلْكُنْ أُولُوسِهِ 2) مَلْكُنْ أُولُوسِهِ 3) Fehlt mitunter ebenso wie in anderen Hss. wieder das Distichon 5. 4) Fehlt, wobei wol zu lesen ist: مَنْ حَوَارُهِيّهِ 6) مَنْ حَوَارُهِيّهُ 6) مَنْ حَوَارُهِيّهُ 6.

رَشْك لَعْل لَب دنْدَارْ قُدِرْتُمْشْ قَانَدْ، نُولَـهُ كُمْ بُويْلَهُ نَحِيفُ أُولْسَهُ و لَاغَمْ خَاتَمْ 9 جسْمِنَه نَـعْمل كَسُوبٌ فَـرْقنَه برْ دَاغْ (7 أُورْمُشْ واربسه سَوْدى مَكَرْ يَار ستَمْكَرْ خَاتَمْ 10 وَادِي عَشْقَه دُوشُوبُ تَازَه جَوَارُ، سَوْدي مَكَّرُ بُوكْدُى قَدّين نتَه كمْ بير مُعَمَّرُ خَاتَمُ 11 حَسْرَت لَعْلِ لَـب يَـارِلَـه تَـحَصِيلُ اتْمِشْ تَـن لَاغَـرْ قَـدِ جَنْبَرْ رُخْ آصْفَرْ خَـاتَـمْ 12 نُسْخَه يَازُدْسَه عَجَبْ أُولْمَيْه بَادَامْ أُوزُرَه تَبِ مِجْرَانَه عِلَاجْ أَيْلَمَكُ اسْتَوْ خَاتَمْ 13 طـوْق زَرِيـيْ طَقنُوبْ يِينَه ( قَ قَرِتْمِشٌ قَاشَيْ اخْتيَارْ آيْلَمشْ أُسْلُوبِ قَلَنْدَر خَاتَمْ 14 بُو گُلسْتَانْدَه يَـتَـوْ عَـارفَـه بـوْ گُــلْ چُـونْكُمْ طَاقنُورْ فَوْقنَه برْ دَانَه لله كُسل تَسرْ خَاتَم بَيْصَةً ( وطَايِس دَوْلَتُ مِنْ أَوْ دُرْ شَهُوارْ آشيان شكْلني بَاغْلَرْسه نُولًا كَاهُ خَاتَمْ 16 كُوزْ قُولَاغْ أُولْدُى سَرَاسَوْ كُوزَودرْ آفَاقى بُولِلِي قُرْبِ وَزِيسِ شَدِهِ كَشُّورٌ خَاتَمْ 17 كُوزُكُ أُوسُتُنْدَ قَشَكُ وَارْ ديمَدى كَمْسَه دَخِي ايستالى خدهمت باشائى دلاور خاتم 18 كَرَم كَفَ كُهَرْپَاش عَلَى يَاشَادَنْ بُولْدُى زَرِينْ كَمَرُ و (10 تَاج مُجَوْقَوْ خَاتَمْ

تَناجُ و (10 فَطايَرَة 9) قارِتمش 8) Falsch قارِتمش. عَالَجُ و (10 أُولُمُشْ

19 آلي احْسَانُ (11 و عَظَا مَوْجِينُ أُورْرُ دَرْيَا درْ نَهْ عَجَبْ كَرْ اُولَه غَرْق زَرُ و زيورْ خَاتَمْ 20 بَحْرِ ٱلْطَافُ (12 و كَرَمْدِرْ كَلْف كَوْهَلْرْبَخْشي نُولَة كَوْدُونَا بُصفَتْ أُولَسَة مُدَوَّرٌ خَاتَمْ 21 نيجَه دَرْيَا ديمَيمْ كَلَفَ (13 كُنَهُرْدِيزِنَا كَيْمَا دُيمَيْمُ كَلَفَ انْدَه غَدَّاصْ صِفَتْ بُولْدُى گُهُرُلَدُ خَاتَمْ 22 وَارْيِسَهِ نَجْمِ هِمايَتْدُو اُو فَصَّ رُوشَدِيْ (١١ كـ أُولُـه أَنكُلُه نجِه سَالِكُه رُفْبَ خَالَـمُ 23 بُرْج (15 نُوْلَنْدُه أَنِي أَيْلَسَه يَسْيَدًا نَه عَجَبْ قَيْئَت مَاه نَوْ و صُورت آخْتَرْ خَاتَمْ 24 دُرِّ سِيرْآبْلُه كُورْ أُلْلُبُنَ أَنْكُشْتُنْدَه زَالَه دُوشْمُشْ گُل (16 نَسْرِيـنَـهيّـه بَثْزَرْ خَاتَـمْ 25 سَـرْوَرَا مُـوْمِلِيُوبْ اسْم شَـرِيفَكُ صَقْلَرْ كَاينَاتِي نَه عَجَبُّ قُلْسَهُ مُسَخَّرُ خَاتَمْ 26 طَـوْق فَـرْمَـانَـه چَـكُـوبْ كَـرْدَنْ (17 تَسَليملَرِكْ نجَهُ آزَانَهُ لَـرى أَيْلُكى چَاكَـرُ خَاتَمْ 27 فَلَكُ الْكُشْتَرَى قَدْرُكُد بيرُورَ فِكِينَ وَعَالَمُ عَدْرُكُ مِنْ فَكَينَ (اللَّهُ قَايْلَدِي نَامَكُلَه عَالَمي (اللَّهُ يَكُسُرُ خَاتَمْ 28 كُورُنُورْ نَـقْـش (20 نَـكينكُنْدَ، سَـوَاد مُـهُـرُكُ نَوْلَتَكُ يَـرْمَعْنَه مَاه مُنَاوِّرُ خَاتَـمْ

<sup>11)</sup> und 12) أولور (14 أُنَّهُ بَيَاشَنَهُ (13) fehlt. اللهُ اللهُ (13 أُنَّهُ بُيَاشَنَهُ (14 أُنْكُلَمُ عَلَيْهُ اللهُ (15 أَنَّكُلُمُ اللهُ (15 أَنَّكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ (17 أَنَّهُ اللهُ 
29 يَازْدَى خُوشْ آيَتِ نُونْ وَالْقَلَمْ (12 أَنْكُشْتُكُنَّهُ نَه (22 مدَادْ اسْتَدى نه خَامَه نه مسْطَ، خَاتَمْ 30 (23 سَرْوَرَا نَام شَرِيعَكُمْنَ أُولُورْسَع خَالَى بُولِيمَـزْ رَغْبَت خَلْخَالْ كَبُوتَرْ خَاتَمْ 31 نَـامَثُ آفَـاقَــه ( 34 صَـلُمْ نَـفْاحَــةً عُودُ و عَنْبَهُ مَجْلِس دَوْلَنــُكُـه أُولَـلي مجْـمَـرْ خَـاتَــمْ 32 نَسْت قَهَّرُكُ لَنْ أَكَّرْ سِلَّم طُوفُ نُسَم كُورُنُورْ 32 ديدَةً نُشْبَنَكُم حَلْقَدُ الْأَنْ خَاتَدُ 33 (25 زَارُ و سَرُّكَشْتَةً طَاس غَمْ ايدُوبْ دُشْمَنتُكُ پَنْجَهُ بَخْتَىْ ايلُورْ پَنْجَلَّ شَشْدَرْ كَاتَمْ 34 كُورْرْ ٱلْطَافِكُ لَهُ مَصْلَحَت (38 تيغُ وقَلَمْ بيتُورْ قَهُرِ كَلَه خِدْمَت خَنْجَرْ خَاتَمْ 35 وَارِيسَـ اِيـرْدى أَدَر لُطْفُكُ شَيْ (27 اَلَلْهَـ مُ كَايْـلَّمَشْ كَاسَلْمسنى يْرْ زُرْ و (28 كَوْقَوْ خَاتَّمْ 36 فَتْ مِاب كَرَمي فَرْكه قَيُوكُدَنْ بلْمَزْ حَتياجي آلنَه حَلْقَةً (29 هَرْ خَاتَمْ 37 شُولْغَدَّرْ ايرْدَى (30 هَدَايَا شَرِّف (11 مَدْحَثْلَهُ كِيهُ بَنَانَ قَلَمِمُ الْوَلْمُلَى سَرَاسَرُ خَاتَمُ الْوَلْمُ سَرَاسَرُ خَاتَمُ 38 تُحْفَةً بَرْمُ ثُنِينِمْ 38 لَـوْح زَرِيّـنَـه يَــزُوبْ آيْـلَـسُونْ آزْبَـرْ خَـانَـمْ

39 أَيْلِيُوبْ عَيْشِ خَيَالُ لَبِ (33 دَلْبَرْ خَاتَمْ جَام زَرِينلَه جَكْسُونُ مَي آحْـمَوْ خَانَمْ 40 شَكْل (34 خَالُ و تَعَنَكُ خَاتَم بِيرُوزَونا عَسِنْ كُوسْتُمْ كُورْمَكُمْ أَغْزِكْ كَبِي (<sup>35</sup> خُوشْتَرْ خَاتَمْ 41 كَـرْچـه نَـازكْلكَـلَـه (30 أَغْنَزْتْ ٱرَارْ (37 أَنْكُشْتُكْ دِيمَزْ أَمَّا دَفَنكُ (38 رَازِني (39 صَقْلَـرْ خَـاتَـمْ 42 تَكِي صَدْبِارَه كه شَكْل قَفَس زَرْكُر درْ نَاغُلُرْ دِلْكُ أُولِيْكُرْ أَكَّةَ يَـٰزِيَـرْ خَـاتَـمْ 43 حَسْرَت لَـعْـلَ لَبِكُ بَعْرِني پُـرْ خُوْنِ اتْمشْ دَاغُ يَاقْمَاغَه قُومُشْ (40 كُوكُسنَه آخُكَّمْ خَاتَمْ 44 (أَ فَ مَنْ اللَّهِ عَلَى ( 4 اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّلَّمِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللللللَّمِ الللَّهِ الللَّا الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللل (43 خَال مُشْكينلَه كَوْ (44 خَطْ مُعَنْبَرْ خَاتَمْ 45 نُوشْسَه آيتيتنهسنت پَـرْتَـو نُـور خَـدِّثْ ويسرَه خُورْشيد جهَانْتَابْ كبى فَرْ خَاتَمْ 46 سينَمِثُ دَاغَى إيلَهُ جِسْمٍ دُوتَائِ زَرْدِمْ قلْدى آنْكُشْتُ (قَعْبَالَةَ بَيْنِي بُرِ زَرْ خَاتَمْ 47 صَارَارُوبْ مِحْنَتِلَه بَكْنِي قَرَرْمُشْ چَشْمي وَارْبِسَه بَاخْت سيهُ كَارِنَه أَغْلَرْ خَاتَمْ 48 لَعْدَ لَكُ مِلْ مَارْ كَبِي أُولَـ عَمِي خَمِنْ مَانْ يَسَافُوتْ تَقَن يَـارْ كِبِي قَـانِـي سَـخُـنْوَرْ خَـاتَـمْ

<sup>33)</sup> اَنْگُشْت (37 اَغْنِنْ 36) بر خوش (35 مَنْگُرْد. 37 عَنْنِنْ (38 مَنْگُرُد. 39 مَنْگُر (38 مَنْگُر (39 مَنْگُر (31 مَنْكُرُد (34 مَنْگُر (39 مَنْگُر (34 مِنْگُر (34 مِنْلُ (34 م

46) البردى قبوڭى بىلقى: (48) كَرُدَه (48) كَرُدُه (48) كُرُدُه (48) كُرُدُونُ (48) كُرُدُه (48) كُردُه (48) كُردُونُ (48) كُردُونُه (48) ك

Hammer, a. a. O., S. 19-23.

دَرْ مَدْح فَرِيد زَمَانْ و أَكْمَل دَوَرَانِ خُودْ قَاضى زَادَه Nro 7. هَرْ

#### -uul--uul--uul--uu: da,

1 يَصْرَدُهُ شَامُ أُولِيجَقْ (المَهْرَةُ نَقَابِ رُخْسَارُ ظَاهِ أُولْكُ كُوزُمَد فَيْثَت أَبْرُوي نَكَارْ

آفتَابْ أُوزَرَه مَكَ خَامَـ مَ لَمْ تَامَـ مَ لَمْ تَامَـ مَ مَا مُنْ تَعْدَرُتُ 

قَمْدِرْكُ ٱلْمَتنَع يَا صَغْحَهُ ( أَ أَفْلَاكُ أُوزُرُهُ رًا يَسِرُوپْ مُنْ قَلَم صَنْعِ جَلِيلُ و جَبَّارْ

4 بِيْ كُنَشْ يُبِيْزُلُو فَاقَنْدَهُ فَلَكُ عَسْبَتْلَهُ وَّارْايسَه خِيْنجَرِه نُوشْكُي نتَه كُمْ عَاشق زَارْ

مَـوْسِم عَيْشُ و طَرَبْدِرْ شَب ( عَيدٌ ايرْدى تَيْو مُطْرب چَرْخ (5 اَلنّه الله عَلْدي مَكَوْ مُروسيقار

گُوييا حَاصِرُ ( أُولُوب ايدرُتُه صَاوة عيدَه دَالْ تَسَاجِنْ بَشْنَه كَيْدى سِيهُ وَعَسَّارُ

7 كَهْرُبَا سُبْحَدْسِنْ (7 أَلْدِي اَلَهُ جَرْخَ سَأْلُوسُ خَلْقَه جَوْر ٱيْلَمَدَنْ يَعْنِي أَيدُرْ اسْتَغْفَارْ

8 نَهْر برْ شَاخِ (8 سَيَنْد أُورْدُى فَلَكْ مَجْمَرَنَتَ مَه نَوْ صَنْمَه ( اللهُ شَغَقْدَنْ كُورُنَدِي ( 10 زَارُ و نزَارْ

<sup>.</sup> صَنْع جليل و جَبَّارْ (2) مهر (1

رْخْسَارْ (3).

قَدْر (4

اولور (6) .فَلَكُ ٱلْدى آلَة (5)

آلْهُ شُ (7

<sup>.</sup>سَفیدٌ (8

<sup>9)</sup> اللَّهُ وَ اللَّهُ و

مَاهِي صَيْد اتْمَكياجِين (11 بَحْمَة صَلُوبٌ قُلَّابِنْ مَه نَوْ طُونْـ دُى مَكَّرْ سَاحـل دَرْيَـادَه قَـارْ 10 قَارَه يَقْلَشْدى شَـبْ ايـرْدى دَيْو كَشْتَى عَلَالْ بَادْبَانْ آجْمِشُ أَيدَرْ سُرْعَتلَهَ عَنْم كَنَارْ 11 چـزْمَـكَه دَايــرَةً شَهْسَـهُ (12 مَــاَهــي فَلَكه الْدى أَسْتَاد زَمَانْ دَسْتنَه زَرْيَتْ يُركِّارُ 12 مَد نَوْ دَامْ قُورُوبْ دُوكُدُى (١٤ كَـوَاكَبْ أَرْزَنْ أُومَ مِنْ (١٩ كَالُولَة يَنَة عَيْشُ و صَفَا مُرْغُى شَكَارْ 13 قُودى برْ يَارَة يَخي طَاس زَرْآنْكُودَة فَلَكُ صُـوَّارَة تَـا رَمَصَان تشْنَعَلَــريـــيْ سَـقَـاوَارْ 14 آتَـريــدرْ كُــورُنَــنْ أُورْدُى مــحَـــكَ شَــامَــه مَّاتَاجَقٌ مَيْرَفَى مَوْسَرَه فَلَكْ بِوْ دِينَارْ 15 بَامْدَنْ دُوْشدى دلَا طَشْت مَه نَوْ بُو كيجَه كُفْتُ و كُوييلَـ بُو أُولَّسَه لُنُولَـ هَ شَهُمُ و بَازَارْ 16 أُورْدى چَـوْكَـان زَرى (15 كُـوتَى زُمْـرُدُكُونَـه مَه عيث أُولُدُى يَنَه تنوسَى كَرْدُونَه سُوَارْ 17 قَمَرِي يَاقَعِلُو بِرْ خُوبْ سَرَاسَرْ كَدِيْدي أُولَـ مَنَا بَنْم خُـدَاوَنْدَه فَلَكْ خَـدُمَتْكَارْ 18 وَارِث علم نبى حَصْرَت قاصى زَادَه آفْضَل آهْل زَمَانْ آشْرَف (16 آشْرَافْ و كَبَارْ 19 فُصَحًا وُ بُلَغَا بَرْمِنَه مِيرِ مَجْلِسُ عُلَمَا وْ فُضَلَا (17 زُمْرِهُ سَنَّد شَاُهُ سُوارْ

<sup>.</sup> اُولَه (14 . نُجِوْمُنی (13 . مَاهِیُ فَلَکْ (12 . دَهْرَه (11 . مَاهِیُ فَلَکْ (14 . مَحْلِسِنَه (15 . مَجْلِسِنَه (17 . أَشْرَافِ كِبَارْ (16 . روى (15

20 بُو عَلَى حَكْمَتُ وحَانَمْكَفُ و نُعْمَانُ مَنْقَبْ مُصْطَفَى خُلْقُ و مَسِيحَادَمُ و يُوسُفْ ديـدَارْ 21 مَاه نَوْ مَيْل زَرْ ٱلْمِشْ اَلَه كَحَالُصفَتْ (١٤ ايشككُم حَكَم تَا سِكَةً كَرْدُونَ عُبَارْ 22 أَلْفَهُ كَيْرُمَكِيجِوْنْ فَضْلَمُّ خَدوانِ (19 كَرَمكُ مَه نَـوْ دَسْتِيْ أَچَوْ نيتَه كُهُ شَخْص جَـرَّارْ 23 سينَاءُ آيـنَـهسيـماسنَـه بَـثُـزَرْدى آگـنو صَفْحَةً مَاهُ شَبْآفْرُوزَته آولْمَاسَه غُبَارْ 24 نَـ عَجَبْ فَصْلَنَه نَـادَانْ (20 أَكُمْ انْـكَارْ اتْسَـه الله الْحَمَد مُخْمَارَه آبُو جَهْل اقْرَارْ 25 كُنَشَكُ لَرَّه قَـكَرْ (أُ قَدْرِنَه نُـقْصَانْ كَلْمَزْ أَيْلَسَهُ نور جهَانْتَابني خُقَّاشْ انْكَارْ 26 نَهُ شَرَفْ جَاعِلَهُ كُمْ أُونْسَهُ (23 زَمَانَا سَابِقْ عَلَى اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ كُل تَمْ مُثْمَة كَلْمْ كُلْشَنَه آوَّلْ خَسُ وِخَارْ 27 صَدْرِ عَمَالَى يَسِمْ كَنْجُورْسَمْ نُولَمْ نَادَانِي فَلَكُ تايما ناقصى أعدلايد حقارر معيار 28 بْرْ أُولُورميدى (24 بُكُونْ قيمَت آهْلُ و نَساآهْل (25 نَـاقـ لَ چَـرْخِ ٱكَّرْ الْيَلَسَعِ تَشْخيص عـيَـارْ 29 آزلسی بُسَوْلِلَه فر آیسیس سیپہُر غَسَّارْ کِه گُلُکُ خَوابْگَهِی خَارْ اُولَه خَارِتُ گُلْزَارْ 30 سَـرْوَرَا مِـحْـرِهِ كَـرْدُونِ فَـضَـايـلْ قَلَمكُ مَوْكَرِ هِمَّنكُ أَفْلاك مَعَالَى يَدِه مُدَارْ

<sup>18)</sup> اَنْكَارِ آگُرْ (20 . كَرَمِى (19 . اِيشِكِنْدَنْ (18 . اَنْكَارِ آگُرْ (20 . كَرَمِى (19 . اَشْرَف (22 . اَشْرَف (22 . اَشْرَف (22 . اَشْرَف (24 . زمانِ (23 . اَشْرَف (24 . اَ

31 رَوْعَده علم طَرَاوَتُده نَدم خَدامَ مُّلَد تَــازَهُ لِي اللَّهُ وَ بَـاغَــى نتَهَكُمْ آبْرِ بَهَارْ 32 نُقْطَعلَبُ كُمْ دُوكُلُورْ خَامَعُ مُشْكينكُدُنْ قَرْ بِرِي (<sup>27</sup> شَاهِ له مَعْنَايَه أُولُور خَال عَذَارْ 33 بـر كُهُر كُر سُـوز أَثْما طَبْع شَرِيغَثْدِر (38 كَانَ عِلْم بِرْ بَحِرٍ ذُرَرْ سَنْ أَثَا دُرّ شَهْوَارْ 34 قَاضَيُّ مَحْكَمَةً (29 عَالَم بَالَا بِرُحِيسٌ مُشْكلنْ مُفْتيً رَأيتُكُمنْ ايكرْ اسْتفسارْ 35 بُو قَدَرْ نُـورى كُنَشْ قَنْدَنْ ايدردى تَحْصيلْ اُولْمَ سَم رَأَى (30 جَمِيلَكُ يُصُونُه آينَه الْيَنْهُارُ 36 بُو فَصَايِلْ كه سَمّا (31 بَارِي تَعَالَى ويرْمشْ (<sup>32</sup> اتَّهَمشَّدر بَخبی بِرُّ نَاقِبِلَ اَخْبَارْ اخْبَارْ اِخْبَارْ عَرْبُو كُلَمَانِهُ يَبِرِنَهِ فَرُّ و گُمَّرْ نَظْمَ اَتْسَمْ مَ ايدكهمنز مَرْتَبَةً فَصْلَكُي أَشْعَارُ اشْعَارُ 38 رفعتم (33 قَصْرى (34 صَلَم سَطْح سَمَايه سَاية أَكُّو الْوَلْدُورْسُهُ آكُما (35 بَانِي لُطُفُكُ معْمَارْ 39 ايـرْدى سُـوزْ غَـايَتَه بَاقىي نَه ديمَكْ لَازِمْدرْ حَال مَعْلُوم خُوْ أَيْ خَواجَاهُ عَالَى مَقْدَارْ 40 نت عكم قر سر ما الأون الثون الثانون زيدور دَايدوَ خَدْنَبِ جَدِيْ دُوَّارْ

<sup>26)</sup> عَبَى دَهُ (29 عَبَانُ (28 شَاهِدُ و (27 كُلْشَنِ بَاغَى (30) . هُرْعِ نَبَى دَهُ (30 غَبْرِي دُوْرُ (32 غَبْرِي دُوْرُ (31 غَبْرِيفُكُ (31 غَبْرُيفُونُ (31 غَبْرُيفُ (31 غُبْرُيفُ (31 غُبُرُقُ (31 غُبُرُيفُ (31 غُبُرُونُ (31 غُبُرُ (31 غُبُرُونُ (31 غُبُرُ (31 غُبُرُونُ (31 غُبُرُونُ (31 غُبُرُونُ (31 غُبُرُونُ (31 غُبُرُونُ

## 41 مَاهِ نَـوْ كِيبِى تَـرَقِّيكَه دَمَـانَمْ قَـدْرِثْ (36 چَشْمِ آنَّجُمْ كِمِي بَخْتِكْ كُوزُى دَايِمْ بِيدَارْ

36) .— In einzelnen Handschriften fehlen die Doppelverse: 12, 30, 38; die zweiten Halbverse der Disticha 11 u. 13, sowie die Doppelverse 35 u. 36 wechseln ihre Stelle. Doppelvers 34 kommt auch hinter 32 vor.

Hammer, a. a. O., S. 23-26.

نَرْ مَدْرِجِ أَفْضَلِ ٱلْفُصَلَا مُحَمَّدٌ جَلَبِي Nro 8.

رمل : الاستان المناسبة

1 أورُنْوْ (ابَاشنَه بِرْ تَاج مُجَوْقَرْ سُنْبُلْ أُورُنُوبْ (ابَاشنَه بِرْ تَاج مُجَوْقَرْ سُنْبُلْ أُولُدَى اقْلَيم چَمَنْ تَخْتَنَه سَرْوْرْ سُنْبُلْ 2 شَمْ لَوَنْدَانَه شَمَسْت ايْلَدى طَرْف كَلِمِيْ كُوبْسُنُكُ تُكْمَالِينْ خُورْدى سَرَاسَرْ سُنْبُلْ كُوبْسُنُكُ تُكْمَالِينْ خُورْدى سَرَاسَرْ سُنْبُلْ 3 أُولْدَى كُوبْسُنُكُ يَنَع بِرْ دِلْبَرِ (الْ مُشْكِمِيْ (الْ مَشْكِمِيْ الْ مَدْرُغُولْ الْسَائِيْ وَالْمَرِ الْ مُشْكِمِيْ (الْ مَشْكِمِيْ (الْ مَدْرُغُولْ الْسَائِيْ وَالْمَرِ الْ مُشْكِمِيْ (الْ مَدْرُغُولْ الْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمُولِ وَالْمَرْ وَالْمُولِ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمَرْ وَالْمُولِ وَالْمَرْ وَالْمُولِ وَالْمَرْ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمَرْ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمَالِ وَالْمُ وَالْمُولِ وَالْمُؤْلِيْنِ وَالْمُولِ وَالْمُلْمِيْلُولُ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُعْمِيْنَ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُعِلَّالُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُولِ وَالْمُو

شُولْقَدَرْ وِيلَوْكَ أَكْمَا وَيِنْكَ وَ وَيِهِوْ سُنْبُلْ جَهْرَه كُنْكَ وَ وَيهوْ سُنْبُلْ جَهْرَه كُنْكَ فَ رَيهوْ سُنْبُلْ جَهْم مُكَحَّلْ نَركُسْ

چهره گل سینه سبن چشم مکاحل نرگس خَطْ چَمَنْ غُنْچَه دَهَیْ جَعْدِ مُعَنْبَرْ سُنْبُلْ

مَرْغُوبٌ (3 شِرِينٌ (2 .فَرْقَنَهُ (1

يَازْدربُ مُشْكِلَه بُدِينُونَه حَمَاتُكُ ( ﴿ طَاقَهِي كَنْـ دُوَيه اتْهَكيدي ون خَـلْقي مُسَحَّى سُنْبُلْ صَحْنُ گُلْزَارَةً كَلُوبْ آيْلَدى عَرْض ديدَارْ وَالْمَادُونُ طَعَنُوبُ (وَ كُوسَنَه كُوفَ سُنْبُلْ بَــُمْنَوْ أُولْ بُــوى دلَاوِيــُزَلَــه (6 مُـــوى يَــارَه . بَاشْلَرْ أُوزْرَة نُولَه ( أَكَّـرْ ( اللَّهِ اللَّهِ عَبْر سُنْبُلْ يَنَهُ كُومْكُوكُ تَبَهُ بَاتُمِشْ حِقَهُ كَلْدَى جَمَنَهُ نَوْ بَهَارْ ايرُدى دَيْر ويردى خَلْبَرْل سُنْبُلْ 9 بَدَن پَاكي نَدَنْ بُويْلَه أُولُورُدي خُوشْبُو أولْمَسَه مُشْكُ و گُلابيلة مُحَجَّمَّ سُنْبُلْ 10 وَارِيسَه بَنْجِلَينْ عَاشِق (وديدَارْ (10 أُولْمُشْ كُومْكُوكُ اتَّمْشُ دُوكُنُوبُ جَسْمني يَوْ يَوْ سَنْبِلْ 11 عشق سُوْدالَـرِينَه أُوغْـرِمَسَه (11 فَالْمَوْ ايدى مُوعَى رُولِيكَ اللهِ (12 برْ تَن لاَغَرْ سُنْبُلْ 12 يَنَهُ فَـرْعَـوْنَ شِمّا جَيْشْنَهُ مُـوسِـيمَـانَـنْـد أَيْلَدى الْلَّه عَصَاسيني برْ أَزْتَرْ سُنْبُلْ 13 نَـوْ عَـرُوس چَهنّه مَـاشطَه درْ فَصْل بَـهَـارْ كَمْ أَنْكُ خَامَمُ (١ مُشْكيننَه بَكْرَرْ سُنْبُلْ 14 سَاقَيَا زَوْرَقَى سُورْ بَاد بَهَارْ (14 أَسْدَى يَنَهُ سَبْزَةزَارْ أُولْدُى يَمِ (15 أَخْصَرُ و لَنْكُرْ سُنْبُلْ

اَیْلَسَهُ (5 قَلْدَی ,طَقَنُورْ (4 قَلْدی ,طَقَنُورْ (4 قَلْدی ,طَقَنُورْ (4 قَلْدی ,طَقَنُورْ (4 قَلْدی ,10 قَلْدی ,12 قَلْدی ,13 قَلْدی ,13 قَلْدی ,14 
15 صَحْن كُلْشَنْدَه يَتُوبْدُرْ كيبجَه وَاريسَه مَكَّرْ كه طَقنْهشْ سَحَرى بَاشنَه كُللَّوْ سُنْبُنْ 16 بُورُودُى كَنْدُونُكُ أَطْرَافني بَالُ و يَسْرُلُكُ يَنَهُ طَـاؤُسُ صِفَتْ جِلْوَالَمْ أَيْلَهُ سُنْبُلْ 17 يَنَه فَرَّأُسُ (16 صَفَتْ تَسْتَه جَارُوبْ (17 آلْمُشُ ك ايد دَوْرُ سُنْبُلْ كَ حَدْمَتُ خَدْكَ دَر دَاوْرُ سُنْبُلْ 18 فاعتل دَهْ مُحَمَّدٌ چَلَبِي كَمْ أَفْلَاكُ بَاغِ فَضَّلْنْدَه طُقُوزْ (19 دَانَـهَالُو بِرْ نَرْ سُنْبُلْ 19 (20 أونيمة وْ وَهُلُدُر خَاكِنَه فَمْهَا عَنْبَرْ ايك مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ سُنْبُلْ 20 كَلْدى بِرْ فَنْدُونَ بِيجِّارَة صَفَتْ ايشكَكَة غَــرَضــ بُــوكــ قَيُوكُــكَ الْولَـ جَاكَمْ سُنْبُلْ 21 بَاغ لُطُفُكُمْ وَمَهُ وَمَهُ وَمَهُ وَاللَّهِ اللَّهِ الْحُقُّو نَدُّكُسْ كَوَمِ ثُ كُلْشَنَاء أَسُنْ بُكُ لَكُمْ تَوْ سُمْبُلُ 22 (أَ بُوى خُلْقُكُله كُار آيْلَمَسَه بَاغَه نَسيمُ ايستَوموْ خَلْق مماغيني مُعَظَّرْ سُنْبُلْ 23 بُولْسَه بَارَان سَاخَالْيلَه الكَرْ (22 نَشُو و نَمَا (23 قَتْ بَالَا چَكَه مَانَنْد صَنْوْبَ شُنْبُلْ 24 أَبْدِ جُدُونُكُدن أَكَّرُ ايرْسَهُ نَم (24 انْعامَثُ (25 بِتُورَة خَارَة كُلُ و لَالَـه و مَرْمَر مُنْ سُنْبُلْ

اولهمز (20 . دَانَه أو (19 حَصْرَت (18 . اَلْدَى (17 صَبَا (16 . اَلْدَى (20 . اَنْه أو (19 . اَبْغِ لُطُفُكُدَه كُذُرْ. اَيْلَمَسَه بَاغِ (٩)نَسِيمْ (21 . اَخْسَانَكُ (24 . اَحْسَانَكُ (25 . اَحْسَانَكُ (24 . اِحْسَانَكُ (24 . اَحْسَانَكُ (24 . اَعْسَانَكُ (24 . اَحْسَانَكُ (24 . اَحْسَانَكُ (24 . اَعْسَانَكُ (24 ـ

25 كَـرْ طُونُنْسَه نَفَس (26 لُطْف و دَم (27 اِحْسَانِکْ كيكرّه دَوْرِ كَسِبُونى ويسرَه (38 أَزَرُ سُنْبُلْ 26 نُورْبَحُش أُولُسِه آكُو (٥٠ بَاغَه چَرَاغ لُطْفُكُ شَــمْـعَوَارْ آيْلَيَهِ الْطَـرَافِي مُلِنَّدُورْ سُنْبُلْ 27 جُـرْعَــ دريــزْ أُولْسَه أَكُوْ كُلْشَنَه جَـام كَـرَمَكُ طُوتَهِ نَـرُكُسُ صغَـتُ ٱلْكُو قَتَٰجِ زَرْ سُنْبُلْ 28 حَالِنَه عَدِينَى عَنايَتْلَم نِـكَاهُ أَيُلْرُسَكُ كُورْ أَجُوبُ ايكَ الطَّرْ نيتَه كه عَبْهُو سُنْبُلْ ىيمَية صَيْفُ و شتَا بيتُورة محْمَوْ سُنْبُلْ 30 دَانَـهَ خَطْ رَالَه نُقَطْ (30 نَفْحَةً مُشْكييْ مَعْني يَارْدِي لَوْج چَمَنَه بِوْ غَزِل تَوْ سُنْبُلْ 31 غَمْ كَيسُوثُلُهِ آشَفْتَه دَكِلْ كُرْ سُنْبُلْ نَهُ ايجِوْنُ بُويْلَه پَريشَانُ أُولُورُ أَكْثَرُ سُنْبُلْ 32 وَارِيـسَـه طُرَّهَلـرِكْ بَـاغِ جِـنَـانْ سُنْبُليدرْ (31 قُرْپُمْدى (32 بَاغْدَة (33 أُولُ رَسْمَة مُعَنَّبُو سَنْبُلْ 33 أُولَــهمَـــزُ ( \* وَهُكُذَرِثُ خَـاكـنَـه هَمْهَا عَنْبَوْ ايد مَا وَ وَ كَمَا كَلَمْ مَا مَا مُنْكُولِي فَمْسَوْ سُنْبُلُ 34 غُنْ جَلِمن خَلات ملى وَارْ أُويْكُنُه لَعْل لَبَكْه زُنْفُكَّه قَايْ بَاشي وَارْ (36 أُولَه بَارَابَرْ سُنْبُلْ

بَاغ (29 أَخْتَرُ (28 أَنْعَام كُنْ (27 و. 27) أَظْف (26) أَطْف رَقُكُذُرْ (84 بُو (33 بِاَغْدَنْ (32 قُويْمدى (31 نُسْخَه نَ

<sup>36)</sup> كَأُولَه (36 · كَاكِلْنَه (35 ·

35 بَادَةً لَعْنَا مُن هُمْ شَيرَه شَرَاب كُلْفَامْ زُلْفِ مُشْكِين سَمَنْسَاكُ ( 37 بُــرَانَوْ سُنْبُلْ 36 خُـوبْ أُولُورْ عَارِضَكُ أُوسْتُنْدَه او خَطّ مُشْكينى آبِ نَابٌ اينچُرة طُورْر تَازَه و (38 خُوشْتَر سُنْبُلْ 37 لَالَ مَرْشُك رُخ (39 كُلْكُونْكُلْه يَا دَرْ كُلْ غَمِّ زُنْفُكْلَهُ يَرِيدَشَانَ وَ مُكَدَّرُ سُنَّابُلُ 38 نيجَه تَشْبيهُ ايــدَمْ أَغْــزُوكُــه بْر أَبْكُمْ غُنْچَه نياجَه نَسْبَتْ قلَمْ أَوْلُ زُلْفَه بِوْ (40 أَبْحَتْ سُنْبُلْ 39 (الْمُرُودْلُرْ چُقْدى يَنُوبْ رَشْك رُخُكُّ (14 نَارِنَه بَاغْ جَابَجًا صَنْمَه جَمَنْدَه كُورينَنْكُو سُنْبُلْ 40 رُخْلِوِيُّ أُوزْرَة يَتُورْ زُلْف (43 سَمَنْسَاً گُويَا كُل تَدْرَن الدندو (44 بَالشُ و بشتَرْ سُنْبُلْ 41 خَطْ مُشْكيتَ لُبِ لَعْلَكُمْ مُسْآنَنْد (45 أُوليمَزْ بُولْسَهُ كُور يَا وُرِشَ چَشْمَةً كَوْتَوْ سُنْبُلْ 42 يَارَاشُورْ زُلْفُ و رُخُـكُ وَصْفنَه دَفْتَوْ يَارْسَمْ كَاعَدى بَرُّك أُما أُولَة خَط دَفْتَرْ سُنْبُلْ 43 لَـوْح خَـاط رْدَه خَـط يُ نَقْشني تَصُويرْ اتْدمْ اُولْمَدينَ صَفْحَةً كُلْزَارِه مُصَوَّ سُنْبُلْ 44 نَظُّم أَشْخَاصَه قيَاسٌ أَيْلُمَه بَاقي شعْرِينٌ أولدهمي قَوْ كَيه خُشْكَه تَـرَابَوْ سُنْبُلْ

بَدِرَابَدُوْ اِیکُوْ ا 41) مِنْدُونِہِ (42) مِنْدُونِہِ (43) مِنْدُونِہِ لِلہِ (43) مِنْدُونِہِ لِلہِ (44) مِنْدُونِہِ لِلہِ اللہِ (44) مِنْدُونِہِ لِلہِ اللہِ (44) مِنْدُونِہِ لِلہِ اللہِ اللہِ (44) مِنْدُونِہِ لِلہِ اللہِ 
<sup>.</sup> أولعمَزُ (45

45 كَـرْچِـة سُنْبُلْ چُـوغْ اُولُـورْ گُلْشَنِ عَـالَمْ دَرْ بُو لِيهَ لَيكُ رَنْـگِـيـنُ و مُطَـرًا (40 اُولِيهَوْ قَـرْ سُنْبُلْ 46 نُـولَـة قَكْرُ و شَرَفِكُ سَالْ بَسَالْ (40 اُولِيهَوْ قَـرْ سُنْبُلْ 46 نُـولَـة قَكْرُ و شَرَفِكُ سَالْ بَسَالْ (40 اُولِيهَوْ قَرْلَـرْ سُنْبُلْ 46 فَرَلَـرْ سُنْبُلْ مَسَلْ اَرْتِـرُمَــدَة دَرْ (48 دَانَـة دَرْلَـرْ سُنْبُلْ 47 كَتُـورُوبْ تَـاكــه شَهِنْشَاه بَـهَارِكُ تُـوغُــنْ الْمَـنْ كُلُلْهُ مَلامَتْ كُللَّرُ اللهُ عَلَى مَلامَتْ گُللَّر اللهُ الل

46) أُورَّهُ (49) أُولَمَوْ (49) أُولَمَوْ (47) أُولَمَوْ (48) أُولَمَوْ (أُولَمَوْ أُولُمَوْ أُولُمَوْ (49) آكُو أُولَمَوْ أُولَمَوْ . — In einzelnen Handschriften fehlen die Doppelverse: 19, 21, 22, 33, 41, 42, 44.

Hammer, a. a. O., S. 27-30.

دَرْ مَدْحِ مُفْرِدِ زَمَانْ خَواجَه أَفَنْدِى .9 Nro وَرُ مَدْحِ مُفْرِدِ زَمَانْ خَواجَه أَفَنْدِى

1 كُلْشَنَه اَلْتُونْ وَرَقْلَرْ زَيْسِ اِيكُوبْ بَاد خِزَانْ كُوبِيَا زَرْ كُسوپِدهارْ دُكَانِي اُولْدُي كُلْسَتَانْ 2 رِشْتَهُ بَارَانْ كُمُشْ تَلْ سِيمْكَشْ آبْرِ خَرِيفْ اِيكِي ('چَرْخَه دُونْدُلَرُّ كُويَا ('وَمِٰينُ و آسُمَانْ الْكِي وَ آسُمَانْ و آسُمَانْ و آسُمَانْ و آسُمَانْ

رَمينيلَه رَمَانْ (2 غُنْجِه (أَ

3 بَــرْك بـيـدى بَاغْدَه آب رَوَانْ أُوزْرَه كُــورُوبْ ديــــدَلَوْ أَقْمشْ غــــلَافنْدَنْ بُو تِــيـغ زَرْنِــشَــانْ ( ﴿ بَاغْدَا مُرْدَانٌ ﴿ الْيِدَرُ أَوْرِاقِي صَنْمَكُ كُرْدَبَانُ انْدِ لَدُ سَيًّا رَوْلَدُ قُلْمَاغَهُ سَيْر بُوسْتَانْ رَهْكُنْدَار ( وَبَاغْدَه دُوكُمْ شُ سَبَايَا بَرُك رَبْ صَنْدُمْ ( أَ الْتُونُ تَيْسِيلَرْ قُونْمُشْ ( "سَمَاطَ خُسْرَوَانْ پَرُّ و بَالْ آچْمِشْ يَشِلْ طُوطى ايكَنْ بَرِكْ چنَارْ زَرْدُ أُولُوبِ سَـرْيَنْجَةً شَاهِبَازَه دُونْمُشْـكُرْ هَمَانْ 7 رَايكَانْ آلْكُمْ صَنُورْدُى ( العَالَ و يَساقُوني ولي شمْدى فَقْد الْنُونُ ( وَطُونَـ أَلْدَهِ لَهَال أَرْغَوَانْ قَانْلُو يَسَاشُ (١٥ دُوكُمُش رُخِ زَرْد غُمَا وَآلُودُنَه وَارِيسَه دَهْرَكُ (11 فَنَاسَيْ (12 اكْدَى مير عَاشقَانْ سَلْطَنَتْ تَاجِئُ (13 كَيَنْ عَالَمْكَ مَغْزُور (14 أُولْمَسُونْ نيچَه سُلْطَانْ بُورْكُنْ آلْمشْدرْ بَكمْ بَاد خزَانْ 10 كَرْچَه مَرْدَانَه صُويْنْدُى كيرْدَى مَيْدَانَه درَخْت كَلْدى قيشْ بَاصْدى وَليكَنْ ويْرِمَدى أَصْلًا آمَانْ 11 نَسْتُ بُرُهُ مَارُصَمِي آخِر كُورُوبٌ شَاخٍ چِنَارٌ ديدى أَلْ أَرْقُساسِمَى يَسْرُدُه آفَرِينْلُرْ يَهْلَوَانْ 12 وَّالَعَ وُ (15 بَرِكُ (16 خَزَانَدَنْ پُرْ زُرْ و كُوُّهُوْ جَمَنْ 12 كُلْشَنَه وَارِينَ نِثَارُ اتْدِى مَكَرْ دَرْيَا و كَانْ

<sup>3)</sup> الْتُونْدَنَنَ 6) اَلْتُونْدَنَنَ 6) اَلْتُونْدَنَنَ 6) الْلَهِ (5) الْلَهِ (5) اللهِ (6) اللهُ (6) اللهُ (7) اللهُ (8) اللهُ (8) اللهُ (9) ال

13 كَـوْقَــرِ سِيْرَآبِ شَبْنَمْ (17 كُــوشْــوَار فَوْ وَرَقْ صَحْن بُسْتَان أُولْدُى كُمِيا جَارْسُمِي زَرْكَرَان 14 شُـويْلَه بَكْنَرْ كَمْ خَط آيَات رَحْمَتْداْ چَمَنْ بَاد صُبُّحَ ايتْمشْدارْ آلتُوْن حَلَّلَه يَـرْيَـرْ نشَانْ 15 برْ يَشلَّ غَــِرًّا زَرْآفَشَانَ كَاعَدْ أُولْمُشْدُرُ چَمَنْ يَارَوْشُورْ يَازِلْسَه كَرْ مَدْح (١١٥ آديب نُكْتَدَانْ 16 خَواجَةً عَالَى نَظَرْ سَـرْجَشْمَةً فَصْلُ و فَنْ (19 دَاوَر فَرْخُنْدَهَ آخْتَمْ كَامْبَخْشُ و كَامْرَانْ 17 أَفْتَابِ عَالَـمْ آرَائَى (20 سِيهُر فَصْل (21 أو كمهْ بُولْدُى (24 رُأْيُ ٱنْورَى فَيْصِيلَه نُورُ و فَرْ جَهَانْ 18 آيَغي طُهْ رَاغيدرْ كُنحُلَ جَوَاهُ أَنْجُمَهُ اُ آسَتَانی خَاکَیدرْ اِکْلیلِ فَرْق فَرْق فَرْقَدَانْ 19 رُوْزَگَارِثْ شِدَّتِنْدَنْ گُلْشَبِ بَخْتِی مَصُونْ نيتَهُكُمْ بَالَ خِزَانْدَنْ صَاحْيِ كُلَّزَارِ (23 جِنَانْ 20 ) 20 (24 صِفْــَحَــهُ ايــيـنَــهُ عَــالْمُنْمَائِي طَبْعِـنَــه جُمْلَةً دُنْيَا وَمَا فِيهَا مُصَوِّر دُر وَ عَيان 21 رَاه بَاغَه بَرَك زَرْ دُوشْهُ شُ دَكِلْهُ سَرُورًا رَهْكُلَدَّارِثُلَدَه يُوزُنْ فَرْش اتْدى مَاه آسُمَانْ

<sup>. 18)</sup> زَرْ (۱) رَقْنْدَى (19) رَادِ الْنِي (18) مَصْرَت بَابَا آفَنْدى (19) رَادِ النِي (18) المنوب الني (18) المنوب الم

22 أَيْلَيُونِ كُرْ فَيْضِ (28 خُوْرشيدى كَـمَـال مُنْعلَم ذَات پَاكِكُ كُوْهَرِينْ (27 پَـرُوَرْد كَــار كُـنْ فَكَانْ 23 مَجْلسُكُنَّهُ قَلْبِي ٱلْأَتُونَ كيبي صَافِي أُولْمَيْنَ قَالٌ (28 أُوجَاعَنْكَنْ خَلَاضٌ أُولْمَوْ (29 قُلُورْسَكُ امْتَكَانْ 24 آفت بَاد خِزَانْدَنْ تَا أَبَدْ مَحْفُوظٌ (30 أُولُورْ بَلْغ دَفْرَه حُسْن تَسْديرِثُ أُولُورْسَه بَاغْبَانْ 25 (الْا صَرْصَهِ غَهُمْ (الْاَ فَكُرْمُ أَوْرَاقَيَّنْ پَرِيشَانْ آيْلَدى چَهْمَوُّا زَرْدِمْ بَلَلَادَنْ بُولْهُكَى زَنْكِ (الْاَ أَعْفَرَانْ 26 جُرْءَ مُ جام بَلَاأَنْجَامِ عَمْ بِيهُوشُ ايدُوب عَاقبَتْ قلْدَىٰ خُمَارِ دَرْدُ و محْنَتْ (34 سَرْ گرانْ 27 جُـرْعَــدُوشُ أَيَقْدَه قُلُودُى سَاقَى دَوْرَانْ بَنَّى ىَسْتَكْيْرُ أُولْ (35 الْي أَمِيرِ مَجْلِس (36 نَوْرِ زَمَانْ 28 عَبَّتَكُ شَمْشَادينكُ شَاخِ بُلَنْدى وَارِيكَتْ 28 ُقَـانْـدَ» يَـانْيسُـون شَـاهْبَاز طَابْع بَاقَى آشيَانْ 29 دَسْتَمَهُ ٱلْسَمْ قَلَمْ نَظْم لَبَديَعَمْلَه بَنَمْ نِيزَ«بَازِ عَرْمَةً مُالْكُ مَعَاني وُ بَيَانْ 30 بَنْ كَمَنْدَانْ مَيْدَانِ مَيْدَانِ (37 بَالْاغَتْ أُولَلَي حَلْقَةً تَسْلِيمَه ( قَ كَچْمَشْدَرْ سَرِ گَـرْدَنْكَشَانْ 31 يَهْ لَـوْنَ نَصْرَصَةً نَظْمِمْ دَيَسِ فَـرْزَانَـهَلَـرْ 31 برْ ایکی (30 زَارُ و زَبُونُهُ کُرْ صَعِیفٌ و نَاتُـوَانْ

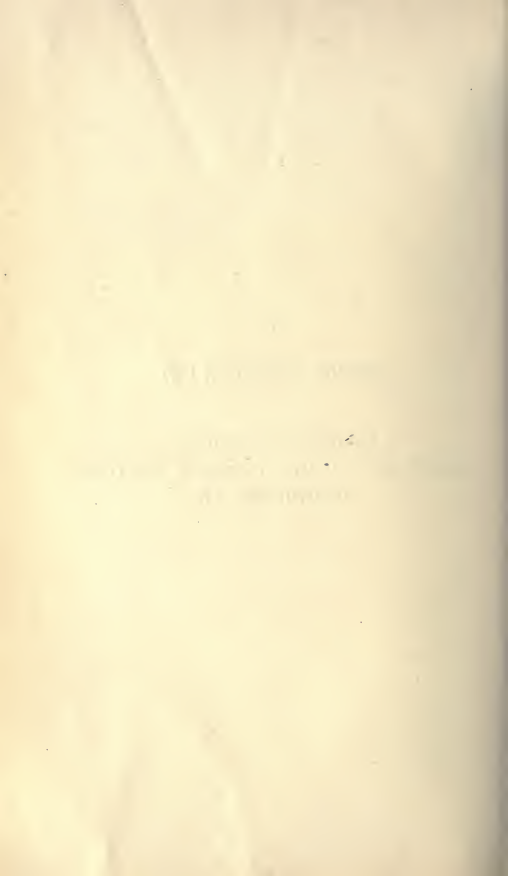
In einzelnen Handschriften fehlen die Verse 3b und 5a, wogegen 3a und 5b einen Doppelvers ausmachen, weiter die Doppelverse 18 n. 19, 26 u. 31.

Hammer, a.a.O., S. 30—32. Hammer, a.a.O., S. 36—40, siehe ZDMG., XLII, 574—586.

· I.

## SECTION SÉMITIQUE (B).

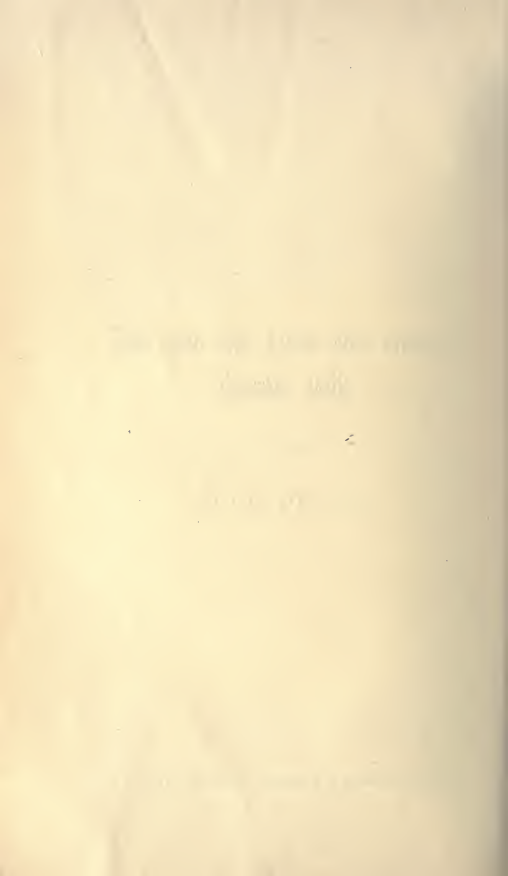
LANGUES SÉMITIQUES,
AUTRES QUE L'ARABE; TEXTES ET ÉCRITURES
CUNÉIFORMES, ETC.



## Un nuovo testo siriaco sulla storia degli ultimi Sassanidi

pubblicato da

IGNAZIO GUIDI.



Un nuovo testo siriaco sulla storia degli ultimi Sassanidi.

Nel Museo Borgiano di Propaganda Fide esiste la copia di un antico e prezioso codice che si conserva a Mossul; esso è un Sinodico siro-orientale, il cui contenuto è rimasto quasi interamente sconosciuto finora. Non mi dilungo quì sul Sinodico propriamente detto, e rimando il lettore alle brevi notizie che ne ho date nella Zeitschr. d. D. M. G., XLIII, p. 389. Oltre i canoni dei singoli concilii, il ms. contiene molti documenti che si collegano più o meno strettamente colla chiesa siro-orientale, ed uno, fra gli altri, che forma il soggetto della presente communicazione. È questo uno squarcio di storia ecclesiastica e civile, dalla fine del regno di Hormizd IV insino alle prime conquiste arabe. Non è propriamente una storia sistematica, che menzioni tutti gli avvenimenti importanti, e di ciascuno narri ordinatamente il principio ed il successivo svolgersi; e quantunque sia serbato un ordine cronologico, non è tuttavia regolarmente precisata la data dei singoli avvenimenti secondo questa o quell' èra. Quindi è che alcuni punti, specialmente di storia civile. sono brevemente accennati, come sul principio, la rivolta di Bahrâm; e di altri neppur si tiene proposito, come molta parte della guerra fra Foca e Cosroe, la campagna di Šâhîn (e Sahrbarâz) contro Constantinopoli, ecc. Ma, viceversa, abbiamo notizia di avvenimenti affatto sconosciuti, e per avvenimenti già noti troviamo particolari che, per quanto so, mancano nelle altre fonti storiche di quel periodo a noi pervenute. Citerò, per modo di esempio, le notizie su Gregorio di Kaškar, metropolita di Nisibi, la presa di questa città, gli avvenimenti di Siarzûr, la notizia di un falso messia, i particolari della presa di Dârâ e della tragica fine del suo vescovo, quelli del supplizio di Bindôe, Bisţâm e Šamţâ, quelli della campagna di Šahrbarâz in Palestina ed Egitto, e della conquista araba del Ḥûzistân, ecc. Numerosi poi sono i personaggi nestoriani sui quali abbiamo informazioni ignorate fin ora; tali son i Catholici da Išô<sup>c</sup>yab<sup>h</sup> I a Mâremmeh, Ciriaco di Nisibi, Yônâdâb<sup>h</sup> di Adiabene, Bâb<sup>h</sup>ai nisibeno, l'astronomo Gabriele bar Rûfînâ ed altri. Finalmente anche per la geografia storica abbiamo importanti notizie, fra le quali mi basti quì ricordare quelle sulla città di Šuster o Tuster.

Lo squarcio che ora pubblico, concorda in qualche punto coi tardi storici nestoriani Mârê b. Šelêmôn (Amr b. Mattâ) e Selîbbâ 1); altrove (per la morte di Cosroe, per Šêrôe ecc.) contiene particolari che ritrovansi in Tabarî. Ma generalmente può affermarsi che esso è affatto distinto dalle altre fonti storiche e leggendarie di quel periodo, e talvolta la sua narrazione è diversa del tutto dalla volgata. Nè la credo sempre esatta del tutto; noterò p. es. siccome nuovo e singolare è ciò che si afferma sulla ricostruzione dei santuarii di Gerusalemme, del che si dà lode a Yazdîn senza far punto menzione di S. Modesto. Alla qual cosa non è forse estranea la rivalità fra nestoriani e cattolici, ma più che altro, sembra che l'Autore abbia voluto difendere Yazdîn per il fatto degli eccidii di Gerusalemme, avvenuti mentre egli era potentissimo alla corte di Cosroe; e distruggitori delle chiese di Gerusalemme sono innanzi tutto gli Ebrei, che vengono poi severamente puniti<sup>2</sup>). Così in qualche punto, come il periodo dopo l'uccisione di Maurizio, l'Autore sembra men bene informato.

Di qual tempo sarà questo squarcio e chi ne potrà essere l'Autore? La narrazione, tanto nella storia ecclesiastica quanto nella civile, contiene spesso notizie particolareggiate e di tal indole, che inducono a credere il loro Autore, se non contemporaneo, almeno non troppo lontano dai fatti narrati. Il racconto si arresta alle prime conquiste arabe; si tien proposito della

<sup>1)</sup> I luoghi che Assemani, nelle vite dei Catholici Sabhrisô, Gregorio ecc. cita da 'Amr b. Mattâ, sono di Mârê b. Śelêmôn, e concordano pienamente col codice vatic. arab. 109. Quanto al cod. vat. arab. 110 l'autore dell' opera ivi contenuta sembra essere Şelîbhâ di Mossul (XIV sec.).

<sup>2)</sup> Cf. Eutych., Ann., II, 220-223.

sottomissione del Hûzistân, si accenna alla conquista di Egitto (ma non alla presa di Alessandria), e si menziona pure la morte di Eraclio; il racconto giunge pertanto fin circa l'anno 20 dell' Eg. (641 e. v.). "La vittoria degli Arabi", dice l'Autore, "che vinsero e soggiogarono due potenti regni, venne da Dio, ma Dio non li ha ancora resi padroni di Costantinopoli". Tale espressione è naturale nel 1º sec. dell' Islamismo, sotto il terrore della celerità delle prime conquiste, e quando gli Arabi minacciavano seriamente Costantinopoli, ma non dipoi. Senonchè altri indizii concorrono a far credere antico lo squarcio. Dei fatti di Bâbbai il grande e Bâbbai il piccolo si parla come di cosa nota, ciò che non era qualche secolo dopo, ed infatti del secondo Bâbhai non abbiamo, che io sappia, altre notizie. Parlandosi della chiesa di S. Giorgio in Lydda, si menziona non so qual supellettile donata dal generale persiano e "attualmente esistente in quella chiesa". Nel principio dell' VIII sec. quando Lydda fu distrutta, la chiesa di S. Giorgio fu rispettata, ma nel 1040, sotto Hâkim, fu distrutta anche essa. In fine dello squarcio si ragiona degli Arabi, del tempio della Mecca, di Yatrib, ecc. piuttosto come di cose da poco tempo note, che di cose già da un pezzo conosciute; di Hîra sembra parlarsi come di città ancora abitata, e maggiori notizie si sanno dare sulle regioni, come al-Aḥsâ e 'Omân, già da antico frequentate, ed ove i nestoriani erano numerosi. L'Autore usa in senso appellativo la parola si, e l'usa come parola nota e senz' altra spiegazione, ciò che non sarebbe probabile in tempi tardi. Altrove la moglie di Cosroe, Šîrîn, è detta 'Aramâitâ: cioè press' a poco della regione di Kufa e Başra, perchè Gregorio di Perâth deMêšên, o di Kaškar 1), è detto compaesano di Šîrîn; ed appresso, Fallûğa, nell' alto Bihqobâdh, è detta حنة كازدك المارة عنه المارة un tal denominazione si accorda benissimo coll' alta età dello scritto 2). E quando si menziona la città di Kâlâh, si afferma corrispondere essa a Loilion Kilu: questo Sanatrûg, col g in fine, che conferma la congettura del Hoffmann 3), è

<sup>1)</sup> Cf. Hoffmann, Ausz., 119, e Kaškar deMêšân (mêšên), in Z. d. D. M. G., XLIII, 411.

<sup>2)</sup> Cf. Nöldeke, Z. d. D. M. G., XXV, 114; Gesch. d. Ar. u. Pers., 15.

<sup>3)</sup> Ausz., 185: lo scambio di و potrebbe spiegare in parte l'origine di

una forma arcaica che sembra dimenticata almeno dal X sec. Se poi si riflette che il nostro squarcio si trova insieme con documenti che non discendono più giù dell' VIII sec. dell' èra nostra, dovrà ritenersi, parmi, come probabilissimo che in esso noi abbiamo un testo scritto nel VII, o tutt' al più nell' VIII secolo.

Secondo le ultime parole del nostro testo, esso è Knilmolo: ciò può significare l'indole di esso, cioè un tratto di storia ecclesiastica, ma potrebbe anche designare qualche storia speciale dalla quale fosse tolto. Al periodo sopra menzionato appartengono le storie ecclesiastiche di Išôcyabh di Adiabene, di Elia di Merw, di Daniele b. Marvam ed altre, ma sarebbe difficile dire se il nostro squarcio appartenga a questa o quella storia 1). Ma per varii indizii io credo che il suo autore vivesse nella Mesopotamia nord-est. Egli chiama meridionale la via di Anbâr, cânat e Circesio, e la Siria è ad occidente; inoltre delle cose avvenute in Mesopotamia e nelle vicine province sa dare notizie più copiose ed esatte, che non per altri luoghi. Egli è caldo fautore di Gregorio di Nisibi, ciò che fa pensare al monastero di Izla 2), ma forse anche più è ammiratore e fautore di Bâbhai nisibeno e di Yazdîn, il quale alla sua volta molto venerava Bâbhai; onde è che ragiona del monastero da quest' ultimo edificato presso quello dell' altro Bâbhai o rabbá. Pertanto mi sembra non improbabile che egli vivesse nel monastero di Bâbhai nisibeno 3).

Ad ogni modo nel testo siriaco che ora pubblico abbiamo un lungo e antico frammento di storia ecclesiastica e civile, anzi forse il più antico monumento di letteratura storica dei Siri orientali a noi conservato.

<sup>1)</sup> Non sembra appartenere alle storie di Mîkhâ e di Alâhâzekhâ, giudicando dai frammenti che ne occorrono nella cronica di Elia b. Šînâyâ (cfr. Barhebr., ed. Ab beloos et Lamy); lo stesso è da dire per Išô'dnah.

<sup>2)</sup> L'Autore dice che , x a du è al di là di Dârâ; se , x a du è Bebasa, che le carte pongono a nord-ovest di Dârâ, l'Ant. mostrerebbe di scrivere all' est o sud-est di Dârâ, cioè appunto dove erano i conventi sull' Izlâ o ivi vicino.

<sup>3)</sup> Hoffmann, Ausz., 117.

متمه حبابت ماهی بنام سنه به محتمد حبور می محتمد می متحمد 
صه تحدید محله مقام عقبی ممعد دینه عل نه و معل علمه علم مسد مر تحر ستلمه معدد حدس للفاحم درلمة ديم. حدد علمس. معدم השוא בול שוביא האמלות מציא האול בי ומום ו المحم الله عد الم عجمه الماديم الماديم المادهم: האב שנה שבון שהם לש לשחובות: בל ביותש החושו .. אליוום בב עינה האסובה (" למהיבוד בן בהימוה א محد لحسيقه, خمزه متر محموده درودمه لدمعزه دنس. دو حلم عددم لمنسني ، ملسحل لم مل «انمع صوبه المواصرة. ملم عل دله مو هدون ليحملم. ofic ullippe oxperper later as coaso. oxal ( مرعم معدد معدد معدد معدد معدد المعدد معده \* المعددة من المعددة من على المعددة \* المعددة \* المعددة المعددة \* المعددة \* المعددة \* المعددة \* المعددة \* ושם לביומשם השמן זעד לואם במבסוםם י) לנשם הדמחרנה. חבוג המחם מאולמת כביחמא. פג מבי, عمدسد ممملم بخر شر دسامع عصه مهد سه مر ما مر حدام لدمعنه: دشر دلع ماله, مر

<sup>1)</sup> Probabilmente questo titolo fu aggiunto dall' antico compilatore che inserì lo squarcio nel Sinodico.

<sup>2)</sup> Ms. peara. 3) Ms. alazra. 4) Ms. dima.

efizees releaten. adished cin, rein man ei, מב אלונוש שבודא הכחודא . השל שואלא בוצ حمعةه لمعدل علمه ليعم: حضر وللم مال عصص مولمة المر حضر وحد عجد وبهد لم حدة بعد سلقهم مبعد لحمه. لعمدلم حمونهم. جوه دم مهماسم حفر وملا שם א ביצטחש הסושו : הנחבה בהלא חוביו דהחפוא בל دة مراسي. ود بر فر ورسدام لحادي. حدورمي سود. Levais might after a reside terms. ver ser منصن ب معمل جم حسة الم سلة الم مدنم لمدهزير ممعدام دمعزه دسالة لم دونهم مرتصمحد חבת בה ובחלה. האלשובה לבה החומים (1. השליש בשמום בענסלא וכלא. בלאבוא בו ובלשום and In Levais except eters arm: er less حولمتراكم برهم منعل لمنحد فر دد هجم حبصة . مما ما منعمد بعديد مسامم محتف بع שבונים אפושמחפא ולצחק אולחשו, השובה כובנום معلم (د. حضه ادب بعمه محمد معند معدد) محصر منه: وسحيدم صوه لسمة تحدد مفير محددنم מחסם לבסשום. כמי וכב עשא ואכח אולימם שסם. mend here arion as when mend were הלהד בידו בנהח, הין אבחה כלובים . חביד הכבש מהא له صده، لحمصغه حيل عللم وحلمهم بملاسعد Location . nois sixil cuso, los conta xuom.

<sup>1)</sup> Nella regione del Zâb (estate 591); Nöldeke, Aufsätze, 124.

<sup>2)</sup> Evidentemente è questa la medesima leggenda che narra, sebbene per altra occasione e con qualche diversità, il tardo autore nestoriano (Mârê b. Š\*l.) presso Asseman., B. Or., III, I, 443—445. Cf. Nöldeke, Gesch. d. Ar. u. Pers., p. 483.

מבד בבו מחף באלוא האגסובים. צובב מווכנא (י دله فخر . محجد له سعدمام (عمره . معدنه لحمصور . ٩٠٥٠١ دور عجد وم مسمور و در ستلمل والمؤدي \* مدولة حي. onto Lean louis on beel alon, Lein foi en (". معلله معدة نعه لحمضة م لحديم ومد حلم neman elmo mricom, rucus. ourin lelef (+ orden day, one lism ready, blance carlo הצבחו כו חושו שם הכיו בנחשת. האובבחשת, בכלא מאבובה הת באודה המלבא (3. נבותה הת בולה) تروت المراه: دين د مراه بروا بروا به المراه و المراه به مراه المراه المراع المراه المراع المراه الم כמי, ולא אול בוכח לבול ומחמבא. האעולא כל مر دلمانه مر المنعلم مردم مردم مردم مردم در المانه المردم در المردم در المردم مردم مردم مردم مردم مردم المردم المر ولغنغ دم لسنغلم بهلتم: لسالهم ورحم حلم ولمنه. ובתה המהא בושלווא: מא ומל להבוא העוולא. بمطعرة محدم حمة عمرة حمد معدد ور در यस्यके कार यक्क रायस्त . एकके यह रक्षांत्र ठालंकांत्रात्र העודה האבומה, (" בוסעא וכא לפלים המדשה. השבלח חוד בדין מדיף גבריף (י. השטף בדיף)

<sup>1)</sup> Ms. 13, 10. 2) Cf. Nöldeke, Gesch., 482, lin. 13, di Bistâm.

<sup>3)</sup> Certamente il "Pariôk" dell' estratto di Sebêos; Nöldeke, Gesch., 483.

<sup>4)</sup> Gundêšabbôr.

<sup>5)</sup> Il racconto di Bindôe e Bistâm, quantunque breve, contiene particolari affatto nuovi e diversi da quelli dati in altre fonti. (Il taglio delle membra di destra corrisponde meglio al οἶα δὴ κατὰ βασιλέως χεῖρας ἐκτείναντα di Teofil., V, 15.) Cf. Nöldeke, Gesch., 479 s., 482, l. 2.

<sup>6)</sup> Ms. Kuria. 7) Così il ms. (Kilusik?) 8) Ms., malaska.

<sup>9)</sup> Il دير هند الصغرى. Anche il tardo autore nestoriano (Mārē) presso Assemani, B. Or., III, I, 109, chiama Hind sorella di Nu'mân.

וא שמושומש לוצושלת בשוחה מונישוש מלו מושו ender reley . The land is respondent Kei \_ asl asure . respe . rauco les\_ iss. indicam, alitad narrom, lang is n. nach ra دامه محقه . بجر حدد مجر مة مهم يعقه دة صراسه عدم بحر عنه مندمه مجر مدمر نسم درا . ديدور ورم ميل ميم حيلز عماليك النامة وعدية من من المنتعاء من المناعد الماناء صلعه ديه سلم من بديم المدين العدم المعلم لم معدد. مر ( لنهمة برم مهم ديموم اديم مليل ، لحنيل دن نهويديم . شه دود شهر حده , صوبم abut astur ., marit Kralona Kosasa Ktorio לייל אפושפחפא הכצבי . נון היון היין היין אוליים משא הבל ציושא : בבלך לווא (3 ספורים א וכנים בלבנוא מבן (1. בנד האנה מסגן (7 הבדמנא مدينهم محدقكه محاقه محتد بها معاعلم مراقه of \* el mbi. o.b.in.d. all macilm exembn 879.4. הכתי לביבוא הן אולסמה, מסא עונא עדיבוא . מים तदा त्यात त्यात भीत विकास (व क्षेत्रत्यात्र त्यात्राह्मक . on fur litai to out loss. one latin

<sup>1)</sup> Quì sono chiaramente distinte e nominate le due mogli Šîrîn e Maria; cf. Nöldeke, Gesch., 283, n. 2.

<sup>2)</sup> Così il ms.; il a finisce la linea, e potrebbe sospettarsi che sia stata omessa qualche parola dopo di esso.

3) Così il ms.

<sup>4)</sup> Da ; ma cf. de Lagarde, Uebersicht etc., 95; Robertson Smith, The Relig. of the Semites, 187.

<sup>5)</sup> Nel ms. è lasciata in bianco una parola che, non so da chi, colla matita è stata supplita: אים בים אונים 
<sup>6)</sup> Ms (Teodoro di Mopsuestia).

تحسدلم هموه حدود تسم عر عندی الحستحدی، کریم الحمانی، کیده ای در محدیدی الحد در محدیدی الحدیدی 
حم لتديم. وغصم مهذه مدم لحل مهذ مجم صدم مرسه علمه، ممؤنه مرتبع مدلدة. معدة בלבא השתוחבו הפסד לבה הנולב בהידא השתהמשל . حد (« بجم مل فاتح مرمح ملك والمصرب مصميم שני. וכיו, מבישהב הן קבא הנבבה מלומים הנינהו. on she per (1 la seragoes. ary ens la «الله دني ما حب أرده . منهم المربع الماء معالمة معدد ددهده محلم تحلف خباء مستوه مهم مرحد حض تدني، ماعمد مند لدسال ماسه .. محنم ليه جم chi experience elisti. In represe la lei, שבויצה ב ה, השבהו עול איף הכן סהב . חובן سندر برديم حل دمهنه . مدر عجد حلم. عدن Kreje Klus 22 Khash rolle Miasil amila reils. one lai aciesas eam. onuso expiro המגנולא לובא סגמחשה. המתבש כבו צולא مصا عنف بداء ف) كنمع مصا محديه : بحدامهم

<sup>1)</sup> Il ms. ( la correzione è fatta colla matita sul margine del ms.

<sup>2)</sup> Due o tre parole lasciate in bianco.

<sup>3)</sup> Così il ms. 4) Ms. onaf dir.

<sup>5)</sup> Ms. Liasa; cf. Nöldeke, Gesch., 152, not. 2; non conosco alcun' altra fonte su questi importanti avvenimenti.

صعله. دوسه له ماتعه . محم دخل هدب حصده. סליבא הכמום לבף האצלנו כמום הכו כליישום ملحلة وعدم مصحة . ماستهم حدة لمع محدمة am ska iatiti molfal comb dostra. ark כדי, שבויצחב נדב כמדא אל מחף דין כמ כוכנים. Leil rioadier refin niertina popular \* eq 673 معنى دهد عندم دعجم لعنزم دهم جمام مسوم لنه دنه . معنی عصم حندسه . در بح عدم لم شمر مره لف دنته (ا. محد لحد بحر مدرم مة لمحم י אבין ילים בישמיו עשל ידיבין אטשי שישיעט יעטש אידן אידושטאו אפארע שטעי יאיפים سمول مدهد بر المسم بحب المسح والمرابع المام الما ستقاعد : نون محصها حدسه مهرهاس : بدهوا ممالم دوم سقمه (" منعد تحمعه. LI Ly Lower wire with vous it دهة المعدد (ق. معيد متعلم معفل لدن يدم ولم المرار ... المرار ... المرار ... المرار ال سعم در حلبه دلیه: حماهمدنه ددد جزم دمعنه لحدمة تسمحه حر مدم منسني . محدم درسال ححرم ملع مرصة معده مدم حدم وسم وسم المعلم محلم صوب ملكم ( عبود له . مهد لدوله وبديد ، وفيد seits more been ever of all ale cent value ليه. والدونه ودونة له ماده دوره من من دوله. مديع دمعة م لدلسم سلم مدلدس بلجة بمتم . محم درم

<sup>1)</sup> Affatto diversamente in Evagr., VI, 21; Teofil., V, 13, 14.

<sup>2)</sup> Il ms. non ha i due punti del plur.

<sup>3)</sup> Ms. 📉 📆; di nestoriano ridivenne monofisita.

<sup>4)</sup> Ms. 20 (sic).

سموم لم لحمية معدم معدم ما مرممة מן כבלוכבהם, ו מבמחם אפ מן נבמן ו חבשו מן دەرىخى، مۇرىسى لىدىدىلى لىدى لىدى دەلكى المستلل ولم مدهمس مفير ملحنجة بعص معلى معد محديد مامانهم . بهماعند ساء محبيع لمما مستده بعد معنه محلم عدد (الخدد (عد عجد معنده ممل لوسى سد در جم له المحديم ورد ورنام لازامه. العدم محدية. مؤة عادم حم دهمة ممجة للعمر. الماء على المام معل مناعم المام معلى المام مديم له مدين مهد مدهن بدوله ورحم بمحنة למי. דודם לא האמה מבא המלבה אא: בין האמהא لزندی محملس بخا محمد دید دم حرار المند حليه. لم ماله. ملم ومدم ددمنده سهم. תוחו חולם אמש בשם הישאלשה עיר ביולבם ملحقهم مكانمه مجاع سد جر صمق وعمد שבשל תשי הישתשה י השמש אמן האהה . פשוהל of other oper topolis reached Leston. outhour له و المحمد معدم المحمد و المح المرم حليه وتصمع ما عصوم . منصحه مرمد منده . مدني مخاقاس مومع عد نعده منهمه علا

<sup>1)</sup> Ms. (2) Cf. Hoffmann, Auszüge, not. 170.

Veggasi in Nöldeke, Gesch., 325 s., il racconto degli autori arabi ecc. che poco concorda con questo.

حل صله معب (ا لصل بجم بنه محديدهم . معمنده عم Arrano nuica luilista. nalu lenain rlut en سلم لحمم مدم تصمحه. معمد دمعنه مر حسم Krik Ir wison . Kupos Krito Kpajen so הדישמעה בשמה מופח ייושה היאמשה ייושה אישה הבחם אה Amo onelo Les cuits. exposte alon comp المة مر الله معد مدهمی مده ده سدلی مسد בן עבוסה, וצובה מחד מהצבן פשתח. הכלו נהנא אמשלהו בוכא. האצפלה ומחמצא מן פגם פומבא مملحمل حدد من محتم مامقح محده تعلم المسلم عديك محتامه مدامه معليهم مرامع ملسلم المناع بهم دعة مع معدده . هزمع بهم دنه אפשמחת בא הולה הודה. בשוח, להיהא הכלסורא aboliam relia ceila. Oura verm el siam. مملكم وحية محنة . حيل ووسل جر حلم. ومحم האובבין בהשלי בבנים אוא לשי סבן מים וכוא מחם למי Levais estudios et six rimores. Sucreto 14 دعام بدء معنی منت ددمهنه (دی حد در محلم مرزم حمر دنه حمومه صوبي. سم ند (« سد حل عدامي جمعنداه ، محمة منع محمد سلم سره محستمد عمر wind newspers. Ly aris last. order

1) Bebase? (Amm. Marcell.).

<sup>2)</sup> Questa espugnazione (non la prima sotto Cosroe I) è da Salomone di Basra (Book of the Bee, ed. Budge, 123) riferita all' anno 15; così parimenti dal tardo storico nestoriano (Mârê). Cf. anche Assem, B. Or., III, I, 472.

<sup>3)</sup> Cfr. Nöldeke, Gesch., 447. (In Moesinger, Mon. Syr., II, 68, l. 16, il codice del Museo Borg. scrive 33, non 33).

at it ofterome (1. oxign layers, los coaro orlum. mais has expende such ale exafers. نعد بدسم مراءه المراسع والمراسع المراسع المراس \* P. 675 \* relex southern leteral xemanoen raisioi. Dear. העבצה בת בבין (2. הכתוב וחפה. בל ב האבן دیمودی هدمی موم دموزه سودی لدزمهای دیمودی جمان ملم مدام مرام بدور مرن מבוצח בון אלבוה בעובן (" בחוחוא במחא. הצהו حلم ملحد حس العندم للحند بر سنحس ملم Apfero. 1252 1290 under. 1602 1/23 m melbum. دبر من مجم العدد العدد extheno. oly subfers long cles: ex sie enaria rapolian. varen, le sia el pela blairome. machom, leism. mery mohouse apolusy: Litai eipen exceriopin irin ingom, صوبم دي بماؤن دي لد دي حديم دامه دامه عدم حلم. لازيمة معددت بماله الله بعر بهدم خدم صوه. متع برم حب بعد ملع مقدم مهميدن فيهم all sout out wissom sousing their thank عدمه، احدم محل عدمه دله حددونه. مهد حلمه ممولحه لي جر مملة المسر والمعلمة (". معده حنه בבגולה הנגבונה מדי (ל אכא אובה בת בלישפה .

<sup>1)</sup> Correggerei , coa il cod.; forse il cod.; forse

<sup>3)</sup> Gli autori nestoriani (Tommaso di Margâ, Mîkhâ, ecc.) sono concordi nel dire che Sabhrìšô morì a Nisibi. Barhebr. non è esatto su questo punto.

<sup>4)</sup> Cfr. Assem., B. Or., III, I, 472, col. II, 14. (?)

<sup>5)</sup> Ms. 元.

עבוד עפא מעבעדאי משל וכוא מחחם בנולא דל اعم. ردول ور علازيم فعلى لسنع صوبه عل مةالموروعيم. معوم لصلم دلم جم دنه دحنه ولهدم مجم دنه العنوم مجمعة المحمدة دسم لدن لديم השולים בישו שטים גין בבדלא כמים ובנאי. העוב דעד.ב. מנא דבעד פומשא דענא מסא פעד אנמא محسمده دلمه حلحه عمل همنه بعم حلم و بعمله عل علم بامنه من و معدنم وم وديد حدل مل مراديم المحميل مدة حر حلم معمدلية المه وبلاءه ociroe sus Let iou, cricoba resid. La בבחל . לבוב מסא זין כמוסכסהלא כו עוכצבא rula (1 ocrocia ranjopa in mon. roculai (2) יף. 676 בישל א מבושה (3 האבא הביבה א בביל 19.676 ביבה אבים איף. הביבה הבים א מבושה א מבושה א הביבה הבים איף. ورسة لهل الحديد بعد المعرب معدم مال الحديد علم لحلم. ويمام لوزيم وحد وقد ردم (4. محمد ومهما ما ما ما ما ددونه و الما محمه ومدهم List. sure enfiently rune. executei reien rent whom. of mis and friend of one wander runi Lat. nowi Low exerto on plening. محدده دزیم ددامی دهلدی میمامسده ردز مدن

<sup>1)</sup> Sembra diverso dal Barhadhbešabbâ di Asseman., B. Or., III, I, 169.

<sup>2)</sup> Cf. Assem., III, I, 189 (? in tal caso avrebbe fiorito qualche decennio prima).

<sup>3)</sup> Così il ms., ma dopo il a sembra che sia stata cancellata una lettera; una mano più recente vi ha aggiunto, pare, un . Invece di . credo sia da leggere .: sulla fine del VI sec. vescovo di "Zâbhê" era un Abraham.

<sup>4)</sup> Cfr. Hoffmann, Ausz., 105 seg.

<sup>5)</sup> Cfr. la sua storia in Hoffmann, Ausz., 91 seg.

<sup>6)</sup> كن كنا. Cf. De Goeje, Z. d. D. M. G., XXIX, 3.

תשוש האלות השבחז הלוה האבשה הלות האבשה כלות Leine a ain Hay of mothers. . אליים אליים אמשמח לשיול ביים בייל ביים معدد لاسه المدالي والما مراني مدم حدام. ويجم לדין (י דובלסבט השטא בושליוא בישליוא ומכיות לשיטוביוד מבבם . השבד כלבא העבצים . בנולא עדא . המינים וספת כבתאונגיו כתק בל במסא הלכוא (2. ממיומנא الم ساعمه لعلام معتدمه دسه حدة معالم הבילשם משבי הנום וכנה הנה שלה .. "אלשיבשה השלבא. מדים (י בי ביבא הכנה ביבה מחנא האנהסח, שומאראה שמוולולשתם מוד יבוצרוש האוצו עם مديم حدة مديزهم دحلح دام. بلموسم بممزيام المراكب ممري معد دريد وزدم مطنة عدم اسم ממא לבשמבים. דיבה מהא מצבמא אמלחם, מים בהוהשת בלבההא הבושה ההושחבה. בהאבו הן دماسم من بالمعد عاد مرفيل مرفي بعدامه، حراجه (و شه ۱۲۰۱ × ها محسم سان ۱۲۰۱ د من و ۱۲۳۸ د احب כנסכוֹ זכשלוס לא כבי, בבי האולה מנא וכלו וכן اغتر . من من بع موعه لانمامعد كند مريهم אנא הין מדי, עבמב הנין בממדא (" הכשל בבא. ממדי,

<sup>1)</sup> Così il cod.; correttam. Kunl, Kunl.

<sup>2)</sup> Cfr. Hoffmann, Ausz., 111, not. 1000.

<sup>3)</sup> Cfr. Hoffmann, Ausz., 113; אברכתא, Neubauer, Géogr. du Talm., 357; Berliner, Beiträge zur Geogr. Babyl., 38.

<sup>4)</sup> Cf. Nöldeke, Gesch., 383.

<sup>5)</sup> Forse da correggere ; Yazdîn era una specie di appaltatore o capo generale delle imposte. 6) Cfr. Hoffmann, Ausz., 170 seg. 7) Ms.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

: 1) مرعد مدمه ماما ماله عدد عدل لا عدم مديم الا محند حجر حة بهدته (على هديل لمحديم عجم حلا הפנא מחאי. השלם מחא שנהא כבחביא הכי, אכיחק. ملسة له \* بجع حر محر فحر ، محال ديم حمحة ٢٠٥٠ م م KKLaw mohal dusea. Kissas, ml, Kha 33x3 האנה הלא הב בין נגיא הכבובא אמחה سمع به ما مراعد و معتب المحال المعلم موسوم . برمس بمحةمص برم حديد صمه لحلهم. فر بدد عجد مبدم حرالمم مرم لسرامه فر دور سرس دولم شه معمد على محولة محدمة. دية فعمر من مدير حل و المصد عنيم به معديم، في ددان احديم ملم له מים עודה בינשבאי ובשביו כש משול היור משי השונה מוכן בים מלואי ויבואי יסברי בקטם מחבר حدمة بحر منعه بدوري داميوه دوزهم ، حمر حلامه مستنسلم مهم والمرصالم وعمدني معلى ومر ملايم ساخه. عشمه مرتب مستد بهانم صلم مةم حلقالم حدقهم والمالم المالم المالم المالم הצל בהכא לבהכל אבהנחה ב. מלין הין הכול כדי, כבי וכאי לא שבפין אוד הלבמכיותם נבחלי בהכא המעוק מחד לבשלוד מו, כב, עובוד. בד. בעם למ

<sup>1)</sup> Cfr. il אינים אונים (בים לאינים לאינים) di Tommaso Marg.? Asseman., B. Or., III, I, 207. Il monastero di Elia (oggi ancora chiamato Mâr Eliâ), o יניק שאבע, è presso Mossul.

<sup>2)</sup> Anteriore di un secolo circa al noto Bâbhai bar Nesîbh.

<sup>3)</sup> Così il ms.; forse da correggere

<sup>4)</sup> Intende i due Bâbhai, il rabba e il ze ora, come i suoi avversarii lo chiamavano. Di quest' ultimo non trovo menzione nelle altre fonti, poichè sembra diverso dal Bâbhai (300, B. Or., III, I, 188.

عديم ددر احمائي سلم بمدور دومتملي دلل دمونة בן צבצא צון הדעונון החבונההם. הממהן מובא שניא האש למחב . על מסה שמח בתנים מה המוץ מס הן מל כב, וכא מובא שלא חוד א הפסבבא (ו . מבל הין אפ סהיצא מבו, כבב, נקיבוא. حلقت و دودته ومستويم. وهي حمصنم בענים האתביא הליבה בע בענים בלא בענים תביתו לבם הלומנים מוצים ביצ בשמים של «بالمحدية المام المرابع المعدد المحددي المحددي المحدد المام المحدد المام المحدد المام المحدد المام ال مدديم لحزيم ملحد ملحدونها ملمونس معجده ציד בפוף . חבבים (ב לחבר מבחל . עד וים מן וכן uily execu swicis (6. rais when at moister. ondede reedure La dien obs noteron. navi Les ofer our elim alaser. objes desir al Lin. onus brewases offers society. orabus . און ליים אים אים אים אים אים איף. פרא איף. פר وحرال دسام مرسم المرابع المناح مدم وتصلم:

<sup>1)</sup> Asseman., B. Or., III, I, 94 seg. 2) Ms. 2.0.

<sup>(</sup>Il cin is traduce semplicemente il barâz [j/]).

. ובא ובא הכובא מהויםא מהבותה לבו לאו הבבותה בב . בתם הימים בשנים במשונים ביד ביד השומים שביד בן مسهده لهم منعم داعدوم. دد هدم محرايد حدالمم المناح مد مداه مدادة عود محامه مدم مدانه هما ملع عده ، منعمعا مجتد مطقيم محقه مركة מהן. בבה באהא וכא. חבוה פששא ההן מבלבא. عمل حدمه دسه . ماه (ا عدة امه حدم. صحب دم هلم . به والمعنى عم محمد عمور مديم. محلم رد المعرب دولي معمل (على المربع المر بعد حل ملدهدونه: فه و والديم حدة محته تسلمه دندس لين ملة حم سعتدم مبله لين فر Extension erin. extens, eximply iem. ماديم بملاحكم علين مدام شيك معمم مديره Les lobons Lein Exem efino sund en cud مريك مد خابسماها مهمسال جه دينه دوراهم وملم. ممرجة لزد سالم ووزهم. وبمدم معلم אנא לא בנוחלא. מנא זיא בלונטם אצבע כעוד נבין محتم حديم ٢٠٥٨ وحديمه ددميم دموس دموس מבוא המא המאם אב אבשנהיא. מן אובשתייא. מב Keich Flack ich Kabush. Anders eich معده مرقع احمة مهم دعيد مطوده دهم، محمر مونه عد سعه ب عصر هندی (قریدی معده معر معرفی عصر

<sup>1)</sup> Cioè la croce, mentre la parte che ne tolse col permesso di Cosroe dovette esser quella che figurava nel mezzo della croce d'oro, donata da Yazdîn al convento di Bâbhai Nesîbhâyâ; v. sopra p. 18, 12.

<sup>2)</sup> Sembrerebbe indicarsi l'οἶνος τοῦ σκότους (δν αὐτὸς ὡχύρωσεν) ἐκ νέου κτίσας εἰς ἀπόθεσιν χρημάτων, Τeof., 271, D.

<sup>3)</sup> Così, a quanto pare, il ms.; forse Kiw (Khiw) o qualcosa è omessa.

مسهمه نحيها ديمها والمون الهماعم والمودية تسلم لمستك داسم . ممد مرتبه مختبدا معلم מסא כמין בוא הבהלא ההיסובוא הוביםהנוח, בנבאי. عمله مستم مملئ لحدينهم دوتهم معدنه ستر لده منه حر ملته دهدسهم. هم در دهرا ماتدی دوست سلوسی معدز لحلدی درفرز دان درسمر Leter lineyem er en nocera noista. rein سة معد معدم حدامه وماعه برنم بالاسه معدة בשוא מה : הלא הכול מנוש של זהל הוצם הומם مقعمعه معتبالمودد: معالم معاسر معربه معربه دليه لسم دهنم. مهد لمه زد سلم دوزهم، مزده רוצה אשתשה הבוח הבוח השתה הבמון בום المعالمة عمد مسحم فسلم محاص المعامد فالم على فر دسدلم دمده مدنى حيلادم هروه مدد مود المعدم: مسعدم عبد ملك مرحم عدامه معدم להוא עד כד באיבי בלחשיי השנא להוא אמלחשי تمصد دمام (2: شهر محبت محب العلاق المعمد. در در معزد اد سلم حل برحمس دسهد، لود مرم ويعامل فر ورود عدده مادم ممورده لحلدم. oear 22 mors. rammo arbal. omus uraes. פליח זין הנסמפ. מום פבה מהם מסחים. הנוסומשום مراف عل كالد محنف دهز \* سعام بوخه مادم ها

<sup>1)</sup> Così il ms. (forse als Kiig psa?). 2) Mr., 15, 43; Luc., 23, 50.

Kens ista saliaks kläml auk kusis kala الم حرحه ، مسدل مده حدامه عموة م درم الم مو حيدم مدينهم . دولسم مهنهمه لا عجد دم הבחלוא שלאא איף בשי ישבי משונה מהלאא כל פונים ملعم مرمه للحدل. دودهدلم موه مر سلم אלמת בעם האשום מים בות מו האלשו . תושלא مدد حليم المزحم دسدلي سحيه لعمصه وبحدل ליותה הבת הבת וצוחה השחשה באובא. on larce on the man of the landin out on when al pleioned lass mare part , make בשול מסא אלא הניהא אנה בישמשל בי האמין בי האמין مون دري دوهن و بعد المعامد . \* والا المعامد من وهور المعامد وهور المعامد المع משלמוב אנא בבר אנא מארא (במאמא בנמשמה המוצא הכין, ניסונים. משכל, כנבהא. המא הלא האנא האמוץ. כמ כמיבוא בגבא ומצא... chie, er enain eración reles de (1 ex mials axis with a sind cham, male hun Kriza rhale ino בן בגמהה, המחם ביעלא ובלא. העול מום אום בחשוב משבה השונה השניב העבוד בלחיולת مهر الم الم مود مند ليهمينهم. جنم دمهن مج סגמה (³. האול לבעהוא. מלאמיא הין הבה אבה סגמה لحدوم جم وهموزهم. عجد ملم وبممعم. مماهد

<sup>1)</sup> Così il ms. 2) Quì è lasciato in bianco lo spazio per una parola. (445)

<sup>3)</sup> Ms. حنحت. 4) Ms. منكرة (per طللا قرنس cf. Nöldeke, Gesch., 295).

<sup>5)</sup> Si accenna quì solamente alle ultime fazioni della guerra.

مدعة سام معتمة من معدة في عندم عديه معدد אהעל אנשט : השלה שיע שיע שיעי ולשאר : עשור הואל פצא עוד בשנונה אוא. מונא גין אפין. בל נשפב. KI KOLO . KOO LOT Khaimas Klis Klaims بدعه ماه مدم عند مهيد ما :مهمه، با مدهه حدله عماليد . امعلم دم مدسلهم دمسدهم مر مد במשאב להתו בות משממאוז בצשלתום . תצמבו con the franch of the con Kenne مخصه بديكه دمويهد عيميده دعمه د بدمومهايء لحصفاته \* صديم حدده عل دمعنه. هم المم دسلة فم. הםם שתלא כיה העדים העומסובעד (2 האבלה מלבא العية من حصفه معده معده مناهم عليه منابعاً عدد المحتال المعالم المعالمة الم الم عجد دمهذه. مسده، مهدم محلمه دامه، with reads, oreas beleason eller acia, as مه الله احمة م حص المه الم من ولا בולמה הבוסה הלצה בבלא הכלבא. הכה עוא بريس لعمما بديال ساسه من فسمع بالمعدل سديم خدم شوه. معدی کرده کا معدی درحده لیه و دری העדהם (3. הבן העלמה לא אמבא, העבד האעההם, האלים מבצחשי בבולא גלבוא גדבש בשנישפוני (4. olures afi ex may woo for with perso sufts روه به مسمه تحديد بر عيده \* تحلح من مصفه در المالهيم،

<sup>1)</sup> Sembra che quì sia stata omessa qualche cosa; le parole che seguono certamente si riferiscono ad Eraclio ed alla ritirata a Canzaca.

<sup>2)</sup> Cf. Nöldeke, Gesch., 379, e Hoffmann, Ausz., not. 530.

<sup>3)</sup> Cf., per una certa analogia, Teof., p. 268, D.

<sup>4)</sup> Cf. Nöldeke, Gesch., 362, not. 1.

لدمعةه . محد محص لصم عله (ا علمه, محم تستع מפא השנה הבלא שופא הוכונותותי הבנא בחשום La cela origina. The fire the reporter of حسس، عدلك، محسس، سمه وصدر دنزكم مل دموم. مملك عل مستفي معيد علمه، عبيره دين و محدومه، حمدنه دهلقه. مصدم صدة عمركم. حل دود مصل سادم محمصور حدم حمصة العدم المسلمله دم سالم عديد عديه مصدايه مسمونه حد بماله لمحمد، محله بر جمعنه حة مهنجسيد. الملمي مونيد عين مسوم عليه معدي حديده عحلم حجده معزهدي مطله لطسم حنةه ددههده. ملحنةريم دان العنام عصمه مداندم مماملز عدله مدهمسب. تخديم (" دسلمه حلمه، معدن אוליש טובבשי שיציא בים דבלאי שאוף (" אדרוששי دستهام برلته معمم حلم لمدم بدديه مسديم בנום אמניא א כבגלא זין אלהשמת ובא ארים עתבאת תל . האלטת שב שלתולם בבו מם . הנוצע בן מהא. האולושת אפושמה בוב בבונאא. ran dapen . Adaplabar Leer more about this والمن مراورها المراور الما الما المراع المرا برتب مسعا لمعدد معامة مريد مرده : مرامة אהובח באבא הבושא. מכשל באחושא. אכלי ביין periny inna " voner septo mount your

<sup>1)</sup> Ms. 4. Cf. Nöldeke, Gesch., 382, n. 1. 2) Ms. 1. 3) Ms. 1160.

دزه: دزه دیمره, زهمحمله، دد باد. بالم احمزه אשמחה, מחח. עד הין הין דבי עולא הפדמאי ההבים موم المون عمد: والمرابع معاد: والمرابع المرابع المرا بنديمة لملك ديمولي. عدد ستلمله ديسمحه مدويمي. ممرض لحسقه. ماديم لسلم دوزهيم. معل معلام ואוגעוד . העובלא כו עונין אפחה ובן כנה אמנוץ. 88.9 \* مامده مدر لهزي دريم المدين المرابع الم حم معجز بسب لحافه دهد احسام احساب निकार का निकंत राहक कार्या के कार्य राहक कार्य لع مهري برياي برعاماء برهام برامايم عراميم مهنع موسع مهنم ديل كرام دوتهيم. حم مهتديم ستن بخليد نيد، بر ساعهد . ) مه ساء سدناه براعم وزيم المربع المادين بمحلد אוֹבבין יטבין. וביוד ובן יטבין בד ופם ובן בעוטוא. יוד هر الحديدة، حسس، بخا حصوبه دسادي محمله. معمورة من حاس حمد \* معدوه مرسه فرهبه لحزمه و منطقه دعنور مدم در محلحل entechn sig lot wieln: lei, es time, abolian: سهر ورحده الله عدم علمه دو سماله الم مهنمه المرحب مرحند الدادم العلم لاحد المحاملة مراع الله مرحم معرب مريم علام مراء المراء ا

<sup>1)</sup> Nöldeke, Gesch., 292, not. 2.

<sup>2)</sup> Cf. Asseman., B. Or., III, I, 178, col. II., 1. 27-28.

<sup>3)</sup> Ms. amla. 4) Cf. Nöldeke, Gesch., 392, n. 1. (Cf. sopr. p. 20.)

<sup>5)</sup> Così il ms.; nelle altre fonti essa è detta figlia di Cosroe o sorella (non moglie) di Sêrôe.

<sup>6)</sup> Cf. Asseman., B. Or., III., I, 106; Nöldeke, Gesch., 392, n. 1, (Mårûthå non è espressamente nominato).

سامله معجد لمهرس دل دعجه . دامه ziso, Exelet et eian. Luita erota Euloan (1 حدمة. ممحده دممهون حديدهم. ليدين جم انديم הכלבהלא. מנא הכת שלבה כלבהלא הפושוא. האצמל ممرفم لحسة الم محجد له احسالم وعديه ومعرام . صديم عدم مرسد عدم عن مرسام ومسلم عمد מפה בבא. הברבונהם אולהם, מהא בעבר. דבא אם הצו הלם . הציום הלם ממח ששעם במתושום היומצ صدية معملله حدانه مزيد دونصم. مدلاند دم عين لمعدلسم سلقمه ولم حسر مساحم لتنم Lelmo on the re linata. our fir un cerm لاه جر عمام الحسفام. ماساله حدوميم مهولا. مرال المراق مور مروز مراق مور عام سنهس. ma alik . Kobajok \_ amboo Kianos Kiif aflorka Lypippy rimores. octo osurce propiet Kala Klain Land irra Kiana Khaidak والمراع مع في من بدي مرسم ملله م برهمان محمدة ملقیر . معمدسد دم معمدسم : حد سی لحسم \*p. 683 במוד °) מלוסהיה \* מיב זאם : רביול בא מים שלים אלת בהי בבים בי בביבה מישא (י. המהימה הנקבון שבב. חביג שנאחם השיביא הלחלים. בלי אם אב לללבינהם, סגם אבניא הבבולא. הצגו עבי אנה.

<sup>1)</sup> Cf. Rawlinson, The seventh orient. mon. ecc.: 544.

<sup>2)</sup> Ms. Lacks: si allude alla fondazione di Kûfa.

<sup>3)</sup> Karkhâ dhbêth Selôkh.

Delo se lalido rapidado. Ocacio se les rento אכמאה השבים. האצבות במנוחה המהימהם. באהיא ואשוז תן זמם היותצום הלחוז ההילם הניטמשם \*m, الم العدم الملحنة مصر المرادة الم عدة حدة بعمديهد مهماسم، ممله لدنم در" Keraly ruity. Daka cefieply chis rki, معتد مسطعاء مهر : 3) مطبعه رح تعادم مسانم منعدلمسيد. ملى مملوسهم + ددة در ولمنددمم حة بعم عيم محددهة عني مماه معيم ولانم دديه שמהא הבהלא הבובא הכום בוכנ. האולושום כבהלא בל ביבעם המאת ביז הוא בין אמסמה ממא בי תמם בשמחלה ובשותם מחובה בחוותו הואל outientity lend let. Les in macres interness בבחבי וכבו, אכוחק ואולה. משל, בחסום מים crussiapa verificalitapa. vid syppand of معرفه دمهما مهدمة بعدم دامهم مددونه بمعتدله لا مر مرية دون بوي بعد «ملك عدم المستدم دلين مطيع ديم حسنه الم لسنولم . معدين מלא השנא (3. הבד בבן מהא בעד מן ההבן אשבה לא سد لهذي . مسده سد جر دنت علق معدله لصله. חבוא לא וצהוא אשוק בד לען כח ועוא. מידים

<sup>1)</sup> Così il ms. (forse പത ovvero പ്രാപ പറ).

<sup>2)</sup> Forse quello ricordato da Barhebr. (B. Or., II, 417), sebben sia detto vescovo di Sûš.

<sup>3)</sup> Ben distinto dalla chiesa di S. Sergio (Madàin), sopr. p. 17; Mabarakatâ era a piccola distanza da Mahôzê (Madâin).

<sup>4)</sup> Il ms. ora scrive montion ed ora mont, io.

<sup>5)</sup> Senza dubbio è מחמא מחמא Cf. Nenbauer, Géogr. du Talm., 344; Berliner, Beitr. zur Geogr. Babyl., 45; De Goeje, Zeitschr. d. D. M. G., XXXIX, 12.

دهمين وحديم بعدد دنمون سد لين مزيم בשם בינא מנק. הכובפינשנה לא האלמא בל ביא כמ סמה שזעה . אל הלומשמר מה , משנש זבם . הלו ב ونمونه الحزم ودرائم. مرابع الم دام عنونه معرفة لب عد صدمه صدفه مده اله دمده حدمه. דמודבן מוסף כבה פלוניתם דלווא \* עוניא העבירה 186.4\* ما ماماء بهد . منعون عمام بنامعصد من ممام מובאא ושלישום ולהבוא א באאביא ובעו כן נספין. בו אול מים מביאמה בן מנובוא לעודולא. אמהמבל له دهمی: دین دین وزیمی محدد درامس دردین באשוא וכא מבלחתי. בנא זין מום מואמש מוצא در الم درد ما رس درد در درد درد مرده درد בחפות. של עו השלו שמא שוא הגבונא בצחפוחש, حماته \* لحمه لول در حبد معدة لصم زحيم. Lailes (1 Deronause rimitai. Teix cripix סוגנםא. האב לניינבים שלם נביאוכים אים ניצים Lessing. 20 enfiception of markets (2 outs Land and course with course and the ردنه بدوم محملة معلمه معلم المستقص لحيا مجد لسحه بج عدمه دبهديد ، وله ممهوم حمسية . «بالم بخر مهون هون موسوس الله والوالديدوس بالمراكب بحرام حسه دم دشه ادلی، بهم کدنی سد مسهدی دخم حسه مادد معن معن معن معن المعن (د: معن معن معن المعن المعن المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى

<sup>1)</sup> Forse il vescovo Sergio cui è diretta una lettera di Išô'jabh Adiabeno.

<sup>2)</sup> Ms. عَمَا اللَّهُ اللَّ

الموالم الما دونه لعمل المازمه: معدد الماله ميد د ترسه الدينام د بنه مهما سهم . دسع مالمه برهايد مالم عدم و مالم عدمي مركب مولم Klass is klim court kout hours Kights oat hos obiens obiens اعدات دين دعن دمور «سوري دين مامور» לביל דערבבן מינים לבלא כן לצים דעומא כבנומא. رزيري دويم مصدير مالم سوم الم دريم لخيري. محنيه عبرهم موسة عبر عدم دلين مدل عدم سده الما مورديم سوه عدين داسه . مسه وحمالة מהוא וכנים . כן שבלח וכבצלין מהח למו בנוכא וכשום חלובהה איש מצעא מהם. הבן דישון מהם לבה מנוח שהדולא (1 וצהדילא . הבל הכלהכת מהא למחב. Kom isi Kl plala ", Khiau Kru ml agan ulaan בבאנה האמשור בלבחם בבבברונהלא אלמשלא ביד אמבטלא עד דבים דואעדטנים, האלפול בנוחם. ممادمه معر نقب انتمام دستنع من لمام محمله صوره حصب فرم مر مر مر مر موتم دوتم دوتم

<sup>1)</sup> Sembra che antecedentemente fosse scritto Kija e poi corretto Kija.

<sup>2)</sup> Così il ms.; forse معمده. 3) نابقبان. 4) Ms. معرمهمد.

<sup>5)</sup> Ms. Koiiu (?).

<sup>6)</sup> Ms. Khiam (?). Cf. Bar Hebr., Chron. Eccl., I, 219; Hoffmann, Ausz., 125.

الم والم المرام المرام عنيم مولينه محبول مماله المعموم ولنص درينه درد مزليه دردود دمه در دراسي صوره الم دينه اديم. مرازده: مهديقهم مدن مدنعهد reien (1. tha respenden lient mang. et ener עבים המונה השתם הנובן (י . המב דיצה ב העודה) ream reser (". orivatos runizal. ocean المسام (١٠ مدمندم ١٦٦٦) مصدنعهد المنسي. معة يعه وحدم لول ( \* مالم ( و ومالي وهوا مالم وهوا الم حديم مريم المادد در بالمؤدي مجر عندم سويه. נבים לבי נשוד אשמשה. בבל שבה אתפים ברשהא. האהוא אכנין גען הלוצמן פושעא החא גהה. . در الله در ماند من مدر المرام مرفقه مرامه MA KULD . KONTIGO KILO , KILOO KLIIO Lyrantion of entropy or min ylearing. our cer השבר בולבא שליאא בתרונא אבתל הנשם לאלוח. ممامول دهم حدمه (ف جر حددهم. عل سنم وزله. ביו בבולא הכלפולא בעופוא האוצא הכבל. אכלי المام من المن الم المد المناه حد المعالم دهنه معلمه ددد معلونه مهم

<sup>1)</sup> K. Dhbêth Selôkh = Bêth Garmai. Cf. Asseman., B. Or., III, I, 124, I, fin.

<sup>2)</sup> B. Or., II, 420.

<sup>3)</sup> B. Or., l. c. (cf. III, I, 188, colla sostituzione di \_\_\_\_ al nome idolatrico al traduzione di Asseman. è errata).

<sup>4)</sup> B. Or., l. c. 5) B. Or., l. c. 6) B. Or., l. c., III, I, 148.

<sup>7)</sup> Il muro di 1500 stadii del quale dicesi la circondasse Antioco Soter. Strab., p. 516.

<sup>8)</sup> Questa notizia sulla morte di Alessandro par derivare dal Pseudo-Callistene, ma nessun legame si scorge fra il Ps.-Call. siriaco pubblicato dal Dr. Budge e il nostro testo; forse quando questo fu scritto, quello era ancor poco diffuso.

دیمهٔ و المستقدی دونی ولای مستقدی (ا ولاد دم حلمه سع دنال سفه لحماده حم حلم بع عمدا، حداد معدم ملاتكمه بهمد بدا מיבא . אפי למה המשם ברוז . מול ישור ואשום סיבאים דמתום בטבוץ באנמיי בשיבל אוא כאושלי טבטיצי ٩٥٥٥ من من من المعرب واست \* العمد المعرب معزم ، LEXIEN Elmo elmy mon oci xchen sicel בישה . ההמש בשבא הכים הכצבים . הנים הלוב זהר قامهر عبد من بدرام من محصام مراسب مامهر متردع عصبت مالغن لوبلهم فر وزوده عمارة حدة ١٥٠٠ ممم الملكم وم على الحدة ملك صديم ١٤٠ سام حلامات شه حدم دهجة لمحدث عليم. بعل مصلة مدهمهر. مصدر ( مه مدلين معنيمه ممنيه عدم ممنيه معنيه عدم معنيه مع עומים במוש שבהרה במשוש ביהוא ביהוא محمد ماعمر بر ممممله « منافرل معمد ، بر بحديم risalado. rias holica resoluciono posibio رسم مرمنعاه . ما مرسم ده به مهنده . مربع دهم سلد \* ددل کسز سدی دسته (و محمونی عمدنوم בנולה. בבל דין מדמולא אידא האופני מליון سمرهد المع دن دلمه دنه منه به ده ممنهد. مهدن دیمنه بهدید. مدلیه (ا ده، ملیهده . مدل راع مه معسانه دهسه . عرانها و معالم من معالم من معالم المام من معالم المام ال

<sup>1)</sup> Presso il grande muro esterno di 1500 stadii, ma al di dentro.

<sup>2)</sup> Ms. ron. 3) Ms. ron. 4) Ms. p. 100.

<sup>5)</sup> Il ms. ripete Lron.

<sup>6)</sup> Nota variante siriaca di כלנה, come אבר di אבר.

אנון א כח זין כשוא וכוא זבן על אבון. מא ותביותום השופו האמוטא במושו הנון מצים هيمه معلم مد لحيل شفائه . مديعه لطميم حديثهم exists. our in lend let oleses ilus olers, حنة له الله عمد معميلة المفيد سعند منه. عد جر داسم وزهدم الم ويم در مديده (در مديم الممدل احد تحم عمر الاعلام عالم من وم الالا بديا whom. race moteur (" crin: reix la uliban ישה עבי עודטד ליו עוש איניטדטידים ידטדן ידחעם Kiir Khajmis Kumus idaa . mishus Kulai معمته: بهر وتمسه جر دل رد. دندم لنه. دسد משחם בחסוד אהועצונען. בל בת אהועצו הח المن سونه . ممسينه ددنه حدن . محمونه عحدنور . عل عمر حلدله، مهرونه وزير عل عمر وزوره. \*p.687 => rous rous \* roll i outer \_amls roin להוא בוכנוא א מינין שלם על מהומעוב מנא: ובשולא עד הלווא הכלבוא אבה כמשא (י. מה הבולו est headens this xex siet rath at we المنعد مدر و بالمادي المادي (وورور المادي ال

<sup>1)</sup> Parebbe intendersi la Susan dell' alto Kuran, sebbene l'aggiunta di אונים la riferisca piuttosto alla שושן biblica.

<sup>2)</sup> Ms. punks.

<sup>3)</sup> الْجُرَمُونَان. Cf. Belâd. etc. Per così dire = Hormizd-ius (col suffisso ān di provenienza), e quindi coll' articolo in arabo.

ابو موسى الاشعرى (4

<sup>5)</sup> الأربية e المربية (٢); Yâq., III, 326, e II, 429.

מבו כו ספה (י אפ מם במהלא מהנעלאי מהחלבא me in Long linn. onstoció coen el sa cerephon rein. er ry ala ses coas loach מסומעונה ובב מנא מסומעונה פסומא. הבאמה نظم من مزدم وحده: عد وحديد لم سيلم. معلس لم لمحم مدمع . وبدام بحر عديم مساوه סובה לבה בהא הבינהן בנהה. המהם שבן הוחש שנין השתבו ביד החבלוש השחומות בעל שהוא سدله لعبيم بحيداه . مصليء مربعا ساعه אמן בנוסמה בעולמום בלל. דעד וכנמום אמסמו, מואו List for reason that (2. observed conficulty معتبه معتبة سلمهم على المناس معتبه على المناس مستحد . zaz 1 astia kil almia. amlal kil ank محنة حمل احمة بم محديث معلله لعلمه وتعم הכה. חלבילא הכה הכלמודא כיום וכיו, הניאול אניהם. ملامه وسديد صوبه المحر ديم دره ودرانة صوبه دوه مدن وحلق بر محدد و مده عد مالمهمد האו יבשרים יני מוצד שיטש אשונה מיי מהלים ביצו תושותה . משלות 3) בתואו להשתלים האיושה אהוצם riinz clez. bejo ozalo. orbeo se el zozbis. ספיום בניין אפבלבת המשהמנה א שיבין בביא עד مرانی جر مدهنی درین کمسدن مر دونی سد . \_ amid Kijk aifea . Kjaz 12 mdus Kam, maduki

<sup>1)</sup> Così il ms. (سعد بي ابي وقاص).

<sup>2)</sup> אולֵין; il vescovo di Šûš? 3) Ms. אולֵין אולָן:

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

<sup>1)</sup> In questo racconto sulla campagna del Hûzistân è molto da lamentare la mancanza di dati cronologici. Parebbe che gli Arabi, soggiogate le altre città, non avessero dinanzi se non Šûš e Šušter. Allora Al-Hormuzân fa una pace o tregua con Abû Mûsâ, per meglio raccogliere le proprie forze e prepararsi alla lotta. Tale strategia era naturale, per non essere schiacciati dal numero degli Arabi, e par che fosse seguita anche dai generali di Eraclio in Siria (Nöldeke, Z. d. D. M. G, XXIX, 81) Dopo due anni, Al-Hormuzân rompe la tregua, e manda contro gli Arabi un esercito, che da questi è sconfitto. Dopo questa vittoria gli Arabi prendono Šûš in breve tempo, e sol quando non ebbero più nemici alle spalle, assediarono per due anni, e presero la munitissima Šušter.

خالد بن وليد (2

<sup>3) 11</sup> Σακελλάριος (Teodoro). De Gocje Mém. s. la conq. de la Syrie, 83; Nöldeke, Z. d. D. M. G., XXIX, 81. Dalla cifra delle perdite dei Romani, sembra parlarsi della battaglia del Yarmûk o di Γαβιθά.

<sup>4)</sup> La sillaba عبد فعرو بين عبرو بين ألمسيح بين عبرو بين بقيلة della conquista di Hîra; عبد المسيح بين عبرو بين بقيلة della conquista di Hîra; Belâd, 243; Tabarî, ed. Koseg., II, 34 seg.; Kit. Agán., XV, 11—12 (leggi بقيلة invece di نفيلة) ecc.

האלסמר, לולק לבה עבה ובבה מחא את בהחלא and find times after a the first celmo علا معره معره معلقه عدم مدامه مدامه בל בשודה לא הין אצבינה בהכלולו מהא לעוםכא جم ولزيزوم دمادهدوزين (ا دسام محمدم محادية مهد لحقله محوقته بهافته عدة محلقها عدة I achon rulas. cela shis. alana, circahans بازعة مدند معسده ، متبل ملعة برماعه بعد معانهم « معنوعهم معدمهم Exales alon, al bein rimous. ale barus حلده ممالدنن محمل محلى دم حم دنس حصنم مهجد عصر ده احمهم دم ددنت محمد : دسعمه معدده لسلب له فرم حلمت معتبر . بح مملمه and fler of organifican Is sis . sign The rest went with my rest of the second בשבות הן האכומק (3 הכבות אשמה בין האסמם . Desire was come for the the מאר ביל הואות כן שמבא הבובונאי. ברא למי ودوروندم وسعم متوسم وحددنه سعدن مهم המסוברא ההכניאי ביא הסבים שיי סובן שי אנד דמום לי בשבה אב אם בחל מוא דמואי בגבק الا المعالى على الماسكة الماس

<sup>1)</sup> Intende certamente il Patriarca (cattolico) Ciro (630-640).

<sup>2)</sup> Cifra inesatta.

<sup>3)</sup> Cioè il مقام ابراهيم preso quì per il tempio della Mecca.

مده دهم معلم من المام المناع والمعلم المحرب لهر مدر تسويمون بعده في معد في دمر וחש שמם \* במשששחת בוז תשתל תובות מבושו ش, دزير حلدة للم حديدة لف دلمديم (١٠ درلت ممادة . מכהנוא בל בת מהן כוח וכובוא האכוחק המן مالم به ماديده (ع. مهد ماديد مادید סהמבל (" נעדר . האליא המניגא (" . המציחע כבינא محدقلم محتنام سعتنام دسم لمحمد محتفظه محد אלוא העלי הי ומותא של נה נדא כבבבהלא دماته موسعه محرب معدمه ور مرتبك مره مراتبكم معسلقه، لصب الم الفع عد مهنه الموام (1: ma האפ מם בל נה נדא מנוב . האנונה אהוא שני בן مرعه ويوسي. معلوبه ومدير (و دهم دي مور הכבכיא האליא הלבם (י מעיים מה מלה מלה מלה הלושהם כל בן בסנגו בלבא הכלפוא מחף צובוא. האולחם, ران برائد مر دین مدانه در این مردد مردد این در این در این در در این در ا

علم ملیا حدید عنقری مع ملعملیم

<sup>1)</sup> Josue, XI, 10. 2) Gen., XXV, 2.

<sup>3)</sup> Ms. محرون (كومة الجندل) هجر (4). (دومة الجندل).

<sup>5) &</sup>quot;Αττα κώμη, الخطر, Sprenger, Alte Geogr. Arab., § 170. 6) Cataraei, قطر.

<sup>7)</sup> كارون, Yâq., IV, 521; Sprenger, Alte Geogr. Arab., § 161.

<sup>8)</sup> الطائف (9) الطائف (9).

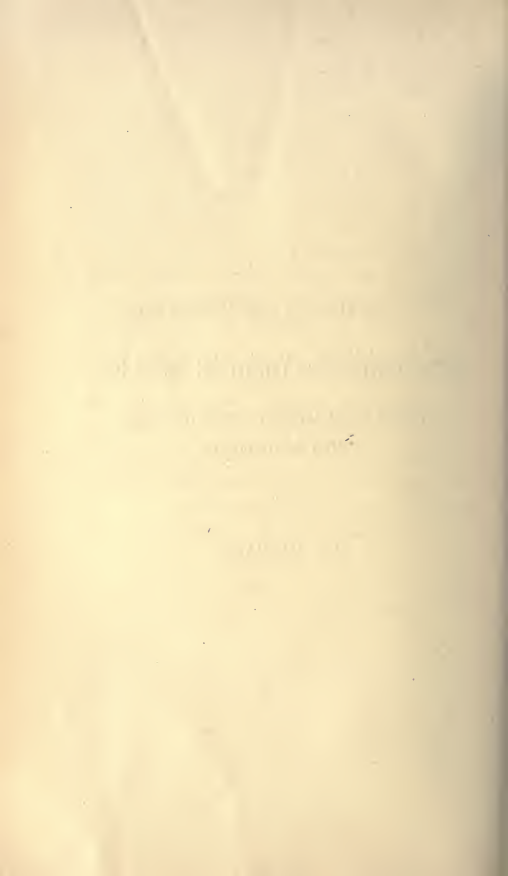
<sup>10)</sup> Sembra designarsi Mundir I, sesto principe lahmita (dopo i due 'Amr, i due Imrulqais e Nu'mân); non so se il circo corrisponda al "Mehišé", Nöldeke, Gesch., 87.

# Über des Hieronymus Übersetzung der alexandrinischen Version des Buches Iob

in einer Sanct Gallener Handschrift des achten Jahrhunderts.

Von

C. P. CASPARI.



## Über des Hieronymus Übersetzung der alexandrinischen Version des Buches Iob in einer Sanct Gallener Handschrift des achten Jahrhunderts.

Paul de Lagarde hat bekanntlich im zweiten Theile seiner "Mittheilungen" (Göttingen, 1887) "des Hieronymus Übertragung der griechischen (alexandrinischen) Übersetzung des Iob" in dem Text herausgegeben, in welchem dieselbe in den zwei bis dahin und bisher allein bekannten Handschriften, dem Codex Bodlejanus 2426 und dem Cod. Turonenis 18, enthalten ist. Am Schlusse seines Vorworts äussert Lagarde, er habe nicht den Text des Hieronymus selber, sondern nur den der beiden Handschriften darlegen wollen, indem er je länger, desto gewisser gewusst, dass er mit Sicherheit nicht jenen, sondern nur diesen vorlegen könne, und fügt dann hinzu: "Auf Grund dieser (der beiden Handschriften) wird — mit Hilfe recht vieler anderer Zeugen — vielleicht einmal mehr gewonnen werden können".

Ich bin nun so glücklich gewesen, im Jahre 1886 den bei Weitem grössten Theil der Hieronymianischen Übersetzung der alexandrinischen Version des Iob, nämlich Cap. I, 1—XXXVIII, 16 (Anfang) in einer dritten, aus dem achten Jahrhundert stammenden und also sehr alten Handschrift der Stiftsbibliothek zu Sanct Gallen, Cod. 11, zu entdecken, und habe das von mir Gefundene — in der Absicht, es mit kritischen Anmerkungen und einer über die Handschrift und den Iobtext in ihr handelnden Einleitung herauszugeben — copiert und zu wiederholten Malen collationiert.

Wenn ich hier einige Mittheilungen über den Iobtext in der

Sanct Gallener Handschrift, seine Beschaffenheit, sein Verhältniss zu dem in den beiden anderen Handschriften und seine Bedeutung, unmittelbar für den Text der Hieronymianischen Übersetzung, mittelbar für den der alexandrinischen Version, und als Einleitung dazu über die Handschrift selber, mache, so bedarf dies, da der Gegenstand dieser Mittheilungen Orientalisches nicht direct betrifft, indem aus dem in Rede stehenden Text kaum Etwas für die Kritik und das Verständniss des alttestamentlichen Originals abfallen dürfte, der Rechtfertigung oder wenigstens der Entschuldigung. Diese Rechtfertigung oder Entschuldigung liegt m. E. darin, dass der zu behandelnde Gegenstand doch immer der Geschichte eines orientalischen Buches angehört, und zwar eines orientalischen Buches, welches wohl das grossartigste und geistesmächtigste ist, was der Orient aufzuweisen hat.

Die Handschrift ist eine zusammengesetzte. Sie besteht nämlich aus zweien, von denen nur die erste, in welcher der Iobtext steht, hieher gehört, und einem in die erste eingehefteten Fragment einer dritten. - Dieses Fragment (um von ihm zuerst zu reden) hat einer mit der ersten Handschrift sehr nahe verwandten parallelen Handschrift angehört, besteht aus 7 Blättern und enthält an dritter und letzter Stelle ein, vielleicht nicht ganz vollständiges, Verzeichniss des Inhalts des Buches Iob in 21 Nummern unter der Überschrift "Incipit ista (sic) liber Iob". Dieses Verzeichniss ist seinem Wortlaute zufolge offenbar nach Hieronymus's Übersetzung der alexandrinischen Version gemacht (es lässt sich sogar hie und da für ihren Text benutzen), weshalb sie und nicht seine Übersetzung nach dem hebräischen Grundtext auf dasselbe gefolgt sein muss. - Die Handschrift, in der sich der Text von Iob, I,1-XXXVIII,16 (Anfang) in jeuer Übersetzung findet, enthält ausser ihm noch eine ziemlich bedeutende Anzahl von Stellen (40) aus anderen kanonischen Büchern des alten Testaments im "Vetus Latinus" oder der sogenannten Itala. Diese, zum Theil ziemlich lange, Stellen sind den Proverbien, dem Koheleth und dem hohen Liede entnommen. An sie schliessen sich dann noch einige aus dem Buche der Weisheit und sehr viele aus dem Buche Sirach an. Auf die letzteren folgt nach der Unter- und Überschrift

"Explicit de ecclesiaste (st. "ecclesiastico") et "incipit Iob" Iob I,1—XXXVIII,16, (Anfang), oder "Aut venisti ad fon" (die erste Silbe von "fontem"). Mit diesem "Aut venisti ad fon" schliesst die erste Seite eines Blattes. Auf der zweiten und auf den folgenden Blättern steht dann der Rest des Iob von XXXVIII, 16 an in Hieronymus's Übersetzung aus dem Hebräischen (Numquid ingressus es profunda maris, et in novissimis abyssi deambulasti etc.). Er rührt, wie aus mehreren Umständen hervorgeht, von einem Anderen her als dem Schreiber der Handschrift, der aus irgend welchem Grunde mit dieser nicht fertig wurde, und bildet eine Ergänzung zu ihr.

Was nun den Text des Iob in der Handschrift anbetrifft, so ist zuvörderst zu bemerken, dass die Asterisken und Obelen, welche Hieronymus aus dem hexaplarischen Text des Origenes, nach dem er das Buch übersetzte (s. Hier., Ep. CVI. Ad Sunniam et Fretelam, n. 2), herübergenommen hat, und die sowohl im Cod. Bodlej. als im Cod. Turon. beibehalten sind, in ihm fehlen, was, wie nicht zu bezweifeln, auch in der mit ihr parallelen Handschrift der Fall gewesen ist. In den Kreisen, in welchen die Sanct Gallener Handschrift oder auch schon ihre unmittelbare oder mittelbare Quelle entstanden ist, hatte man weder Interesse an ihnen, noch das rechte Verständniss für sie. Man fand sie beschwerlich und verwirrend, sowie für den praktischen Zweck, zu dem man das Buch las, unnöthig. . Aus ähnlichen Gründen wurden sie ja auch in den Abschriften von Origenes's hexaplarischem Text des griechischen Originals selber bald vielfach ausgelassen, und wird in Augustin's Schrift "Annotationes in Iobum", in welcher der Iob nach Hieronymus's Übersetzung des hexaplarischen Textes der alexandrinischen Version ausgelegt ist, nirgends auf sie Rücksicht genommen.

Betrachten wir demnächst das Wortgefüge in unserem Cod., so stossen wir nicht nur auf eine Aussprache des Lateinischen, in der neben Solchem, was wir in grösserem oder geringerem Maasse in allen Handschriften aus dem früheren Mittelalter antreffen, manches Eigenthümliche, insbesondere eine Menge von Alemannismen, erscheint, sowie auch auf überaus zahlreiche Schreibversehen, sondern es tritt uns in ihm auch eine sehr bedeutende Anzahl von Textfehlern verschiedener Art entgegen, darunter einige

durch Homoeoteleuton hervorgerufene Auslassungen mehrerer Wörter und ganzer Sätze. - Diese seine Beschaffenheit lässt sich m. E. nur daraus erklären, dass Dictieren und Nachschreiben einer Vorlage und Copieren einer solchen in irgend welcher Weise zu seiner Entstehung zusammengewirkt haben, und dass dabei der Dictierende ziemlich schnell und undeutlich gesprochen und der Nachschreibende schlecht gehört und flüchtig und nachlässig nachgeschrieben hat (beide waren zudem wohl ungebildete Sanct Gallener Mönche) und der Copierende es ebenfalls an der gehörigen Genauigkeit hat fehlen lassen. - Trotz ihrer vielen Fehler, von denen sich übrigens nicht wenige schon ohne und noch viel mehrere mittelst Vergleichung der beiden anderen Handschriften und der Citate in Augustin's "Annotationes in Iobum", sowie auch des griechischen Originals und der hexaplarisch-syrischen Übersetzung mit Leichtigkeit erkennen und berichtigen lassen, - trotz ihrer vielen Fehler ist die Handschrift von sehr grosser Bedeutung für die Herstellung des Textes der in Rede stehenden Übersetzung des Iob, was sich ja auch schon von vornherein von einer Handschrift ihres hohen Alters erwarten lässt. (Der Cod. Turon. gehört nach Doranges "Catalogue déscriptif et raisonné des Manuscrits de la bibliothèque de Tours" erst dem zwölften Jahrhundert an, der Cod. Sangall schon dem achten. Das Alter des Cod. Bodlej. ist mir nicht bekannt. Bei Lagarde findet sich darüber keine Angabe.)

Vergleichen wir den Text im Cod. Bodlej. und den im Cod. Turon. mit einander und den Text beider mit dem im Cod. Sangall., so zeigt es sich, dass jene mit einander bedeutend verwandter sind, als dieser mit ihnen ist. — Der Cod. Bodlej. und der Cod. Turon. haben sowohl eine nicht ganz geringe Anzahl von Auslassungen eines oder mehrerer Wörter oder eines ganzen Satzes, von kleineren oder grösseren Lücken, als auch eine grosse Menge von Wortfehlern mit einander gemein. In C. I, v. 19 vermissen wir in beiden nach den Worten subito spiritus magnus irruit a deserto et tetigit quatuor angulos domus et ruit die Worte domus (et ruit domus) super liberos tuos, et mortui sunt, in C. II, v. 9 zwischen Ecce expecto und parvo die Worte tempore adhuc, in C. III, v. 22 nach den Worten et gaudio afficiuntur die Worte si impetrent, in C. XXI, v. 10 zwischen den Worten et mittunt sieut und den Worten infantes suos das Wort

oves (et mittunt sicut oves infantes suos), in C. XXVI, v. 10 nach den Worten usque ad consummationem lucis die Worte cum tenebris, in C. XXVII, v. 12 zwischen dem Worte quia und den Worten uana loquimini das Wort uane (quia uane uana loquimini), in C. XXX, v. 1 nach den Worten nunc monent me minores tempore, quorum spernebam parentes die Worte quos non aestimavi similes esse canibus gregum mearum und in C. XXXVIII, v. 6 nach den Worten qui misit lapidem angularem die Worte super eum. In beiden Codd. steht in C. I, v. 20 procidens in terram (Iob) oravit st. adoravit, in C. II, v. 9 tempore vero multo injecto st. interjecto, in C. III, v. 4 nec inveniat eam st. nec veniat in eam, in C. III, v. 14 qui gloriabantur in malis st. in gladiis, in C. III, v. 24 ante escas quippe meas gemitus ad dominum st. gemitus adest, in C. IV, v. 6 simplicitas uitae tuae st. viae tuae, in C. IV, v. 10 gladius draconum st. gaudium draconum, in C. V, v. 4 ante januas impiorum st. infirmorum, in C. V, v. 11 qui facit infirmos in excelso, et qui impeditos excitat in salutem st. qui facit infimos in excelso, et qui perditos excitat in salutem, in C. V, v. 16 et iniquus obstructur st. et inqui os obstructur, in C. V, v. 20 in praelio vero de manu inferni solvet te st. de manu ferri solvet te, in C. VI, v. 2 sermones meos ponet in statera st. dolores meos etc., in C. VII, v. 8 nonne cognoscit st. non me cognoscit, in C. VII, v. 19 donec gluttiam st. donec degluttiam, in C. VII, v. 20 ego peccavi st. si ego peccavi, in C. IX, v. 31 in sorde me tinxi st. in sorde me tinxisti, in C. X, v. 20 attere me, ut requiescam st. patere etc., in C. XI, v. 9 vel altitudine maris st. vel latitudine maris, in C. XII, v. 4 venit ad risum st. venit in derisum, in C. XV, v. 20 omnis via impii in solitudine est st. in sollicitudine est, in C. XV, v. 32 non uidebitur st. non virebit, in C. XVI, v. 10 percussit me ingens st. in genis, in C. XVI, v. 18 terra ne operiat st. terra ne operias, in C. XVIII, v. 6 infirmi st. infimi, in C. XXIII, v. 11 custodivit, non declinabo st. custodivi et non declinabo, in C. XXIV v. 12 de domibus vi eiciuntur st. de domibus suis eiciuntur, in C. XXVI, v 8 scissa est nubis ab eo st. sub eo, in C. XXVI, v. 11 columnae lucis caeli intremuerunt st. columnae caeli intremuerunt, in C. XXVII, v. 8 si forte solvatur st. salvatur, in

C. XXVIII, v. 4 firmati sunt st. infirmati sunt, in C. XXVIII, v. 6 super eam st. subter eam und et aurum ejus agger st. et aggeres aurum ei, in C. XXVIII, v. 18 et trahes sapientiam st. et trahe sapientiam, in C. XXVIII, v. 24 omne, quod est sub caelo, perfecit st. perspicit, in C. XXXIII, v. 27 et me non digne castigavi, et peccavi st. et me non digne castigavit, ut peccavi, in C. XXXIV, v. 8 neque omnino parcens eorum, qui faciebant iniquitatem st. neque omnino particeps eorum etc., in C. XXXIV, v. 13 quis est, qui reficit st. quis est, qui fecit, in C. XXXIV, v. 16 quod si non es commotus st. commonitus, in C. XXXVI, v. 16 abyssus effusi st. abyssus effusio, in C. XXXVI, v. 20 noli extollere per noctem st. noli extrahere per noctem, in C. XXXVI, v. 23 egit inique st. egit iniqua, in C. XXXVI v. 29 aeque ad tabernaculum st. aeque ut tabernaculum und in C. XXXVII, v. 9 de promtuariis supervenit tempestas et de promtuariis frigus st. et de promontoriis frigus. Von diesen dem Cod. Bodlej. und dem Cod. Turon. gemeinsamen Auslassungen und Wortfehlern, welche letzteren noch mit vielen anderen vermehrt werden könnten, findet sich im Cod. Sangall. Nichts; er hat hier überall das Richtige, während umgekehrt von seinen ebenfalls ziemlich zahlreichen Auslassungen sich keine in jenen findet und von seinen sehr zahlreichen Wortfehlern verhältnissmässig nur sehr wenige auch in ihnen angetroffen werden. Um von diesen einige anzuführen: In C. IX, v. 13 heisst es in allen drei Codd.: ab ipso subdita (Cod. Bodlej. condita) sunt cetera sub caelo st. cete sub caelo (der Alex. κήτη τὰ ὑπ' οὐρανόν, der hexaplar. Syr. κων κο κωλί. κίκω). Ein alter Abschreiber, dem cete unverständlich war, meinte, es sei ein Schreibfehler für cetera, was ihm der Zusammenhang nahe zu legen schien. In C. XXIV, v. 17 haben alle drei Codd. quia (Cod. Sang. qua) simul eis manet (Cod. Sangall. manet eis) umbra mortis st. quia simul eis mane (der Alex. τὸ πρωί, der hexaplar. Syr. κίως) umbra mortis. Das substantivisch gebrauchte mane und mit ihm der ganze Satz war dem Urheber von manet unverständlich. Er corrigierte es daher in dieses Verbum, wodurch er einen ihm verständlichen und naheliegenden Gedanken erhielt. In C. XXVI, v. 9 heisst es in allen drei Codd. qui tenet faciem solis et extendit (Cod. Bodlej.

und Cod. Turon. extendens) super eum nubem suam st. qui tenet faciem solii (der Alex. δ κρατῶν πρόσωπου θρόνου, der hexaplar. Syr. השנה במה השמה המול et extendit super eam nubem suam. Der Satz qui tenet faciem solii war einem alten Abschreiber oder Leser ganz unverständlich. Er meinte, derselbe müsse wegen des folgenden et extendit super eam nubem suam vielmehr qui tenet faciem solis lauten und corrigierte daher solii in solis und eam, das Pronomen auf solis beziehend, in eum. In C. XXXVI, v. 27 haben alle drei Codd. innumerabiles stillae pluviae st. ei (Deo) numerabiles stillae pluviae (der Alex. ἀριθμητοὶ δὲ αὐτῷ σταγόνες ὑετοῦ, Aug. "Annot". ei numerabiles, der hexaplar. Syr. ... אריינונולא אין (a). Innumerabiles schien einem alten Abschreiber oder Leser so gut zu stillae pluviae zu passen, dass er es an die Stelle des ihm vielleicht nicht ganz klaren ei numerabiles setzte. Endlich in C. XXXVII, v. 6 haben alle drei Codd. praecipiens nubi: Esto super terram, et tempestas pluviae et tempestas imbrium st. praecipiens nivi (der Alex. χιόνι, der hexaplar. Syr. κυλλ) etc. Hier bewog das auf nivi Folgende, was nubi sehr nahe legte, einen alten Abschreiber oder Leser jenem Worte dieses zu substituieren. Diese und die übrigen allen drei Codd. gemeinsamen Fehler datieren natürlich aus der Zeit jenseits des achten Jahrhunderts und zu einem nicht geringen Theil sogar schon aus der Zeit des Hieronymus selber, wie daraus zu ersehen ist, dass sich vier von den fünf angeführten (cetera, manet, solis und nubi) schon in Augustin's "Annotationes in Iobum" finden 1). An einer Stelle, in der ersten Hälfte von C. XXXVII, v. 16, haben alle drei Codd. und Augustin's "Annotationes" einen Fehler, der Cod. Sangall. aber einen anderen als die drei übrigen Zeugen. Diese haben nämlich tua stola est valida, er dagegen hat tua stola est candida. Das Rechte ist tua stola est calida (der Alex. Θερμή, der hexaplar. Syr. Wie viel grösser die Verwandtschaft zwischen dem Cod. Bodlej. und dem Cod. Turon. ist als die zwischen dem Cod. Sangall. und ihnen, erhellt auch daraus, dass dieser, wo jene beiden

<sup>1)</sup> Was diese Schrift anbetrifft, so ist zu beachten, was Augustin in Retractt., II, 13 über die Citate aus dem Iobtext in derselben und über die grosse Fehlerhaftigkeit der Codd. von ihr bemerkt (nec ipsa verba, quae exponuntur, ita descripta sunt, ut appareat, quid exponatur. - Postremo tam mendosum comperi opus in codicibus nostris, ut emendare non possem etc.).

von einander differiren, niemals auf Seiten dessen steht, der das Falsche hat, sondern auf Seiten dessen, bei dem sich das Richtige findet. Wie er an verhältnissmässig nur sehr wenigen Stellen einen Fehler mit beiden gemein hat, so theilt er nirgends einen Fehler mit einem von ihnen allein.

Die Bedeutung des Cod. Sangall. für die Herstellung des Textes der hieronymianischen Übersetzung der alexandrinischen Version ist, wie schon gesagt, eine sehr grosse. - An der ausserordentlich langen Reihe von Stellen, an welchen die beiden anderen Codd. an demselben Fehler leiden, sowie auch an mehreren, an denen sie Verschiedenes, aber beide Falsches, bieten, erfahren wir aus ihm, was Hieronymus geschrieben hat. Eine verhältnissmässig kleine Anzahl von Stellen der ersteren Art habe ich oben gegeben. Stellen der letzteren Art finden wir in C. XVII, v. 11, wo der Cod. Bodlej. compulsae sunt, der Cod. Turon. concussae sunt (von Lagarde in den Text aufgenommen) und der Cod. Sangall. convulsi (Fehler für convulsae) sunt hat ((convulsae sunt compages cordis mei, der Alex. ἐβράγη, der hexaplar. Syr. αριδιώς), in C. XVII, v. 14, wo der Cod. Bodlej. et avum, der Cod. Turon. talium und der Cod. Sangall. tabum (wohl nicht Fehler für tabem, was sich bei Augustin findet, sondern Nebenform davon) bietet (matrem meam et sororem [appellavi] tabum, der Alex. σαπρίαν, der hexaplar. Syr. Khaiw) und in C. XXXVI, v. 4, wo der Cod. Bodlej. justa verba, der Cod. Turon., in justitia verba und der Cod. Sangall. injusta verba hat (et non injusta verba injuste intelliges, der Alex. ἄδικα δήματα, der hexaplar. Syr. An der vorletzten Stelle hat Lagarde mit Martianay tabem in den Text aufgenommen und an der letzten mit Recht justa und in justitia in injusta corrigiert. — An einer bedeutenden Anzahl von Stellen, an welchen der Cod. Bodlej. und der Cod. Turon. in der Weise von einander differiren, dass der eine einen Fehler, der andere das Richtige hat, bestätigt der Cod. Sangall. das Letztere dadurch und macht es dadurch sicherer, dass er dem Cod., in dem es sich findet, beitritt. So theilt und bestätigt er im C. XXXI, v. 13 und 14 die Worte cum judicarentur apud me, quid enim faciam, si examinationem mei faciet deus? quod si et visitationem, quod responsum dabo? und in C. XXXIII, v. 18 die Worte ne cadat in bello im Cod.

Bodlej. gegenüber dem Cod. Turon., in dem jene und diese Worte fehlen, in C. III, v. 3 die Worte in eo (in quo natus sum in eo) im Cod. Turon. gegenüber dem Cod. Bodlej., der sie nicht hat, in C. VIII, v. 2 das richtige multiloquax (der Alex. πολυβρήμου, der hexaplar. Syr. حنت مراه العداد des Cod. Turon. gegenüber dem falschen multiplex des Cod. Bodlej., in C. IX, v. 13 das richtige ab ipso subdita sunt (der Alex. ἐκάμφθησαν, der hexaplar. Syr. agashe, das hebr. Orig. 1771) cetera (cete) sub caelo im Cod. Turon. gegenüber dem falschen ab ipso condita sunt etc. des Cod. Bodlej., was Lagarde in den Text aufgenommen hat (condita sunt ist eine durch das falsche cetera sub caelo st. cete sub caelo hervorgerufene weitere Abweichung vom richtigen Wortlaut), in C. XIV, v. 12 das richtige non suscitabuntur (der Alex. έξυπνισθήσονται, der hexaplarische Syr. مورد المراجة عنه المراجة والمراجة المراجة الم schen suscitabitur etc. des Cod. Turon. (der Sing. in diesem ist durch die vorangehenden Singg. hervorgerufen), in C. XV, v. 11 das richtige verberatus es graviter (Cod. Sang. granditer; der Alex. μεμαστίγωσαι, der hexaplar. Syr. 45) gegenüber dem falschen vulneratus es graviter des Cod. Turon., was Lagarde in den Text aufgenommen hat, und in C. XXXVII, v. 10 die einfache Wortstellung gubernat autem aquam, qualiter illi placuerit (der Alex. οἰακίζει δὲ τὸ ὕδωρ, ὡς ἐὰν βούληται, des Cod. Bodlej, gegenüber der von Lagarde in den Text aufgenommenen künstlicheren gubernat autem, qualiter illi placuerit, aquam des Cod. Turon. - Da, wo der Cod. Bodlej. und der Cod. Turon. an dem gleichen Fehler leiden, der Cod. Sangall. dagegen das Richtige hat, bietet der Letztere dieses öfter auch Augustin's "Annotationes in Iobum" gegenüber. So z. B. in C. XXVI, v. 10, C. IV, v. 16, C. XVI, v. 18 und C. XXXVII, v. 9, wo auch hier nach consummationem lucis die Worte cum tenebris fehlen und simplicitas vitae tuae st. viae tuae, terra ne operiat st. terra, ne operias! und et de promptuariis frigus st. et de promontoriis frigus steht. An den meisten Stellen dieser Art stimmt Augustin jedoch dem Cod. Sangall. bei, während er an nicht wenigen die betreffenden Worte nicht citiert und ausgelegt hat, wo dann der Cod. Sangall. den beiden anderen Codd. gegenüber das Richtige allein bezeugt. An den Stellen, an welchen einer von diesen einen Fehler, der andere das Richtige hat, und der Cod. Sangall. dem Letzteren beitritt, thut auch Augustin dies überall da, wo die betreffende Stelle von ihm angeführt und ausgelegt wird.

Hinsichtlich der Bedeutung des Cod. Sangall. für den (hexaplarischen) Text der alexandrinischen Version möchte Folgendes zu bemerken sein.

Der Cod. Sangall. stimmt an allen den Stellen, an welchen entweder die beiden anderen Codd. und, wie so eben gezeigt, öfter auch Augustin's "Annotationes in Iobum" an einem und demselben Fehler leiden, oder einer von ihnen einen Fehler, der andere das Richtige hat, mit dem Text überein, in welchem uns die alexandrinische Version im Wesentlichen anderweitig vorliegt, insbesondere in der Gesammtheit der ältesten uns erhaltenen Handschriften von ihr und in der hexaplarisch-syrischen Übersetzung. Er bestätigt mithin hier überall diesen Text und tritt der Versuchung entgegen, aus den Fehlern jener beiden Codd. und hie und da auch der augustinischen "Annotationes" falsche Schlüsse zu ziehen in Bezug auf den (hexaplarischen) Text dieser Version. Hierin vornehmlich besteht seine Bedeutung. Daneben hat er jedoch noch die zwiefache andere, dass er da, wo die ältesten Handschriften der alexandrischen Version und die übrigen directen und indirecten Zeugen für ihren Text verschiedene Lesarten bieten, das Gewicht der Lesart, auf deren Seite er steht, nicht unbedeutend verstärkt, und dass sich der in unseren Ausgaben der alexandrinischen Version vorliegende Text hie und da aus ihm, wenn auch nicht aus ihm allein, emendiren lässt. Das Erstere thut er (zugleich mit dem Cod. Bodlej. und der hexaplarisch-syrischen Übersetzung) z. B. in C. XX, v. 19. Hier zeugen nämlich er und der Cod. Bodlej. durch ihr invalidorum (multorum enim invalidorum domos confregit) und die genannte Übersetzung durch ihr κις και και δυνάτων von A C Sa, einer Reihe anderer griechischer Codd. und der Chrysostomus beigelegten "Synopsis scripturae sacrae (πολλῶν γὰρ ἀδυνάτων οἴκους ἔθλασεν) 1) gegenüber der von Tischendorf in den Text

<sup>1) &#</sup>x27;Αδυνάτων wird übrigens, vom Context ganz abgesehen, auch dadurch empfohlen, dass 'γ in C. V, v. 16 durch ἀδύνατος wiedergegeben wird.

aufgenommenen δυνατῶν von BS, auf deren Seite nur der Cod. Turon. mit seinem von Lagarde in den Text aufgenommenen validorum steht. Augustin hat die Stelle nicht citiert. Eine Stelle, an der sich der in unseren Ausgaben der alexandrinischen Version vorliegende Text aus dem Cod. Sangall. und ausser aus ihm aus der hexaplarisch-syrischen Übersetzung emendiren lässt, haben wir in C. XVI, v. 10. Hier haben alle Codd. der alexandrinischen Version δξεῖ ἔπαισέ με είς (ἐπὶ) τὰ γόνατα, dagegen der Cod. Sangall. acriter me percussit in genis und die hexaplarisch-syrische Übersetzung Kas La Just Kasius. Man hat diesen beiden Zeugen zufolge und im Grunde auch nach dem Zeugniss des Cod. Bodlej. und Cod. Turon., deren ingens augenscheinlich nur eine Corruption von in genis ist, mit Grabe st. τὰ γόνατα zu lesen τὰ σιαγόνια. Allerdings haben Augustin's "Annotationes" in genibus, aber dies wird auf einem ähnlichen Textfehler beruhen, wie das είς τὰ γόνατα in den griechischen Handschriften.

Zum Schluss noch eine Hieronymus's Übersetzung selber, so wie sie uns in allen drei Codd. und in Augustin's "Annotationes" vorliegt, betreffende Bemerkung.

Wir stossen in ihr auf eine Anzahl von Stellen, wo der Text nicht dem der alexandrinischen Version, so wie wir diesen aus den Handschriften, aus den Citaten bei den griechischen Vätern und, indirect, aus der hexaplarisch-syrischen Übersetzung kennen, sondern dem hebräischen Grundtext entspricht, oder wo eine andere Auffassung von diesem ausgedrückt ist als, den genannten Zeugen zufolge, im griechischen Original. Um einige Stellen dieser Art anzuführen: In C. IV, v. 6 steht in den drei Codd. und bei Augustin simplicitas viae (Cod. Bodlej. und Cod. Turon. vitae) tuae, im griechischen Original καὶ ή κακία (der hexaplar. Syr. καις) της όδοῦ σου, im hebräischen Grundtext ותם דרכיך, et integritas viarum tuarum. In C. XXVI, v. 11 haben die drei Codd. und Augustin columnae caeli (Cod. Bodlej. und Cod. Turon. lucis caeli) intremuerunt (Aug. contremuerunt), das griechische Original στῦλοι οὐρανοῦ ἐπετάσθησαν oder διεπετάσθησαν, columnae caeli expansae sunt (der hexaplar. Syr. אימורי שמים ירופפן, der hebräische Grundtext צמורי שמים ירופפן, columnae caeli concutiuntur oder contremiscunt. In C.

XXXVI, v. 24 heisst es in den drei Codd. magna sunt opera ejus quem (Cod. Sangall. quae) laudauerunt viri, im griechischen Original μεγάλα έστὶν τὰ ἔργα, ὧν ἤρξαν ἄνδρες (der hexaplar. Syr. King allowers and L), in quibus dominati sunt viri, im hebräischen Grundtext תנשים, multum est opus ejus, de quo cecinerunt viri. Endlich in C. XXXVII, v. 11 steht in den drei Codd. und bei Augustin et frumentum (Cod. Sangall. fumentum) irrigavit (Cod. Turon. irrigabit) nubes (Cod. Sangall. nobis, Cod. Bodlej. und Cod. Turon. nubibus), im griechischen Original καὶ ἐκλεκτὸν (der hexaplar. Syr. Καταπλάσσει νεφέλη, et electum obtegit, obumbrat nubes, der hebräische Grundtext ברי יטרוח עב, et humore onustat nubem. Man könnte nun annehmen wollen, Hieronymus habe an diesen und an anderen, ähnlichen Stellen einen von dem Text, den die uns erhaltenen griechischen Handschriften geben, verschiedenen Text vor sich gehabt. Allein dies ist keineswegs der Fall gewesen. Er hat vielmehr an ihnen den ihm vorliegenden Text der alexandrinischen Version verlassen und bald nach dem Grundtext, so wie er ihn auffasste, bald nach einer von den übrigen griechischen Übersetzungen, bald (da wo diese mit dem Grundtext übereinstimmte) wohl auch nach beiden zugleich übersetzt. So hat er nach dem Grundtext, seiner Auffassung desselben, in C. XXXVII, v. 11 πicht mit dem dem ἐκλεκτόν der alexandrinischen Version entsprechenden electum, sondern mit frumentum wiedergegeben, womit er es auch in seiner Übersetzung aus dem hebräischen Grundtext ausgedrückt hat (er konnte dem ἐκλεκτόν keinen rechten Sinn abgewinnen, und meinte, הרי habe gleiche Bedeutung mit הרי, Korn), und so ist in C. IV, v. 6 sein simplicitas (simplicitas viae tuae) eine Übersetzung des ἀπλότης, womit Symmachus das הה des Grundtextes wiedergegeben hatte. Hieronymus fand an der angeführten Stelle der alexandrinischen Version schon nicht mehr das anania, womit der griechische Übersetzer ihr no sicher ebenso wiedergegeben hatte, wie das המה in C. II, v. 3, C. XXVII, v. 5 und C. XXXI, v. 6 (hätte er dasselbe gefunden, so würde er es, wie an den drei angeführten Stellen mit innocentia übersetzt haben), sondern, gleich dem hexaplarischen Syrer, das auf einem uralten Fehler beruhende xaxla, verwarf dasselbe als

widersinnig, übersetzte aber dann nicht das na des hebräischen Grundtextes (dies würde er wohl, wie in seiner Übersetzung desselben durch perfectio ausgedrückt haben), sondern das 'απλότης des Symmachus, was er aus den Hexaplis des Origenes kannte. Hieronymus's Übersetzung der alexandrinischen Version des Iob (ihres hexaplarischen Textes) ist nicht gleich der hexaplarisch-syrischen ein völlig treuer Abdruck derselben.



## The Ethiopic Legend of Socinius and Ursula.

Ву

KARL FRIES.



## The Ethiopic Legend of Socinius and Ursula.

#### 1. Sources.

In September 1886 a parchment roll — in the following pages referred to as Cod. A — written in Ge<sup>c</sup>ez, with an admixture of Amharic, was presented to me by the Swedish missionary the Rev. Karl Winqvist M.D., who had received it the same year from a near relative of the famous Ras Alula, as a reward for a successful cure. On examination I found that it contained a brief sketch of the struggle between the saint Socinius (Sûsenjôs) and the sorceress Ursula (Werzeljâ), together with an enumeration of the diseases, against which it would prove an efficient remedy, if worn as an amulet. It contained in addition some formulas of prayer to be used for exorcising evil spirits.

It was not until I visited Berlin three years later that I was able to find another source of this story, throwing light upon certain passages, which remained obscure in spite of the valuable hints given me by the late Prof. J. T. Nordling of Upsala and by a young Abessinian, Tewelda Madxen, whom I met in Stockholm.

This legend is to be met with in two versions in the Royal Library in Berlin. One is written on a fly leaf in Cod. Ms. Or., Qu. 412 (in Dillmann's Catalogue, N°. 10, p. 8) — here referred to as Cod. B. —; the other is to be found in Cod. Ms. Peterm. II, Nachtr., 34 (in Dillmann's Catalogue, N°. 75, p. 67) — here quoted as Cod. C —.

It is difficult to ascertain which of these gives the story in its most original form. Undoubtedly the B version is the simplest. It has not those lists of diseases, partly given in Amharic, which occur in A and C and evidently are later additions. This may however be accounted for by the want of space. But this text does not read quite so well as that of A and C. Several needful corrections have also been made by later hands

after a text that seems to have been similar to that of A and C (4 corrections according to C only, 2 to A only, 5 to both and 2 independent of both). Cod. C, though being probably the youngest of the three and provided with many additions of a recent date, offers a text that has some merits above the other two. E. g. it is the only version, which mentions that Ursula was the sister of Socinius and Antiochia the home of both, points which do not look like later additions.

J. E. Stadler in his "Vollständiges Heiligenlexikon", Augsburg, 1882, V, p. 403b mentions: "S. Susnæus nach Migne ein äthiopischer Martyrer". He also quotes the Antwerp edition of the Acta Sanctorum of the Bollandistes, Apr. III, 4, but this work has not been accessible to me. The Paris edition of the Acta Sanctorum, ed. J. G. Henschen, D. Papebroch etc., Paris, 1865, does not contain anything about "S. Susnæus". J. B. Migne (Dictionnaire Hagiographique, Paris, 1850, II, 1061) does not give more than: "Susnée, (Saint) Susnæus, est honoré comme martyr par les Éthiopiens et les Coptes le 21 Avril". In his "Comment. ad Hist. Aethiop.", Frankfort o/M., 1791, p. 414, J. Ludolf mentions the name of Sûsenjôs as the saint for April 21st (according to Julian. Cal.) resp. 26th (according to Aethiop. Cal.) with the notice: "Susenyos Martyr Petri Susensis filius fuit", and for July 21st (according to Julian. Cal.) resp. 15th (according to Aethiop. Cal.) without further remarks.

### 2. Description of the manuscripts.

Cod. A has a length of 169 ctm. by a breadth of 10 ctm. It is composed of three slips of good parchment fastened together in an ingenious way with narrow strips of the same material. At the top and at the bottom are ornaments in violet and black executed with greater skill than what is commonly the case in modern Abessinian books. About the middle of the roll there is a picture showing Socinius mounted on horseback with only the great toe on the stirrup 1) — running his spear through the right side of Ursula, who is lying on the ground.

<sup>1)</sup> Comp. E. Rüppell, Reise in Abyssinien, Frankfort o/M., 1840, II, p. 425.

The face of Socinius is white, but that of Ursula is rather dark. The handwriting is careful, uniform and very distinct, occupying 172 lines with an average length of 12 letters (9.5 ctm.). There are no interruptions except one division for marking the beginning of the historical part and some blanks for filling in the name of the owner, evidently a woman (in the latter part she is entitled 'ámateka, "thy handmaid"). Rubrics are used for marking the first words of the introduction, of the historical part and of the three formulas of prayer as well as the names of Socinius, and the archangels, but not of Christ. (The name of the Virgin does not occur.) It is rather difficult to fix the age of this manuscript, as the material shows very few traces of the hand of time; it is also surprising that no owner's name has been filled in. On the other hand the letters have nothing of that angular shape which characterizes Abessinian manuscripts of this century.

The portion which contains the story of Socinius ends l. 117. The following deficiencies or errors in writing have been corrected by a later hand.

L. 9 (corresponding to p. 61, l. 34) add. da in [da]qíqá.

L. 43 (p. 62, l. 18) add. be in [be] esítű; l. 54 (p. 62, l. 20) jehšešű for jehšášű. Nevertheless the following corrections seem required:

L. 9 (p. 61, 1. 34) the tetsehef watesagelô of the ms. can scarcely be correct. It must be either an imper., as in Cod. B, or a subj., as in Cod. C.

L. 16 (p. 62, l. 3) read zajetqáraná for zajetqáranó, which is perhaps a reminiscence from a copy intended for a man (like Cod. C).

L. 31 (p. 62, l. 8) read wamanafest for wamanafesta. It seems too farfetched to say "the ghosts of the unclean".

L. 44 (p. 62, l. 16) read jábakejakí for jábakejákí, which may be accounted for as an anticipation of the prominent ő's in the following 'obe'esítő. Anyhow it shows that the a was accentuated.

L. 56 (p. 62, 1. 22) 'ajbélà offers an interesting instance of dittography. The writer evidently after having written the two first letters of 'ajté suffered his eye to go back to the preceding word, and his hand to copy the letters that there followed the j, common to both words.

L. 57 (ibid.) read qattálíta for qattalíta. The same fault occurs

1. 74 (p. 63, l. 31) in the same word and l. 26 (p. 62, l. 7) in wanahhabi, which, even if it is a peculiarity of the writer of this ms., shows that the word must have carried the accent on the last syllable.

L. 97 (p. 64, l. 30) ahawer wasekawen etc. is very surprising as it seems almost to give an opposite sense to that of the other two texts. The meaning may be: "By leaving the children etc. undisturbed, as soon as they are placed under thy protection, I shall bear witness to the power of thy holy name". But I am more inclined to believe that the passage has come there as a repetition of l. 76 (p. 63, l. 13), which was recalled in the mind of the writer by the ansa. Omissions of single letters occur — the missing letters in

brackets —: 1. 73  $^{2}$ eqt<sup>e</sup>[l  $W^{e}$ ]rz<sup>e</sup> $lj\acute{a}$ ; 1. 79  $^{2}$ e[m]sam $\acute{a}$ j; 1. 81  $t^{s}$ al $\acute{o}$ [ta]ka; 1. 87 watat<sup>s</sup>e[ $^{c}$ e]na (com $\acute{p}$ . p. 63).

Cod. B is  $24.5 \times 21$  ctm. It is written on 25 lines, averaging 42 letters each, in clear and uniform hand, of an erect and slender type, on the back of leaf 162 in the book containing the Psalms, the Songs of the Prophets, the Song of Songs, a fragment of "Testimonies" from the Psalms and a fragment of the song Maxbara Meemanan. The Song of Songs ends on p. 162 r° and is followed by 6 lines of exorcisms written by another hand, probably the one which has added our text on the back of the same leaf. The leaf that should follow is missing. It is therefore possible that the story was here continued. As it stands, the last word is za, the zati matshaf which follows in our text being added above the line, possibly by a later hand. It is all written in black. The book carries no date, but Prof. Dillmann has suggested 200-300 years as the probable age of the chief part. The addition may perhaps be 100 years old. The following corrections have been made by a hand, which may possibly be that of the original writer, but is probably later. L. 1 (p. 61, l. 31) add. hejáw; l. 5 (p. 62, l. 12) add. walda; l. 6 (p. 62, l. 14 f.) Wasame a changed to Wasaba same a by inserting ba: sa and lengthening the left leg of the s; l. 20 (p. 63, l. 21) add. tegga; 1. 23 (p. 64, l. 4) add. rellú; l. 24 (p. 64, l. 6) add. halló; 1. 25 (p. 64, l. 8 f.) add. [we]stêtá; same line add. [za]zátí maţshaf.

By another hand, that wrote with less skill, the following corrections have been made: L. 9 (p. 62, l. 21 f.) add. Watase ela

wajebélá: 'ajtê hôrat; l. 15 (p. 63, l. 11) add. 'ella; l. 16 (p. 63, l. 12) add. 'anest; l. 18 erringly add. laka (the original wording was: watawhebaka, p. 63, l. 35).

Corrections however still seem required in the following places: L. 8 (p. 62, l. 22) read horat for hora; l. 15 (p. 63, l. 11) hetsanata for hetsanat; l. 19 (p. 63, l. 19) wateqtela for wataqatela. I cannot find any explanation of this error in writing. It seems scarcely possible that the writer would have had an imp. wataqatala "and wrestle with each other" in mind; l. 21 (p. 64, l. 1) zajaman for bajaman, which ought to have been bajaman, if it had been intended to indicate the right hand of Sûsenjôs. Same line wakatala is unintelligible to me. If it is to be understood as an error for qatala, it would be necessary to interpret the latter as: "gave a deadly wound", which is not the proper meaning of qatala. I am therefore inclined to strike it out and explain it as some kind of anticipation of kalehat.

L. 16 (p. 63, l. 13) semácet, and l. 18 (p. 63, l. 18) seltán are not necessarily errors. They offer perhaps instances of a constructio κατὰ σύνεσιν; l. 25 (p. 64, l. 7) to read semaka for semeka seems necessary whatever interpretation may be suggested for the surrounding words.

Cod. C. is 15 × 11 ctm. It forms part of an 'Awda Nagast, a book of magic, incantations etc. Our text begins in the middle of p. 9 vo, the upper half being occupied by a rude ornament in black, the principal elements of which are crosses and eyes (a human face with great eyes in the centre). The two first lines of the text are red, all the rest black. The first page has 11 lines, the three following 24 lines each; page 11 v° has 13 lines of text and an ornament, about as grim as that on page 9 v°. The text rendered here ends on leaf 11 r°, 1. 12. The hand is small and uniform, apparently of a recent date - Prof. Dillmann thinks that this part of the manuscript is less than 50 years old —. It is often very indistinct; sometimes it is next to impossible to distinguish an - from a k or s, a ti from a te and so on. In three cases letters omitted have been added by a later hand. No other corrections occur. Such seem however required in the following places: P. 9 vo, 1. 6 (p. 62, l. 1) read lá eléhá for la lí aha, which I can in no wise explain; p. 10 r°, l. 14 (p. 62, l. 21. 34) \*em²alî cáragît I am likewise unable to explain. If \*em²alî is not to be simply struck out, it ought to be changed into \*emzâtî; p. 10 v°, l. 22 (p. 64, l. 8. 29) \*ahajû can scarcely be correct. It should either be changed into \*jeḥejawû\*, in accordance with cod. B, or into \*âhajû\*, meaning "I shall let these people live in peace", though in that case some kind of an object seems desirable.

#### 3. Text.

The fact that it makes some difficulty to render the text in the usual character has compelled me to make use of a transcription, in doing which I have applied the following system.

|                     |            |                     | Bi-            | Den-  | Interdental.      |                  |       | Dental.           |       | Post-<br>dental.  |               | Præ-                 | Mediopalatal. |                 |       | Post-<br>palatal. |       |
|---------------------|------------|---------------------|----------------|-------|-------------------|------------------|-------|-------------------|-------|-------------------|---------------|----------------------|---------------|-----------------|-------|-------------------|-------|
|                     |            | labi-<br>al.        |                | Pure. | Pala-<br>talized. | Affri-<br>cated. | Pore. | Pala-<br>talized. | Pure. | Pala-<br>talized. | pala-<br>tal. | Præpala-<br>talized. | Pure.         | Labia-<br>lized | Pure. | Labia-<br>lized.  |       |
| Mouth-articulation. | ped).      | Voic-<br>ed.        | ъ              |       | d                 | $d^{j}$          |       |                   |       |                   | 1             |                      |               | g               | gw    |                   |       |
|                     | (stopped). | Voice-<br>less.     | p              |       | t                 | $t^{j}$          | ts    |                   |       |                   |               |                      | $k^j$         | k               | kw    |                   |       |
|                     | Clusile    | With glottal catch. | P <sub>.</sub> |       | ţ                 | ţ                | ţs    |                   |       |                   |               |                      |               |                 |       | q                 | $q^w$ |
|                     | (oben).    | Wedian Voice-       | w              |       |                   |                  |       | z                 | $z^j$ |                   |               | j                    |               |                 |       |                   |       |
|                     |            | Voice-<br>less.     |                | f     |                   |                  |       | s                 | 83    | š                 |               |                      |               |                 |       | $\boldsymbol{x}$  | xw    |
|                     | Fricative  | Lateral.            |                |       |                   |                  |       |                   |       | l                 |               |                      |               |                 |       |                   |       |
|                     |            | Nasal.              | m              |       |                   |                  |       |                   |       | n                 | $n^{j}$       |                      |               |                 |       |                   |       |
|                     | Tremulant. |                     |                |       |                   |                  |       | r                 |       |                   |               |                      |               |                 |       |                   |       |

Merely glottal articulation.

Pricative Clusic Willer William Clusic William W

The vowel-marks will be rendered:

Form I: a; F. II:  $\mathscr{A}$ ; F. III:  $\mathscr{A}$ ; F. IV:  $\mathscr{A}$ ; F. V:  $\mathscr{E}$ ; F. VI: no vowel or, when unaccentuated:  $\mathscr{E}$ , when accentuated:  $\mathscr{E}$ ; F. VII:  $\mathscr{E}$ .

A diagram like this can but be rather inaccurate. Especially w cannot be sufficiently described by it, because it is not merely a voiced bilabial fricative, but its pronunciation is accompanied by the rounding of the lips and compressing of the cheeks, which are characteristic to the vowel u (comp. Sweet, Handbook of Phonetics, p. 42 f.). I therefore should have liked best to follow the example of Prof. P. Haupt in rendering it by u (as also j by i) (Beiträge zur Assyriologie, I, 249 ff.), if it had been possible. It is a coarticulation of this sound rather than of the pure vowel u (König, Neue Studien, p. 39), which forms the characteristic of the so called "u-haltige Kehllaute", according to what I have observed on Tewelda Madxen. I also should have preferred using the notations of Prof. Haupt for the "emphatic" sounds, if the technical difficulties had not been so great, and I should venture to suggest that his notation of 'alf and 'ajn by a simple and a double spiritus lenis was applied to the whole glottal series so as to render hoj by a simple and hawt with a double spiritus asper.

I have not considered it necessary to give the differences in spelling arising from the merging of  $t^s$  and  $t^s$ ; and and  $t^s$ ; and and are an aritical  $t^s$ ; and  $t^s$ ; and  $t^s$ ; and  $t^s$ ; and aritical  $t^s$ ; and  $t^s$ ; and aritical  $t^s$ ; and  $t^s$ ; and aritical  $t^s$ ; and  ritical  $t^s$ ; and aritic

Basema <sup>°</sup>ab wawald wamanfas qedûs <sup>°</sup>aḥadû <sup>°</sup>amlâk <sup>1</sup>). Basema <sup>°</sup>egzî <sup>°</sup>abeḥêr fattârî <sup>°</sup>) ḥejâw nabbâbî <sup>°</sup>).

Ţsalôt zaqedûs Sûsenjôs basenta sasaselô dawê semhetsanât ) sella jetabewû teba semmômû s). Wajebaqwec sâdî e) labesesît wajahajewû zo lâtî daqîqâ zo. Tetshaf zo watesqelô

<sup>1)</sup> B omits this ingression.
2) B om. fattârî.
3) A om. basema 'egzî'abêhêr etc.
4) B: zaḥet³ânât.
5) B adds 'emkwellû dawîjât.
6) A: wa'âdî jebaqwe'.
7) B: wajahajû; A: za'îjaḥajewû.
8) B: daqîq.
9) B: t³ahaf.

lâcelêhâ¹) wajebaqwec²) barad²êta ²egzî²abeḥêr lecûl wakebûr³). Tsalôtû wabarakatû laqedûs (blank) jâdexenâ ²emkwellû zajetqâranâ bârjâ walêgêwôn ²emfeltsat wa³emqwerţsat ²emwegcât wa³emqwerţemât ²emcâjnat wa³emmetcât wa²emdedqe\*) wagânêna qatr ²emmagânjâ waqwerânjâ wa²emgwesemt watalawâsj ²emzâr watjanafar ²emfêrâ wanedad ²embûdâ wanahhâbî wafelâsja wa²emdjerbâ dawê. Wa²emkwellômû ²agânent ²ekûjân wasab²e mašarjân wamanâfest rekûsân ceqabâ wa²adxenâ⁴) (blank for filling in the name of the owner).

Wahallô 'aḥadû be'esî zasemû Sûsenjôs wa'awsaba be'esîta wawalada 'emnêhâ ') walda ') tabâ 'eta ''). Wabaqadâmâj waldû bô'at 'extû '') Werzeljâ waqatalatô lawaldû waḥôrat. Wakaleḥat '') 'emmû wabakajat bekâja marîra. Wasôba same'â '') qedûs Sûsenjôs demtsa bekâjâ labe'esîtû maṭse'a '') wajebêlâ: menta jâbakejakî 'ôbe'esîtô '? Watebêlô: 'esma Werzeljâ maṭse'at waqatalatô lawaldeja waḥôrat ''2). Wasôba same'â '') qedûs Sûsenjôs zanta nagara 'emxaba be'esîtû tanše'a '') wataṭse'ena dîba farasû ''5) wanaše'a kwenâtô bajamanû waḥôra mangalêhâ kama jeḥšešâ ''6). Warakabâ la'aḥattî 'aragît be'esît '') nabîrâ lâ'ela 'ebn ''8). Watase'ela wajebêlâ ''9): 'ajtê ḥôrat Werzeljâ qattâlîta ḥetsânât ''20)

<sup>1)</sup> C: là'lì'ahâ. 2) A: wa'âdî jêbaq<sup>we</sup>. 3) B add. s°meka 'êska la'âlama 'âlam; om. the following till Wahallô; C adds waqêdûs sema zî'ahû. 4) C: Ṭsalôtû wabarakatû jê'eqabô wajâdêxenô 'êmḥêmâma bârjâ walêgêwôn zâr watêgrîdâ bûdâ waqamman jâ 'âjnât wat<sup>se</sup>lawagê fêrâ wanêdad felt<sup>s</sup>at waq<sup>w</sup>ert<sup>s</sup>at magân jâ wag<sup>we</sup>semt met j wat<sup>se</sup>'at wêg'ât waq<sup>e</sup>rt<sup>e</sup>mât 'âjna bârjâ was jatalaj sêqsêqât watalawâs j wawehêsata dam wak<sup>we</sup>llômû dawîjât 'êmlâ'ela gebra 'êgzî'abêhêr Zênâ Gabre'êl. 5) A and B om. 'êmnêhâ. 6) A om. walda. 7) C om. tabâ'eta. 8) A and B om. 'êxtû. 9) A om. kalêhat and has: Wabakajat 'êmmû. 10) B om. bêkâja etc. and has: Wasamê'â. 11) B om. demtêa etc. 12) C om. bêkâjâ etc. 13) B om. Wasôba and has: Wasamê'â. 14) B and C om. zanta nagara etc. 15) B: tat<sup>s</sup>e'êna farasa; C· tat<sup>s</sup>e'êna lâ'êla farasû. 16) B om. mangalêhâ etc. 17) B C Warakabâ la'âragît. 18) A om. nabîrâ etc.; C has 'ârât. 19) A om. Watase'êla; add. 'ajbêlâ (see p. 57). 20) B om. Wêrzêljâ etc.; C om. qattâlîta etc.

<sup>\*)</sup> Comp. A. Dillmann, Bemerkungen zur Grammatik des Geez. Sitzungsberichte der Kgl. Akad. d. Wissensch. Berlin, 1890, p. 3 f.

Watebêlô: nâhû') ḥôrat²) wabô'at westa ganat zahallô³) baqedmêka. Wasôba same'â qedûs Sûsenjôs zanta nagara⁴) 'em'âragît bô'a westa ganat warakabâ⁵) la-Werzeljâ watenaber tâḥeta ⁶) 'ôm waja'âwdewâ bezûxân 'agânent waja'âgtewâ '). Waqôma qedûs Sûsenjôs wawarada శ) 'emlâ'ela farasû wamêṭagaṭsa mangala mešrâq wasagada baberakîhû wasafeḥa 'edawîhû sa'ala waṭsalaja ९) xaba 'egzî'abeḥêr ¹0) 'enza jebel: 'ô'egzî'eja 'Îjasûs Kerestôs 'amlâkômû lakerestîjân ¹¹) wanegûsômû (the picture in Cod. A) la'esrâ'êl ¹²) wasôba bô'at Werzeljâ westa 'edêja ¹³) 'emqatalkewâ kama 'îteqtel ḥetsânâta 'ella jeṭabewû ṭeba. 'emmômû ¹⁴) wa'îteqrab xaba 'anest ¹⁵) waxaba be'esîhôn ¹⁶), 'ansa 'aḥawer wa'ekawen ¹७) semâ'eta ba'enta ¹³) semeka qedûs.

Wa'enza jaḥawer we'etû jese'el bawesta fennôt '9) kamaze same'â 20) wamaṭse'a qâl 'emsamâj 21) 'enza jebel: 'ôqedûs Sûsenjôs 22) samâ'ekû ṭsalôtaka 23) wse'alataka watawheba laka selṭân 24) 'emxaba 'egzî'abehêr 25) kama tenše'â 26) la-Werzeljâ wateqtelâ wategbar bâtî 27) kwellô zafaqadka 28). Wasôba same'â qedûs Sûsenjôs zanta nagara 29) tafaššeḥa ṭeqqa watatse'ena dîba 30) farasû wanaše'a kwenâtô bajamanû waḥôra mangalêhâ kama jeqtelâ 31) waragaza gabôhâ

<sup>1)</sup> A B om. nahû. 2) A C om. hôrat wa. 3) B: zahallawat. nagara. 5) A om. Wasôba etc. and has: Wawe'etûnî rakabâ. 6) A: nabîrâ batâh<sup>e</sup>ta. 7) B: wa'awda b<sup>e</sup>zûxân 'em'agânent 'egtewâ; A: wab<sup>e</sup>zûxân 'agânent 'enza ja'awdewâ teqqa. 8) A: wa'emz<sup>6</sup> warada. 9) C om. wasaf<sup>6</sup>ha etc. and has: wasa'ala; B has: 'edêhû wasa'ala; om. wat alaja. 10) C add. 'amlâk. 11) B: 'amlâka kerestîjân. 12) C: 'amlâka 'amâlekt wanegûsômû lakerestîjân wala'agânent. 13) C: tâheta 'edaw. 14) B add. wawarêzâ. 15) B originally: be'esît, 'anest being added by way of correction. 16) A om. Wasôba etc. and has: Habanî 'eqtel Werzelja qattalıta hetsanat 'aw zata'atsa maxtsana 'anest. k<sup>o</sup>r<sup>o</sup>stîjân wa. 18) B om. ba'enta. 19) A: wa'enza jeb<sup>e</sup>l; B: wa'enza j<sup>o</sup>haw<sup>e</sup>r jewe'el xaba 'egzî'abehêr. 20) C add, qedûs Sûsenjôs. 21) B om, 'emsamâj. 22) A: same'û qâla 'emsamûj zajebel: samû'ekû. 23) B om. tsalôtaka. teltana; B: watawhebaka, to which laka is added by way of correction. om. 'emxaba 'egzî'abehêr. 26) A: teqtelâ. 27) C om. bâtî. 28) A: wak wellô 29) B om. nagara. 30) C: lâ'ela. 31) B; xabêhâ kama zafaqadka tegbara. jeqtel; A om. wahôra etc.

zajaman ¹). Waje²etîsa kaleḥat qedmêhû ²enza tebel: ²ô³egzî²e qedûs Sûsenjôs ²) ʾâmḥelaka basabʿâta maʿâreg tsôtâ ³) lîqâna malâ²ekt ⁴): Mîkâ²êl wa-Gabre³êl, Rûfã²êl, Sûrjâl, Sadâkjâl, Anânjâl, Fanû³êl ⁵) ²ellû ³emûntû ²ella jeqawemû qedma ²egzî³abeḥêr ⁶) ²axxâzê kwellû ʾâlam zalfa ²eska laʿâlama ʿâlam ७). ʿAnsa ʾîjaḥawer fennôta ³) xaba hallô semeka westêtâ ³) ʾaw babêta kerestîjân waxaba makân zajezêkerû semaka ¹0) bâtî ¹¹) wabâḥetû ¹²) jeḥejawû westêtâ ¹³) ʾeska laʿâlam, waʾîjeqareb xaba zajetnabab ¹⁴) maṭsḥafeka wazajeṭṣawerâ lazâtî ṭṣalôt ʾemahî ʾed wa-ʾanest ʾemahî ḥeṭṣânât warêzâ ʾaw leḥiq waʾîjeqareb ʾeska laʿâlam ¹₅). Kamaze ʾensa tebel taḥagwelat Werzeljâ ¹⁶). Waqedûs Sûsenjôs ¹⁷) kôna semâʿeta baʾenta sema ʾegzîʾena ʾĪjasûs Kerestôs zalôtû kebûr wasebḥat wa²ezaz ʾeska ¹³) ļaʿâlama ʿâlam ʾamên.

Ţsalôtû wabarakatû wahabat rad'êta wafeqra 'Amlâkû laqedûs Sûsenjôs je'çqabô wajâdexenô 'emḥemâma bârjâ walêgêwôn zâr wategrîdâ feltsat waqwertsat met' wamet'ât magân'â wagwesemt weḥzata dam was 'atalaj wa'emkwellômû dâwîjât lagebra 'egzî'âbehêr Zônâ Gabre'êl.

Wa<sup>3</sup>emdexeraze tamajţa xaba hagarû <sup>3</sup>Anţsokîjâ warakabâ labe<sup>3</sup>esîtû <sup>19</sup>).

<sup>1)</sup> B: bajaman wakatalâ (sic). 2) A om. Waje'etîsa and has: Watebêlô: 'âmhelaka. 3) A om. tsôtâ; Chas: tsôtâ ma'ârega. 4) B add. qedûs. 5) A: Sûrâfêl wa-Kêrûbêl, 'Urûfâ'êl wa-Rûfâ'êl wa-Fanû'êl; B: Rûfâ'êl wa-Sûrjâl wa-Sadâkjâl, 'Anânjâl wa-Mîsâ'êl; C: Rûfâ'êl wa-Sadâkjâl wa-Selatjâl wa Anânjâl wa-Sûrjâl. barû la axxâzê. 7) A om. zalfa; C om. 'âlam. 8) C om. fennôta. 10) B om. waxaba makân and has: wajezkerû semeka (sic). 12) B om. wabâhetû. 13) C: 'ahajû w<sup>e</sup>stêtû. 14) B: zajetnabab om. bâtî. waxaba zazatî mat<sup>s</sup>haf (here ends Cod. B). 15) A: 'Ansa 'ahaw<sup>e</sup>r wa'<sup>e</sup>kaw<sup>e</sup>n s<sup>e</sup>mâ'<sup>e</sup>ta ba'enta s<sup>e</sup>meka q<sup>e</sup>dûs w<sup>e</sup>stêtâ 'aw za'at<sup>s</sup>hafa mat<sup>s</sup>hafa gadleka 'aw 'anest 'aw tebâ'et 'aw warêzâ 'aw hetsân. 16) C om. Kamaz<sup>e</sup> etc. 17) C: Wasôba same'â qedûs Sûsenjôs hôra wakôna. 18) C: zalôtû sebhat 'eska. 19) A has a somewhat different list of diseases more resembling the list given at the beginning. It has not the passage on the saint's returning home. What follows is a series of prayers and exorcisms of the character so frequent in Abessinia. They are in no wise connected with the name of Sûsenjôs. C has, in the rest of its text, a number of incoherent fragments partly bearing upon Sûsenjôs or Werzelja, but of no value for the story.

### 4. Translation.

In the name of the Father and the Son and the Holy Ghost, one God. In the name of God the Creator, the Living, the Allwise.

The prayer of the holy Sûsenjôs for driving away diseases from children a) who are still at their mothers' breasts b). And further it will bring help to any woman, so that her children will live c) —: let her write 1) [a copy of this prayer] and wear it and it will prove helpful by the assistance of God, the Most High, the Blessed d).

May the prayer and the blessing of the holy [Sûsenjôs] save her [who wears it] from every demon 2) which may assail her, and from the Legion, from colic and from pain in the bowels 3) from apoplexy and from rheumatism, from the evil eye 4) and from delirium and from accidents and sunstroke 5), from typhus and epilepsy, from pleurisy and issue of blood, from spectres and the plague, from cholera and fever, from sorcerers and metalmelters 6) and falashas 7) and from a sore back. And from all evil spirits and from men who prepare harmful potions and from unclean ghosts rescue and keep 6) (blank for filling in the name of the owner).

And there was a man, whose name was Sûsenjôs, and he married a wife and begat with her male children. And as to his firstborn, his sister Werzeljâ 8) came and killed him and went away. And the boy's mother cried out loudly and wept bitterly. And when the holy Sûsenjôs heard the sound of his wife's weeping he came and said to her: "What is it that makes thee weep, o wife?" And she said to him: "Werzeljâ has come and killed my boy and has gone away". And when the holy Sûsenjôs

a) B: which affect children.
b) B adds: whatever diseases they may be.
c) A: any woman whose little children are likely to die.
d) B: God — exalted and blessed be Thy name for ever and ever.
e) C: May his prayer and blessing keep and rescue him [who wears it] from the torments of the demons and Legion, spectres and St. Vitus' dance, sorcerers and thieves, the evil eyes and emaciation (?), cholera and fever, colic and pain in the bowels, typhus and pleurisy, fever and issue of blood, apoplexy and rheumatism, the demons' eye and hemorrhage (?) leprosy (?) and dysentery and all sorts of diseases [may they be far] from the servant of God Zênâ Gabre'êl.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique(b). 5

heard this from his wife, he arose and mounted his horse and took his spear in his right hand and started towards her in order to seek after her. And he found an old woman sitting on a stone a) and asked her, saying: "Where has Werzelja, the murderess of children, gone?" And she said to him: "Lo, she has gone away and entered the garden that is 9) before thee". And when the holy Sûsenjôs heard this from the old woman, he entered the garden and found Werzeljâ sitting in a grove surrounded and encircled by many evil spirits b). And the holy Sûsenjôs arose and descended from his horse, turned his face towards the East, went down upon his knees and spread out his hands 10), prayed and besought God, saying: "O my Lord Jesus Christ, the God of the Christians and King of Israel c), would that Werzeljâ fell into my hand 11)! I should like to kill her, lest she should murder the little children, that are still at their mothers' breasts, or do any harm to women or their husbands d). Then I am going to 12) he a witness e) to Thy holy name".

And when he went on praying f) thus in the road, he heard a voice coming from heaven, saying: "O holy Sûsenjôs, I have heard thy prayer and asking and power shall be given thee from God to reach Werzeljâ and kill her and to do with her as it shall please thee". And when the holy Sûsenjôs heard this, he became very glad and mounted on horseback and took his spear in his right hand and went towards her in order to kill her and he transfixed her right side f). But she cried out loudly before him, saying: O my lord, holy Sûsenjôs, I adjure thee by the seven degrees, the series of archangels: Mîkâ'êl and Gabre'êl, Rûfâ'êl, Sûrjâl, Sadâkjâl, Anânjâl, Fanû'êl 13) — these are those who are always standing before God h), the Ruler of the Universe for ever and ever. But I for my part i) shall not go on ways, where 14) thy name is to be found or in the church or any place, where

a) C: on a bed. b) B: and all around many of the evil spirits encircled her; A: while many evil spirits surrounded her closely. c) C: God of Gods and King of the Christians and the Spirits. d) A: Grant me to kill Werzeljä the murderess of little children, her who shuts up the wombs of women 15). e) B adds: a Christian and. f) B: communing with God. g) B: with right hand and gave her a deadly wound (?). h) A: before the throne of the Ruler of the Universe.
i) A: But I for my part am going to be a witness to thy holy name before her; namely whoever gets a copy written of thy works, be it a woman or a little boy or a youth or a suckling.

the people remember 16) thy name, but may they live there [undisturbed] for ever. And I shall not do any harm whereever thy book is read or to anybody who wears this prayer a). Be it a man or a woman, be it a little child, a youth or an old man, I shall never do them any harm".

Thus speaking Werzeljâ expired. And the holy Sûsenjôs became a witness to the name of our Lord Jesus Christ, to whom be honour and praise and glory for ever and ever. Amen.

His prayer and blessing confer help and the grace of the God of the holy Sûsenjôs. May he keep and rescue the servant of God, Zênâ Gabre'êl, from the torments of the demons and Legion, spectres and St. Vitus' dance, colic and pains in the bowels, fever and delirium, typhus and pleurisy, dysentery and hemorrhage and all sorts of diseases.

And thereafter he returned to his town Antsôkîjâ and met his wife.

### 5. Remarks.

### (See "Translation".)

- 1. When speaking of the corrections, required in the several manuscripts (p. 57 ff.), I did not mention the *tsahaf* of Cod. B, because I think the laxity in the use of gender in Ge<sup>c</sup>ez is sufficiently great to allow an imp. in masc. to be put together with a subj. in fem.
- 2. The word of the text is barja (p. 62, l. 3). Although Isenberg and d'Abbadie are unanimous in attributing to this word the signification "slave", I have translated it "demons" on the authority of Tewelda Madxen. This seems justifiable because it always occurs in connection with "the Legion", (not only in Cod. A and C, but also in other formulas of incantations etc.). Prof. Nordling suggested that it might be a modification of berjal, "Belial".

a) B: to anybody who possesses this book.

- 3. Neither qwertsat nor feltsat (p. 62, l. 3) occur in the dictionaries of Isenberg or d'Abbadie, but I have rendered them by "colic" and "pains in bowels" caused by worms, on the authority of Tewelda Madxen. In the dictionary of d'Abbadie I find qwertat "colique", which word according to Pretorius, Amhar. Spr., p. 83 can be considered as identical with qwertsat.
- 4. 'djnat (p. 62, l. 4), 'djnat, 'djna is a very frequent word in the witchcraft literature. In the dictionaries of Isenberg and d'Abbadie no translation is given that suits this use of the word. Tewelda Madxen agreed with my suggestion, that the meaning of it referred to the widespread superstition regarding the evil influence of the eyes of certain persons (perhaps the truth underlying this superstition is discovered in the hypnotic suggestion). I am not quite certain though, that this interpretation is correct. 'ajna sometimes occurs in combinations, where it is difficult to maintain this sense of the word (as in Cod. A. l. 114 'djna telá, 'ajna warq etc.) and the form 'djnat is too frequent to be considered as a mere corruption for 'djnat. Perhaps it points to another word giving a better translation.
- 5. It is with some hesitation that I propose to render gánéna qatr (p. 62, l. 5) "the devil of the midday heat" by "sunstroke". The combination of a ghost with a disease does not seem in the least way objectionable, since the Abessinians attribute all diseases to such influences, but the expression seems a little to poetical for the surrounding. Perhaps it may be compared with Ps. XCI, 6.
- 6. Nahhābī (p. 62, l. 7). The original meaning of this word is "founder", "melter of metals". In this context it can have no sense except if implying that a secret power is exercised on others by one who melts certain metals, as is still believed among superstitious people in some European countries. This way of understanding the word, first suggested by Prof. Nordling, was independently confirmed by Tewelda Madxen. Dr. P. Herzsohn points out to me that this may be a survival of the old alchemy.
- 7.  $F^{\epsilon}l\hat{a}s^{j}a$  (ibid.). I must confess to being at a loss for the meaning of this word, if I may not change it into  $fal\hat{a}s^{j}\hat{a}$ ,

which is the name of the Jews living in Abessinia. This is not so inappropriate as it may seem at first sight, for Rev. S. Gobat says in his "Journal of a three years residence in Abyssinia", London, 1834, p. 161: "The Abyssinians believe that all the Falashas or Jews are sorcerers (bouda)". For "būdā" d'Abbadie gives the signification of "sorcerer", "sorceress", and derives the word from a verb badda, "coïvit, coïtu usus est", which seems very plausible when compared with the superstitious belief, formerly so widespread in Europe about carnal intercourse with evil spirits. I am, however, inclined to believe that this derivation is "Volksetymologie" and the signification a secondary one. The real signification is described in a most wonderful way by Th. Waldmeier, Erlebnisse in Abessinien in den Jahren 1858-68, Basel, 1869, p. 125-128. According to him it is a sickness strongly resembling the suffering of those "possessed" in the sense of the Gospels. This also is the signification given by Isenberg in his dictionary and it harmonizes very well with the Gecez *abda*, "oberravit, efferatus est, furiosus fuit"; arab. آَبَک, "insanivit"; hebr. and syr. אָרָבּי, "oberravit, amissus est". The description of Waldmeier is confirmed by Gugl. Massaja, I miei trentacinque anni nell' alta Etiopia. Milano, 1885-90, II, p. 187. V, p. 62. 180. Tewelda Madxen rendered it by "vertigo".

- 8. The name of Ursula is constantly given  $W^{erzalj\hat{a}}$  in Cod. B. A and C agree to call her  $W^{erzelj\hat{a}}$ . I do not think that this interferes with my identification of the name with the Latin Ursula.
- 9. It may be noted that in A and C ganat (p. 63, l. 1) is construed as masculine.
- 10. According to B Sûsenjôs in praying only stretched out or spread one hand (p. 63, l. 6 f. 27). Perhaps the writer thought it necessary that he should hold his horse with the other!
- 11. The phrase taheta 'edaw (p. 63, 1, 29) of Cod. C is perhaps fetched from Gen., 16, 9. It is not clear to me why there is no suffix attached to it.

- 12. I venture to suggest that hôra (p. 63, l. 13) is here or at least in the following line, where it stands asyndetically connected with an impf. to be understood as an auxiliary verb after the fashion of nabara, hallawa and kôna. It corresponds admirably to the use of go in English and other languages.
- 13. There seems to be a great deal of confusion among the Abessinian archangels. Neither of our ms. agrees fully with any of the others as to names and order and none of them agree not even as to number with the list given by Prof. Dillmann in his "Über die Regierung insbesondere die Kirchenordnung des Königs Zar'a Jacob", Berlin, 1884, p. 50, which runs thus: Michael, Gabriel, Rufael, Raguel, Fanuel, Suryâl, Saquêl, Uriel, Ofanim.
- 14. Westétû in Cod. C, p. 10 v°., l. 20 (p. 64, l. 7) as well as the following westétû's in this Cod. is a little troublesome. This is a place where the readings disagree more than anywhere else; no one gives an entirely satisfactory text. It may be that the masc. suffix in C refers to the man owner of the amulet as the fem. suff. in A to the female owner; it may also be that fennôta is to be derived from the reading of B, but is here treated as masc. or finally that the suff. has an indefinite meaning referring back to xaba.
- 15. About this abominable custom see A. Dillmann, Über die Regierung etc. des Königs Zar'a Jacob, p. 40. 76; E. Rüppell, Nubien, p. 43; Munzinger, Ostafrik. Studien, p. 144. 353. 510.
- 16. Wajezkerű (p. 64, l. 28) in B is also a crux. It may be translated "and may they remember thy name in her (the church) [and] may they live etc.". I am inclined to recommend an emendation in accordance with Cod. C.

# Vom sogenannten Perfekt und Imperfekt im Hebräischen.

Von

J. A. KNUDTZON.



# Vom sogenannten Perfekt und Imperfekt im Hebräischen.

Vom Babylonisch-Assyrischen abgesehen, sind die von Ewald eingeführten Namen Perfectum und Imperfectum jetzt so ziemlich herrschend in Grammatiken semitischer Sprachen geworden. Die so bezeichneten Verbalformen sollen demnach das Vollendete und Unvollendete bezeichnen. Ich habe in einer Abhandlung "Vom sogenannten Pf. und Impf. im Hebr.", die wahrscheinlich im Oktober d. J. in norwegisch-dänischer Sprache erscheinen wird 1), diese Auffassung bestritten und eine etwas geänderte aufgestellt. Ein wenig davon möchte ich jetzt der geehrten Versammlung vortragen.

Man wird vielleicht betreffs einiger Dinge, die ich vorzuführen habe, sagen, es sei dies nur ein Streit über Worte. Allein es handelt sich nicht bloss darum, wie man die beiden Verbalformen nennen soll, sondern darum, was ihr Wesen ist, und wie man am besten durch Namen dieses Wesen ausdrückt. Was das Pf. betrifft, so gebe ich übrigens gern zu, dass es teilweise ein Streit über Worte wird; aber auch ein solcher dürfte vielleicht etwas Bedeutung haben. Was habe ich denn an jenem Namen auszustellen? Mein Einwurf gilt zunächst nicht dem semitischen Pf. insbesondere, sondern dem Namen Perfekt im allgemeinen, insofern man dadurch eine Verbalform bezeichnet, welche eigentlich das in der Gegenwart vollendet oder abgeschlossen Vorliegende bezeichnen soll, gilt also dem "Perfekt" als Bezeichnung des eigentlichen oder, um eine bestimmte Sprache zu nennen, griechischen Pf. Dafür ist der Name kaum ganz entsprechend; denn

<sup>1)</sup> Ist inzwischen erschienen unter dem Titel: Om det saakaldte Perfektum og Imperfektum i Hebraisk. Af J. A. Knudtzon. Kristiania, H. Aschehoug & Co., 1889.

man kann nicht sagen, dass ein eigentliches Pf. immer ein

Vollendetes ausdrücke. Es giebt ja Verben, die eine Entwickelung bezeichnen und im Pf. vorkommen, ohne dass damit ausgedrückt zu sein braucht, dass die Entwickelung vollendet, zu Ende gebracht sei. So kann man z. B. von Einem, der mitten im Wachstum steht, sagen: "er ist gewachsen"; ebenso von einem Anderen: "er hat Fortschritte gemacht", selbst wenn diese noch forgesetzt werden. In diesen Fällen handelt es sich allerdings um ein gewisses Quantum oder ein gewisses Mass, das abgeschlossen ist; aber kann man darin volle Berechtigung für den Namen Pf. finden? Ich glaube kaum, und, um ein anderes Beispiel zu nehmen: wie verhält es sich mit "er ist weggelaufen" (ἀποδέδρακεν, ἀποπέΦευγεν)? Kann man das so erklären: das Weglaufen oder ein gewisses Mass davon ist für ihn vollendet (abgeschlossen)? Was will eigentlich die Vollendung des Weglaufens sagen? Ich weiss es nicht. In den genannten Fällen scheint es viel einfacher, zu sagen, dass etwas eingetreten, geschehen ist; wir haben ein Factum vor uns. Indess würde "geschehen (eingetreten)" vielleicht nicht für alle Fälle ausreichen, somit auch "Factum" kein völlig entsprechender-Name sein, um das eigentliche Pf. zu bezeichnen. Wenden wir uns aber zu dem semitischen oder hebräischen sogenannten Pf. insbesondere, so dürfte jedenfalls "Factum" vorzuziehen sein. In manchen Fällen, namentlich bei Verben, die einen Zustand (bezw. eine Eigenschaft) bezeichnen, geben wir das hebr. sogenannte Pf. am besten durch ein Präs. wieder, so z. B. קטנהי 1. M., 32, 11; מַה־טֹבוּ אָהָלֵיךָ 4. M., 24, 5; מַה־גַּרָלוּ מַעשִיך (Jes., 55, 9; מַה־גַּרָלוּ מַעשִיך Ps. 92, 6; מהדיפו פעמיך H. L., 7, 2. Worin besteht in solchen Beispielen die Vollendung? Ist hier die Rede von einem Zustand, welcher Abschluss einer Entwickelung ist? Ich glaube nicht. Jes., 55, 9 ist vom hohen Himmel die Rede; dann liegt der Gedanke an einen eingetretenen Zustand ganz fern; ebenso, wenn die Rede von Gott und seinen Werken ist (Ps. 92); an den übrigen genannten Stellen und vielen andern passt es auch nicht, daran zu denken. Wie ist denn diese Präsensbedeutung, um einen solchen Ausdruck zu gebrauchen, zu erklären? Sie erklärt sich ziemlich einfach aus der Entstehung des Pf. Dies ist ja,

wie allgemein anerkannt, aus einem Nomen entstanden, und wenn dies Nomen einen Zustand bezw. eine Eigenschaft bezeichnet hat, so ergiebt sich wie von selbst eine derartige Bedeutung. בור z. B. bedeutet zunächst "du bist klein", ebenso das daraus entstandene בְּמִבֹּהָ. Aber, wird man vielleicht sagen, dann passt auch nicht der Name "Factum"; denn wir haben eben nicht mit etwas Eingetretenem, Geschehenem zu thun. Allein "Factum" kann auch im Sinne von "Thatsache" genommen werden, und dann passt es für die genannten Fälle gut. Ein "Factum" in diesem Sinne kann ja etwas gegenwärtig vor uns Liegendes sein. Aus einer präsentischen Bedeutung entwickelt die perfektische sich leicht: "er ist Mörder" geht leicht in "er hat gemordet" über (vgl. auch, dass das reduplicierte griechische Pf. eigentlich ein intensives Präs. gewesen ist, s. z. B. G. Curtius, Das Verbum der griech. Sprache 2, II, 170 ff.). Die hebr. Form, für welche ich also "Factum" als Namen vorschlagen möchte, schliesst folglich ein Doppeltes in sich: einerseits bezeichnet sie — und dies dürfte das Ursprünglichere sein — etwas in die Gegenwart Hineinreichendes und da vor uns Liegendes, andererseits etwas Geschehenes bezw. Abgeschlossenes. Beides können wir, glaube ich, unter der Bezeichnung "Vorliegendes" zusammenfassen; dies wäre demnach als Merkmal des sogen. Pf. aufzustellen.

Wenden wir uns dann zu dem sogenannten Impf. Wenn eine Sprache nur zwei eigentliche Verbalformen hat, durch welche eine Aussage ausgedrückt wird, so ist es wahrscheinlich, dass dieselben einen geraden Gegensatz zu einander bilden. Dieses Verhältniss sollte demnach zwischen den hebräischen (bezw. semitischen) Verbalformen, die gewöhnlich Pf. und Impf. genannt werden, bestehen, ist ja auch durch die üblichen Namen zum Ausdruck gekommen. Falls nun ersteres eher "Factum" zu nennen wäre, so läge, könnte man sagen, für letzteres "Infectum" am nächsten. Diesem Namen liesse sich indess nicht der Sinn von "ungeschehen" (dem nächstliegenden Gegensatze zu "Factum") geben. Bezeichnete die betreffende Form eigentlich etwas "Ungeschehenes", dann wäre allerdings die häufige Anwendung derselben für Zukünftiges gegeben; aber wie liesse sich dann erklären, dass sie auch vom Vergangenen und Ge-

genwärtigen gebraucht wird? Setzten wir "Infectum" = "Imperfectum", was möglich ist¹), dann wäre der Deutlichkeit halber letzterer Name immerhin vorzuziehen. Dadurch bekämen wir ebenfalls einen gewissen Gegensatz zu "Factum", aber doch nur insofern, als dies im Sinne von "geschehen" genommen wird; von der anderen Seite des "Factum" kann man aber kaum sagen, dass "Imperfectum" einen Gegensatz zu derselben bilde. Doch sehen wir vorläufig vom gegenseitigen Verhältniss der beiden Formen ab und betrachten die nach dem Unvollendeten gewöhnlich so benannte Verbalform in ihren hauptsächlichen Verwendungen ein wenig näher.

Zuvörderst möchte ich darauf aufmerksam machen, dass man die Verwendung des Impf. für das Zukünftige sehr oft aus dem Begriff des Unvollendeten einfach herleitet, indem man sagt, das Unvollendete führe zunächst auf die Zukunft 2). Dies ist mir ganz unbegreiflich. Das Unvollendete setzt einerseits einen eingetretenen Anfang voraus, andererseits ein Ziel, das erreicht werden soll; ist dies geschehen, so ist die Vollendung eingetreten; Alles, was zwischen Anfang und Ende liegt, gehört dem Unvollendeten an. Um nun etwas als unvollendet aufzufassen, muss man natürlich in dieser Mitte stehen, wirklich oder in Gedanken. Nimmt man aber eine solche Stelle ein, was wird man dann als unvollendet darstellen? Zuerst doch wohl, was man als solches vor sich sieht, also etwas Gegenwärtiges. Folglich führt das Unvollendete vom wirklichen Standpunkt des Redenden zunächst auf die Gegenwart. Ich finde Böttcher's Urteil über Ewald treffend, wenn er sagt, dass Niemand dem Unvollendeten ansehe, dass es sogar noch "unbegonnen" ist (Lehrb., § 589 unten). Dennoch kann ich mich der Auffassung Böttcher's vom sogen. Impf. nicht anschliessen. Nach ihm bezeichnet es bekanntlich das Eintretende, und er nennt es "Fiens". Auf Böttcher scheint die griechische Grammatik (oder die indoeuropäische im allgemeinen) Einfluss ausgeübt zu haben. Daher hat er wahrscheinlich den Ausdruck "eintreten", welchen

<sup>1)</sup> Vgl. die Gegensätze "perfectum" und "infectum" beim lateinischen Grammatiker M. Terentius Varro.

<sup>2)</sup> Vgl. Ewald, § 134, 5; Aug. Müller, Hebr. Schulgramm., § 379; Fr. Buhl, Hebraisk Syntax (an cine Übersetzung der hebr. Gramm. von Strack angeschlossen, Kjöbenhavn, 1885), § 81 und 83, a.

er im Sinne von "anfangen" nimmt. Bei ihm enthält somit "eintreten" nur das eine der beiden Momente, die G. Curtius darin findet, nämlich das "ingressive" 1). Man kann es aber nicht als besonderes Merkmal des hebr. (sem.) sogen. Impf. aufstellen, das Eintretende in diesem Sinne zu bezeichnen, weil auch das Pf. auf dieselbe Weise gebraucht werden kann. So kann z. B. [7] "ward gross" bedeuten; ebenfalls kommt: [7] oft in der Bedeutung "ward König, trat das Königtum an" vor. Demnach kann die ingressive Bedeutung doch wohl nicht in irgend einer besonderen Verbalform liegen.

So kehren wir wieder zum "Unvollendeten" zurück. Falls also dies zunächst auf die Gegenwart führt, und da Gegenwärtiges häufig in Zukünftiges übergeht (vgl. z. B. G. Curtius, Das Verbum der griechischen Sprache 2, II, 315), könnte man dann nicht ebenso gut sagen, dass das sogen. Impf. das Gegenwärtige bezeichne? Zum Vergleich weise ich darauf hin, dass z. B. im Griechischen nach Curtius 2) die beiden Verbalformen Präs. und Impf. älter sind als die Bezeichnung irgend einer Zeitart. Oder lassen die verschiedenen Anwendungen des hebr. Impf. sich vielleicht nicht so gut erklären, wenn dieses eigentlich die Gegenwart bezeichnen sollte? Wir können uns auf den indikativischen Gebrauch beschränken. Was die Verwendung für die Vergangenheit betrifft, so sieht selbst Ewald, jedenfalls zum Teil, darin ein "præsens præteriti" (§ 136, b). Aber der häufige Gebrauch für die Zukunft lässt sich unter jener Voraussetzung etwa vom semitischen Gesichtspunkt aus nicht erklären. Die trich meint ja 3), dass es nicht im Geiste der semitischen, wohl aber im Geiste der indoeuropäischen Sprachen liege, die Zukunft als das in der Gegenwart Bereitete, Entstehende, Werdende zu sehen, und doch führt er selbst aus dem Aramäischen und Rabbinischen Beweise für eine solche Auffassung der Zukunft an, meint aber, dass "ein Zustand solcher Störungen nicht zur Ermittelung der alten Futurbedeutung angewandt werden" könne. Allein, warum sollte man darin nicht

<sup>1)</sup> Vgl. Curtius, Erläuterungen zu meiner griechischen Schulgrammatik, 3. Aufl. (Prag, 1875), S. 185.

<sup>2)</sup> S. a. a. O., I, 12.

<sup>3)</sup> Abhandlungen zur hebr. Gramm., S. 105.

einen Ausschlag des semitischen Geistes sehen können? Bedenken wir doch, dass das Part. im Hebr. häufig vom Zukünftigen gebraucht wird, und Ewald (§ 168, c. 306, d) wie Aug. Müller (§ 386, 2) und Gesenius-Rödiger-Kautzsch (§ 134, 2 in späteren Auflagen) sehen, wenn ein Part. als Prädikat verwendet wird, die Relation zur Gegenwart als das Nächstliegende an. Von jener Verwendung des Part. (für die Zukunft) sagt Ewald, dass der Redende die Zukunft fast wie gegen wärtig schauet (§ 306, d), und bei Ges.—Röd.—Kautzsch heisst es (§ 134, 2, b): "die Zukunft als Gegenwart gedacht"'). Man beachte auch, dass 727, welches zunächst wohl auf die Gegenwart hindeutet, sehr oft bei einem, vom Zukünftigen gebrauchten Part. steht, ebenso ", heute, jetzt" 5. M., 9, 1. Könnte es dann nicht recht wohl semitisch sein, dass die Bezeichnung des Zukünftigen sich aus derjenigen des Gegenwärtigen entwickelt habe? Aber es lassen sich vielleicht triftige Gründe dagegen anführen, dass das Impf. ursprünglich das Gegenwärtige habe bezeichnen sollen.

Gewiss kann man ein Argument gegen diese Auffassung darin finden, dass namentlich im Aram. das Part. fast ganz wie ein Präs. verwendet wird, und das hat Ewald mit Nachdruck geltend gemacht gegen S. Lee, der im hebr. Pf. und Impf. Ausdrücke der vergangenen und gegenwärtigen Zeit sah. Er meint (Jahrbücher der Biblischen wissenschaft, III, S. 99 f.), dass das Aufkommen jenes Gebrauches es unmöglich mache, anzunehmen, dass das Impf. ursprünglich ein Präs. gewesen sei. Demgegenüber erlaube ich mir Folgendes zu bemerken. Falls im Aram, aus irgend welchen Gründen das ursprüngliche Präs. im Gebrauch die Richtung genommen hat, dass es hauptsächlich angewandt wird, um Zukünftiges zu bezeichnen und in andern Fällen, wo es sich nicht um wirklich Gegenwärtiges handelt, ist es dann etwas Ungereimtes, dass der genannte Gebrauch des Part. aufgekommen ist? Beachtenswert ist es auch, dass im Arab. und Äthiop., wo das Part. selten so verwendet wird, das Impf. meistens das Gegenwärtige bezeichnet. Im Hebr. wird allerdings sowohl das Impf. als das Part. häufig von der Gegenwart gebraucht; aber Ewald sagt selbst vom

<sup>1)</sup> In der nachher erschienenen 25. Aufl. findet sich jedoch keine solche Ausserung an der entsprechenden Stelle (§ 116, 5, c).

prädikativen Gebrauch des Part. Folgendes (§ 168, c): "im allgemeinen wird es im Hebr. nur erst für die nächsten fälle, wo ein zustand am lebendigsten zu schildern ist, und auch so nur vorne im anfange der rede wie ausserordentlicher weise angewandt, während die Späteren seinen gebrauch nach Aramäischer art weiter auszudehnen anfangen". Also, sein Gebrauch um "ein einfaches præsens auszudrücken" (Jahrb., III, S. 99 unten), soll nach ihm selbst vom Aram. herrühren.

Warum hätte somit das Impf. nicht ursprünglich das Gegenwärtige bezeichnen können? Aber, wird man vielleicht sagen, ist dadurch etwas gewonnen? Erklären nicht die verschiedenen Verwendungen des Impf. sich recht wohl aus dem Begriffe des Unvollendeten? Ehe ich auf diese Frage eingehe, muss ich jedoch zuerst noch ein Bedenken gegen die oben vertretene Meinung anführen, und zwar eines, welches das wichtigste sein dürfte; es besteht darin, dass auch das Pf. präsentische Bedeutung haben kann, wie schon erwähnt. Näher betrachtet, ist dies Bedenken jedoch nicht gefährlich; denn dass das Pf. unserm Präs. entsprechen kann, braucht nicht vorauszusetzen, dass es jemals eine Bezeichnung für die gegenwärtige Zeit gewesen sei; es lässt sich das, wie wir gesehen haben, einfach aus der Entstehung des Pf., welche keine direkte Beziehung auf eine bestimmte Zeitsphäre mit sich führt, erklären. Denn eine solche Beziehung findet nicht statt, wenn ein Nomen als Prädikat steht, obwohl es am nächsten liegt, an die Gegenwart des Redenden zu denken. Aber, wenn auch der Umstand, dass das Pf. präsentische Bedeutung haben kann, keine entscheidende Instanz gegen die Meinung, dass das Impf. eigentlich die Gegenwart bezeichne, bildet, so kann eine solche wohl darin liegen, dass das Pf. nach dem eben Gesagten eigentlich keine Zeit ausdrückt; denn die beiden Verbalformen können doch wohl in dieser Hinsicht nicht verschieden sein. Allein, man kann - und wegen der Analogie des Pf., glaube ich, man muss - annehmen, dass, falls es dem Impf. eignen sollte, Gegenwärtiges auszudrücken, dies nicht auf das, was der wirklichen (äusserlichen) Gegenwart des Redenden angehört, zu beschränken, sondern allgemein zu nehmen sei, sodass es auch das, was nur innerlich gegenwärtig ist, umfasse 1).

<sup>1)</sup> Vgl., dass das griechische Präs. an und für sich zeitlos ist, ursprünglich keine

Ist nun durch eine solche Bestimmung des sogen. Impf. etwas gewonnen, oder eher: ist sie richtiger als die gewöhnliche? Lassen die verschiedenen Verwendungen des Impf. sich nicht gut aus dem Begriff des Unvollendeten erklären? Man braucht seine Anwendung für das Zukünftige doch wohl nicht auf die früher erwähnte Weise daraus zu erklären! Wir müssten festzustellen versuchen, was man eigentlich unter dem Unvollendeten versteht. Es wird vielfach als das Werdende, im Werden, im Vollzug Begriffene, Fortlaufende, sich Entwickelnde bestimmt. Solche Definitionen passen doch kaum auf Impff., die einen Zustand zu bezeichnen scheinen, z. B. יחככון Mal., 1, 5; וונדל Ij., 32, 9; יְבָבֶּדן Ij., 4, 17; יְבָבֶּדן Ps. 38, 5. Vielleicht würde Einer sagen, das Impf. bezeichne in solchen Fällen überall etwas Dauerndes oder sich Wiederholendes, und dann könne man gewissermassen an einer der oben genannten Definitionen festhalten. Allein, in diesen kann man doch nicht das Fortdauern eines Zustandes wie "gross, klein sein" u. s. w. mitbefasst sein lassen, kaum auch die wiederholte Erscheinung eines solchen. Nun, das ist vielleicht auch nicht gemeint; man hat wohl gar nicht daran gedacht, das Unvollendete erschöpfen zu wollen. Wie ist aber dies zu verstehen bei derartigen Impff.? Ist das Unvollendete vielleicht überhaupt dem Fortdauernden gleichzusetzen? (vgl. König, Lehrgebäude der hebr. Spr., § 20, 5, b). Ja, so müsste es wohl notwendig bestimmt werden für Beispiele wie die genannten. Bei solchen dürfte es übrigens zweifelhaft sein, ob es richtig sei, von etwas Unvollendetem zu reden. Davon sehe ich aber ab; ich nehme einfach an, dass man auch hier "dauernd" statt "unvollendet" setzen kann. Dass das Impf. Dauer bezeichnen soll, passt aber nicht, wo es von etwas einfach Eintretendem gebraucht wird, z.B. in der Zukunft, wie 1. Sam., 23, 17: יַרְשַׁאוּל; schliesst nicht der Begriff Nyn "finden, erreichen", der etwas Momentanes bezeichnet, eine Dauer völlig aus? Wie ist denn in einem solchen Falle das "Unvollendete" zu bestimmen? Ich glaube, es würde schwer fallen, eine zutreffende Bestimmung zu geben.

bestimmte Zeitstufe bezeichnete; s. z. B. K. Brugmann, Griech. Grammatik (im 2. Bde von dem von J. Müller herausgegebenen "Handbuch der klassischen Altertumswissenschaft"), § 156.

Näher besehen, dürfte es sogar bei den früher genannten Impff. bedenklich sein, zu sagen, dass sie etwas Dauerndes bezeichnen. Denn was wird dann eigentlich der Unterschied zwischen solchen Impff. und den dazu gehörigen Pff.? Diese bezeichnen ja eben einen dauernden Zustand; vgl. Gesenius-Rödiger-Kautzsch, § 126, 3, a (in späteren Auflagen); Ewald, § 135, b; Böttcher, § 941, 1; Driver, Use of the tenses, § 11; Nägelsbach, Hebr. Gr., § 84, d. Unter den Genannten haben Rödiger-Kautzsch und Nägelsbach, welche alle im Impf. den Ausdruck des Unvollendeten sehen, jenen Unterschied zu bestimmen versucht. Sehen wir einmal zu. Bei Rödiger-Kautzsch heisst es (a. a. O.), dass im Bereiche unseres Präs. das Pf. und Impf. sich begegnen; beide Tempora seien möglich, "je nachdem der Redende die betreffende Handlung oder Situation als eine schon früher dagewesene, indess auch jetzt noch fortbestehende, vielleicht eben erst vollendete betrachtet, oder als eine erst werdende, im Vollzug begriffene, andauernde, ja vielleicht im Augenblick erst eintretende" 1). Die Ausdrücke "werdend, im Vollzug begriffen" können, wie berührt, eigentlich nicht in Betracht kommen bei den Impff., mit welchen wir hier zu thun haben; ebenfalls auch nicht "im Augenblick erst eintretend". Bei jenen kann nur "andauernd" passen; da nun aber das Pf. eine "auch jetzt noch fortbestehende [vgl. auch "fortdauernde" unter 3, a] Handl. od. Sit." bezeichnen kann, worin besteht dann der Unterschied? Nach Nägelsbach (§ 87, c) bezeichnen Salomo's Worte לא ארע צארת ובא (1. Kön., 3, 7) "den dauernden Zustand seiner jetztweiligen Unerfahrenheit, während בדעתו לא יַדעתו immer ist = non novi als absolut vollendete Thatsache". Aber hat nicht diese "vollendete Thatsache" hier eben Bedeutung wegen ihres jetzt vorliegenden Ergebnisses? und dies muss man wohl einen "dauernden" Zustand nennen können. - Also: mit

<sup>1)</sup> Den Wortlaut habe ich nach Kautzsch gegeben; Rödiger weicht nur ein klein wenig ab, jedoch nicht, was den Sinn betrifft. In der 25. Anfl. des Gesenius sagt Kautzsch an der entsprechenden Stelle (§ 106, 2. Anm.) nur, dass statt des Pf. auch das Impf. stehen könne, "sofern die betreff. Handl. oder Sit. nicht als eine bereits vollendete, sondern als eine noch andauernde, werdende und somit unvollendete aufgefasst wird". Dieser Wortlaut wird von meiner Kritik nicht getroffen; unter Nr. 2, a spricht er aber doch von "Zuständen und Eigensch., die.... noch dauern und fortwirken".

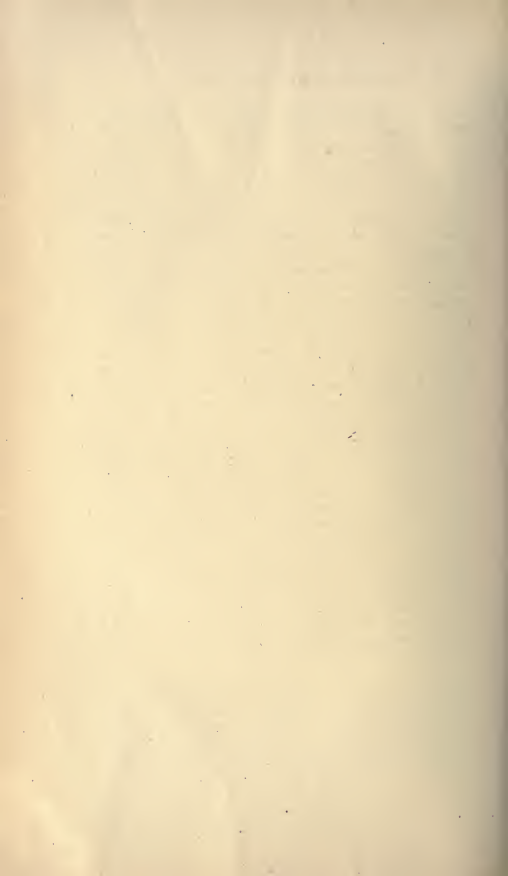
VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

dem "Unvollendeten" kommt man m. E. nicht aus. Wird denn die Sache besser, wenn man im sogen. Impf. einen Ausdruck des Gegenwärtigen sieht? Wir müssen jetzt auf das gegenseitige Verhältniss vom Pf. und Impf. zurückkommen.

Es ist, wie gesagt (S. 75 oben), sehr wahrscheinlich, dass diese beiden Verbalformen einen geraden Gegensatz zu einander bilden. Ein solcher scheint nicht zwischen "vorliegend" (s. ibid.) und "gegenwärtig" zu bestehen. Einen passenden Gegensatz zu dem was vor Jemandes Augen, in seiner Erfahrung, seinem Bewusstsein und dgl. vorliegt, bildet aber das, was in einem gegebenen Augenblicke vor Jemandes Augen oder Gedanken hervortritt, sich darstellt, aus irgend einem Grunde eben dann Eindruck auf ihn macht, in seiner Erinnerung auftaucht und dgl. Das ist alles etwas Gegenwärtiges, und wegen des Gegensatzes zum Pf. müsste, meine ich, das Gegenwärtige, welches das Impf. bezeichnen soll, so näher bestimmt werden. Auf diese Weise gelangt man auch dazu, den Unterschied zwischen einem präsentischen Pf. und Impf. gut auszudrücken. So zeigt z. B. Mal., 1, 5 einen empfangenen Eindruck der Grösse Gottes an: er steht in dem gegebenen Augenblicke für die Betreffenden als Einer, der sich gross gezeigt hat, und dieser Eindruck geht unmittelbar in einen Ausruf über; das Pf. 571 (z. B. Ps. 104, 1) dagegen bezeichnet eine mehr mittelbare, reflektierte und so zu sagen äusserliche Aussage, welche auf längerer Betrachtung oder Erfahrung beruhen könnte. In einem solchen Impf. liegt also Bewegung, in einem Pf. mehr Ruhe. Allerdings scheinen auch solche Pff. an einigen Stellen mit Affekt ausgesprochen gewesen zu sein, z.B. מהדנדלו 4. M., 24, 5; מהדנדלו Ps. 92, 6; מה־יַפּן H. L., 7, 2; ich glaube aber, das Pf. bezeichnet in diesen Fällen ein daseiendes Bewusstsein, das sich bei einer gegebenen Gelegenheit äussert, während eine Aussage im Impf. von dem, was etwa vorhanden sein möchte, absehen würde und bloss ausdrückte, was in einem gegebenen Augenblicke sich aufdrängte oder dgl. Dem Erörterten entsprechend steht weiter das Impf. von recht passend Ps. 38, 5 (die Schwere der Sünden wird im Augenblicke stark gefühlt), das Pf. 1. M., 18, 20, wo Gott von der Sünde Sodom's und Gomorrha's spricht ("sie ist schwer)". Ebenso dürfte 'r bezeichnen, dass das Vermögen,

oder mit No der Mangel am Vermögen, in einem bestimmten Augenblicke gleichsam empfunden wird, z. B. 1. M., 19, 19 (es scheint Lot unmöglich, auf die Gebirge zu entkommen), das Pf. Comparation dass das Vermögen vorhanden ist; ebenso das Pf. The Bezug auf das Wissen, während Ps. 51, 5 ("ich kenne meine Verbrechen") darauf hinweist, dass das Bewusstsein von der Sünde sich eben in dem Augenblicke sehr stark geltend macht; vgl. auch Salomo's Worte 1. Kön., 3, 7.

Welchen Namen sollte man nun statt "Impf." setzen? Falls man überhaupt besondere Namen haben will, ohne sich daran genügen zu lassen, von der ersten und zweiten Verbalform oder dgl. zu sprechen, so wäre es vielleicht das Beste, bei "Präsens" stehen zu bleiben, obwohl man dadurch nicht erreicht, die angegebene Eigenart des Gegenwärtigen zum Ausdruck zu bringen. Denn teils dürfte es schwer fallen, einen Namen zu finden, welcher jene passend ausdrückte, teils ist es bedenklich, ungewöhnliche neue Namen einzuführen. "Präsens" ist bekannt und einfach und drückt eigentlich keinen Zeitbegriff aus; ausserdem mag das erwähnte Moment von Bewegung, wenn es auch von Haus aus im "Impf." gelegen haben sollte, später etwas geschwunden sein, sodass das Gegenwärtige, ganz allgemein genommen, durch die Verbalform ausgedrückt wurde. Nun ist aber zu erwägen, dass man im Babylonisch-Assyrischen den Namen "Präsens" nur für eine Gestaltung des "Impf." benutzt, und dieser Gebrauch dürfte beizubehalten sein. Es ist natürlich nicht zweckmässig, den Namen in einer semitischen Sprache anders als in den übrigen zu gebrauchen; es wäre gut, einen für alle gemeinschaftlichen Namen des ganzen "Impf." zu haben. Einen solchen, der angemessen wäre, weiss ich aber nicht vorzuschlagen und muss es darum bis auf Weiteres bei dem obigen Vorschlag bewenden lassen.



# Über das Buch Judith.

Von

G. KLEIN.



## Über das Buch Judith.

"Der Verfasser dieser Erzählung", sagt Nöldeke 1), "wollte wahrscheinlich von vornherein seine Leser von dem Gedanken abhalten, dass ihnen reine Geschichte vorläge. Nebuchadnezar als König der Assyrer, und zwar kurze Zeit nach dem Wiederaufbau des Tempels zu Jerusalem, während die Juden von dem Hohenpriester und dem Synhedrium (Gerusia), nicht von einem Könige, regiert wurden — das waren Widersprüche gegen die Geschichte, die sich jedem Juden, der nur oberflächlich die heiligen Bücher kannte, von selbst aufdrängen mussten, und die der Verfasser leicht hätte vermeiden können, wenn er eben gewollt hätte. Man muss daher die Kühnheit derjenigen bewundern, welche trotz alledem aus den Widersprüchen eine Harmonie herstellen und dem Buche geschichtlichen Wert beimessen wollten. Schon Luther hielt dasselbe für eine Dichtung, und wir können uns der überflüssigen Mühe entschlagen, dies des weiteren nachzuweisen".

Dennoch hat das Buch einen geschichtlichen Hintergrund, und zwar einen festeren als das Buch Esther. Allein, in welcher Zeit haben wir diesen geschichtlichen Hintergrund zu suchen? Wann hat der Verfasser gelebt? Hat er ein treues Bild seiner Erlebnisse entwerfen wollen, oder hat er den Rahmen zu seinem Zeitbilde einer anderen Zeit entlehnt? Diese Fragen haben in den verflossenen Jahrzehnten verschiedene Beantwortung gefunden.

Nöldeke schliesst sich der Ansicht Gutschmid's an, dass dem Verfasser die Zeit des Artaxerxes Ochus vorgeschwebt habe, "welcher König die Juden sehr stark bedrängt hat, und unter welchem ein Feldherr Olophernes siegreich kämpfte. Unter dem Hohenpriester Joakim verstand der Verfasser wahrscheinlich den Nech. 12, 10 erwähnten, der freilich geraume Zeit früher lebte". Indess die Zeit der Abfassung, den Kriegszug, der den Verfasser

<sup>1)</sup> Die Alttestamentliche Literatur, S 95.

zu seiner Dichtung veranlasste, wagt Nöldeke nicht zu bestimmen.

Herzfeld 1) setzt die Abfassung unseres Büchleins in eine späte Zeit. Dafür spricht die 8, 6 angedeutete Halbfeier des Tages vor dem Sabbath und Neumond, ferner, dass nach 10, 5 Judith nicht von dem Wein, Öl, Mehl und den getrockneten Feigen der Heiden geniessen wollte, ja dass sie nicht einmal das gewöhnliche Brot der Juden, sondern nur "reines", d. h. unter Beobachtung besonderer Reinheitsvorschriften bereitetes, Brot ass: lauter Dinge, die eine sehr späte Abfassung verraten. Allein auch Herzfeld lässt es unentschieden, welchen Zeitpunkt er für die Abfassung annehmen soll. Ebenso unentschieden ist Fritzsche. Er sagt: "So fest es mir auch steht, dass das Buch im 2. Jahrhundert v. Chr., kaum etwas früher und noch weniger etwas später, geschrieben wurde, so weiss ich jedoch kein Anzeichen für eine nähere Zeitangabe zu finden" 3). Movers3) setzt die Abfassung in das Jahr 105 oder 104 v. Chr. Unser Buch soll nach ihm Bezug nehmen auf den Krieg des Alexander Jannæus und Ptolemæus Lathurus, wo dieser Ersterem eine grosse Niederlage beibrachte, grausam verfuhr und Weiteres gegen die Juden im Plane hatte.

Ewald setzt die Abfassung in das Jahr 130 v. Chr. Als der Seleukide Demetrius II. seine Scharen an der Meeresküste bis gegen Ägypten hin Alles niederwerfen liess und die Juden Alles zu fürchten hatten, da habe der Verfasser im patriotischen Interesse geschrieben und die gefährlichen Namen der Gegenwart sorgsam verhüllt.

Nach Hilgenfeld und Lipsius ist unser Büchlein "eine volkstümliche, frische Erzählung von den Heldenkämpfen des Volkes Gottes unter dem Priester Mattathias und seinen Söhnen", wonach das Buch etwa in das Jahr 144 v. Chr. fiele.

Dem entgegen steht die neueste Ansicht des scharfsinnigsten Apokryphenkenners Volkmar<sup>4</sup>), der, gestützt auf Hitzig und Grätz, das Judithbuch um das Jahr 117 oder 118 nach Chr. verfasst sein lässt. Mit Letzterem wollen wir im Folgenden uns

<sup>1)</sup> Geschichte, I, 319.

<sup>2)</sup> Vgl. O. Fr. Fritzsche, Die Bücher Tobit und Judith im Exeg. Handbuch zu den Apokryphen; S. 130 Kritik dieser Ansichten.

<sup>3)</sup> Ebendaselbst.

<sup>4)</sup> G. Volkmar, Handbuch der Einl. in die Apokryphen. Erster Theil. Judith u. die Proph. Esra u. Henoch. Tübingeu, 1860.

auseinandersetzen, weil wir, erst durch seine gelehrten Untersuchungen angeregt, zu unserer Ansicht gelangt sind.

"Das Buch Judith", sagt Volkmar¹), "ist die dichterische Erzählung von dem geschichtlichen Siege Judiths oder Judäas über den Legaten des neuen Nebuchadnezar Trajanus nach dessen siegreichem Kriege gegen den scheinbar unüberwindlichen Neumeder oder Parther. Gedichtet ist dieses Geschichtsbuch in der Hülle alttestamentarischer Sprache zur Feier der jüdischen Siegestage des Adar nach Trajanus' Tod, im besonderen zur ersten Feier des Trajantages vom Jahre 118 unserer Zeitrechnung, Ende 117 oder Anfang 118, nicht früher aber auch nicht später".

Dies wird begründet durch einen quellenmässigen Nachweis von einem Aufstande in *Judäa* gegen Quietus. Als besondere Stütze dient der von Grätz entdeckte "Polemos schel Quitos" und der zum Andenken an diesen Sieg eingesetzte Jom Trajanus.

So scharfsinnig auch die Untersuchung ist, die Volkmar zur Begründung seiner Ansicht angestellt hat, so können wir doch nicht dem gewonnenen Resultate beistimmen: erstens, weil nach unserem Dafürhalten die Existenz eines Polemos schel Quitos aus den vorhandenen Quellen sich durchaus nicht nachweisen lässt, zweitens, weil Volkmar's Hypothese im Buche Judith wol Manches erklärt, aber nicht Alles; denn ein grosser Rest des Buches lässt sich in den Rahmen seiner Erklärung nicht hineinfügen, was im Folgenden bewiesen werden soll.

Der Polemos schel Quitos, auf den Volkmar seine Judith-Hypothese gründet, ist von Grätz entdeckt worden. Hören wir vor Allem, wie dieser den neuen, von Volkmar aufgestellten, Argumenten alle Beweiskraft entzieht<sup>2</sup>). "Der Beweis von Dio Cassius<sup>3</sup>), dass L. Quietus wegen seines Vernichtungskrieges in Mesopotamien und auch gegen die dortigen Juden zum Hegemon, gewissermassen zum Legaten von Palästina, von Trajan ernannt worden, ist allein nicht entscheidend; denn es folgt noch nicht daraus, dass in Trajans Zeit in Palästina ein Aufstand ausgebrochen wäre, den Quietus zu dämpfen gehabt hätte. Auch das Zeugnis Spartians, dass im Anfang der hadrianischen Regierung

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 5.

<sup>2)</sup> Geschichte der Juden, IV2, S. 439.

<sup>3) 68, 32:</sup> ώστε ές τοὺς ἐστρατηγικότας ἐσγραφῆναι καὶ ὑπατεῦσαι τῆς τε Παλαιστίνης ἄρξαι Κύητον.

90 G. Klein.

Palästina und Lycien einen aufständischen Sinn gezeigt haben <sup>1</sup>), spricht auch nicht deutlich genug von einem faktischen Aufstande. Das Märtyrertum des Bischofs oder Presbyters Symeon Clopa, dessen Datum Volkmar ins Jahr 116 versetzen zu können glaubte, hat Lipsius so ziemlich aller Beweiskraft entkleidet. Dasselbe ist entweder überhaupt sagenhaft oder fällt, wenn geschichtlich, in das Jahr 102—103". Grätz sieht sich daher bemüssigt, diesem Polemos eine festere Unterlage zu geben, und zwar geschieht dies durch Herbeiziehung der Stelle aus Seder Olam, die nach Asarjah de Rossi <sup>2</sup>) also lautet:

ו מפולמום של אסוירום עד פולמום רומיים של אספסינום. שמונים שנה:

.II מפולמום של אםפסינום עד פולמום של קיטום ג'ב שנה: .III מפולמום של קיטום עד מלכות בן כוזיבא י'ו שנה: .IV ומלכות בן כוזיבא ג' שנים ומחצה:

Daraus folge nun, dass vier Kriege auf dem Boden Palästina's stattgefunden haben: 1) der Polemos des Varus 3), 2) der Polemos des Vespasian, 3) der Polemos des Quietus, 4) der Ben-Kosiba-Krieg. Dies wird bestätigt durch die Mischnah, welche die drei letzten Kriege anführt als Data für eingeführte Trauerbräuche. Mischnah Sotah, Ende, heisst es nämlich:

בפולמום של אםפסינום גזרו על עמרות חתנים ועל האירום. בפולמום של טיטום גזרו על עמרות כלות ושלא ילמד אדם את בנו יונית. בפולמום האחרון גזרו שלא רצא כלה באפיריון בתוך העיר:

Gegen den Polemos schel Quitos sprechen aber folgende Bedenken: Es ist zunächst auffallend, dass Seder Olam beim Aufzählen der Polemoi den vierten Krieg nicht פולכום האחרון, sondern כולכום בן כוובא nennt. Wol kommt מלכות בן כוובא auch in diesem Sinne vor, allein hier gerade wird das Wort im Zusammenhange vermisst. Es ist ferner auffallend, dass Mischnah Sotah bloss für drei Polemoi Trauerbräuche kennt und den vierten ganz unerwähnt lässt.

Die Hauptschwierigkeit ist aber die, dass weder Volkmar noch Grätz eine genügende Erklärung für das Datum haben: "Von dem Polemos des Vespasian bis zum Polemos des Quitos

<sup>1)</sup> In Hadrianum, C. 1: "Lycia et Palæstina rebelles animos efferebant".

<sup>2)</sup> Meor Enajim, C. 19.

<sup>3)</sup> Vgl. Grätz, Gesch. d. Juden, III, S. 674.

sind 52 Jahre verstrichen". Wie kann nach dieser Zahlenangabe 117 oder Anfang 118 zur Einsetzung eines Trajantages sich geeignet haben? Volkmar will diese Schwierigkeit in folgender Weise beseitigen: "Der Polemos des Vespasian", sagt er, "ist von der ruina templi ausdrücklich unterschieden, und unter Vespasian ist nicht der Kaiser dieses Namens verstanden, unter welchem Titus den Krieg beendigt habe, sondern der den Krieg beginnende General (des Kaisers Nero), wie auch Sabinus, nicht Augustus, Quietus, nicht Trajanus genannt wird. Freilich scheint durch 52 nach dem zwölften Neros oder nach 66 u. Z. das Jahr 118 zu resultieren, aber das erste Jahr ist mitzurechnen, d. h. näher: Da der Krieg im Nachfrühjahr oder nach dem ersten Nisan begann, die Juden aber Begebenheiten von jedem ersten Nisan an berechnen, so war nach dem ersten Nisan 67 schon im zweiten Jahre, im Mai oder Juni 117 also im 52. Jahre".

Die Schwäche dieser Argumentation hat bereits Grätz erkannt, indem er mit Recht gegen Volkmar hervorhebt, dass der Krieg des Vespasian durchaus identisch mit der Tempelzerstörung, mit dem Ende des Krieges, ist. "Abgesehen davon, dass man wol schwerlich Trauerzeichen während der Dauer oder gar im Anfang eines Kampfes einführt, wenn man noch auf Sieg hofft, so erscheint in der Mischnah jene Nachricht vom Polemos schel Aspasianos in Verbindung mit der Tempelzerstörung:

Aber Grätz' Argumentation ist auch nicht viel besser. Zwar gewinnt er zwei Jahre dadurch, dass er, den jüdischen Chronographen folgend, die Zerstörung des Tempels um das Jahr 68 ansetzt. Allein, 68 + 52 = 120, während es feststeht, dass Hadrian im ersten Jahre seiner Regierung, im Jahre 117, Quietus töten liess. Wenn Grätz dagegen einwendet, dass das damalige jüdische Jahr, meistens ein Mondjahr, viel kürzer war als das römische — nur aus 354—355 Tagen bestehend — und dass ferner Schaltjahre zur Ausgleichung des Sonnenjahres nicht regelmässig eingefügt worden waren, so kann auf eine solche Annahme hin, die durch nichts bewiesen wird, kein historisches Datum festgesetzt werden. Aber selbst, wenn wir dies zugeben, so werden dadurch die Schwierigkeiten der Chronologie nicht beseitigt. Grätz fährt nämlich fort: "Wenn demnach der Terminus a quo des Polemos schel Aspasianos 68 war, so bleibt

allerdings der Terminus ad quem bis zum Polemos schel Quitos, 52 Jahre, zweifelhaft, maximum bis 120 [?], aber ebenso gut 118 der christl. Zeit [?]. Man ist sogar genötigt [sic], das Jahr 118 anzunehmen; denn bis Bar Kochba und den Untergang Bethars werden noch  $16 + 3\frac{1}{3} = 19\frac{1}{3}$  Jahre angesetzt, was sich gar nicht ausgleichen lässt, wenn man den Polemos schel Quitos 120 setzt. Allein hier kommen uns die römischen Quellen zu Hülfe. Dio Cassius referiert'), dass Hadrian L. Quietus mit noch drei Konsularen im Anfang seiner Regierung habe hinrichten lassen. Spartian erzählt 2), Hadrian sei im Anfang seiner Regierung, um den üblen Eindruck von der Hinrichtung zu verwischen, nach Rom geeilt. Nun war Hadrian, wie die Münzen dokumentieren 3), im Jahre 118 in Rom. Folglich ist Quietus spätestens 118 getötet werden". Grätz bewegt sich hier im Kreise. Weil man "genötigt" ist, das Jahr 118 anzunehmen, müssen die Quellen dasselbe auch bezeugen. Allein, die Quellen bezeugen es nicht. Aus diesen folgt bloss, dass Hadrian im Anfang seiner Regierung, d. h. im Jahre 117, den Quietus habe töten lassen. Wenn nun aber aus den Münzen hervorgeht, dass Hadrian 118 in Rom war, so geht aus Spartian hervor, dass, als Hadrian nach Rom kam, die vier Konsularen bereits getötet waren; denn diese sind senatu iubente getötet worden. Hadrian kam ja aus dem Grunde nach Rom, um den Eindruck der blutigen Exekution zu verwischen.

Wann, fragen wir mit Grätz, wurden die Trauerbräuche für den Polemos schel Quitos eingesetzt? Im Anfange oder während der Dauer des Kampfes? Aber man führt doch nicht Trauerzeichen ein, "wenn man noch auf Sieg hofft 1)!" Am Ende des Krieges konnte es auch nicht gut möglich sein; da wurde ja nach Grätz und Volkmar der Jom Trajanus als Siegestag eingesetzt.

Aus alledem geht hervor, dass der Aufenthalt des Quietus in Palästina nicht als Polemos schel Quitos bezeichnet wurde. Die Unruhen im Lande wurden als *Folge* der Bewegungen unter Trajan angesehen. Als Polemoi wurden nur solche Kriege be-

<sup>1) 69, 2.</sup> 

<sup>2)</sup> In Hadrianum, C. 5. 6.

<sup>3)</sup> Bei Ekhel u. s. w.

<sup>4)</sup> Grätz, s. vor. Seite.

zeichnet, die in *Palästina* ihren Ursprung hatten und auf palästinensischem Boden ihr trauriges Ende nahmen. Als solche zählt die Mischnah') drei auf: 1) den Polemos des Varus oder des Sabinus, 2) den Polemos des Titus und 3) den letzten Polemos unter Bar Kosiba.

Dies wird bestätigt durch Eusebius' Chronik, die auch nur von drei Aufständen der Juden gegen die Römer spricht: "Hadrianus Judaeos subegit tertio contra Romanos rebellantes".

Haben sich nun sämtliche Beweise, die für einen Polemos schel Quitos beigebracht wurden, als Scheinbeweise erwiesen, so erübrigt uns noch, bevor wir in unserer Untersuchung weiter schreiten, den Nachweis zu liefern, dass der Polemos schel Quitos im Seder Olam, die einzige Stütze, einem lapsus calami eines Abschreibers sein Entstehen verdankt.

In drei verschiedenen Rezensionen besitzen wir die chronologische Aufzählung der Kriege, und alle drei tragen an sich das Gepräge der Korruption. Des Verständnisses halber setzen wir sie her. Im Seder Olam, ed. Ven., 1545, C. 30, lautet der Text: מפולמום של אסוירום עד פולמום של אספרנום שמונים

מפולמום של אםפסינום עד פולמום של טיטום כ'ד ומפולמום של טיטום עד. מלכות כן כוזיכא ב' שנים ומחצה כ'ב שנה אחר חרבן הבית:

Jalkut Daniel, f. 1566, lautet dieselbe Stelle folgendermaassen: מפולמום של אסוירום ועד פולמום רומיים של אספסינום פי שנה שבע,עשרה שנה מלכות בְן כוזיבאָ.

מפולמום של אספסינום עד פולמום של מימום חמשים ושנים שנה.

מפולמום של טיטום עד מלחמת בן כוזיבא שלש שנים ומחצה:

Die dritte Lesart aus De Rossi, Meor Enajim, C. 19, vgl. oben. Grätz' Annahme, dass wir unter dem Polemos schel Asverus den Krieg des Varus, der im ersten Jahre nach Herodes' Tode ausgebrochen ist, zu verstehen haben, hat alle Wahrscheinlichkeit für sich. Dafür scheint auch die Notiz in Seder Olam zu sprechen: מלכות הרודום מאה ושלש מכאן ואילך צא והשום, d. h. mit dem Tode des Herodes begann eine

<sup>1)</sup> Sotah, Ende.

neue Ära; man fing an zu zählen nach den Jahren von der Zerstörung. Nur fügen wir hinzu, dass ebenso, wie der Krieg des Titus auch unter dem Namen "Krieg des Vespasian" bekannt war, man den Krieg des Varus auch unter dem Namen "Krieg des Sabinus" kannte. War Letzterer es ja gerade, der durch die Plünderung des Tempelschatzes, durch die Einäscherung der Säulengänge diesem Polemos eine traurige Bedeutung gegeben hat!

Dies zugegeben, erklären sich die irreleitenden Correcturen in den Texten von selbst. Nach unserem Dafürhalten hat nämlich der ursprüngliche Text gelautet:

ז מפולמום של אסבינום עד פולמום של אספסינום פ' שנה I. מפולמום של אספסינום עד פולמום האחרון מ'ט שנה II. ווון ומלכות בן כוזיבא ג' שנים ומחצה

וע"ב שנה אחר חרבן הבית:

Lässt sich demnach auch aus Seder Olam der Quitoskrieg nicht nachweisen, so bleibt nur die Emendation des Textes, wie wir sie gegeben, als einzige Möglichkeit übrig. Es wird also jetzt nur noch darauf ankommen, ob diese Lesart auch von einer anderen Seite bestätigt wird. Nun besitzen wir über die Zeit des Krieges folgende Quellen:

תני ר' יוםי אומר ניב שנה עשת ביתר לאחר חרבן בית (Jer. Taanith, IV, p. 69a, und Midr. Threni Rabb., p. 116) המקדש: (Seder Olam Sutta) ביתר ביתר ביתר לחרבן הבית חרבה ביתר: Seder Olam hat in allen drei Relationen die Zahl 52. Auch Hieronymus bestätigt diese Zahl. Comm. in Ephes., C. 5, sagt er:

<sup>1)</sup> Cod. Halberstamm; s. Grätz, a. a. O., S. 440.

"Post quinquaginta annos sub Aelio Hadriano usque ad solum incensa civitas est et deleta"; ferner zu Ezechiel, 24, Opp. 3, p. 863, und in Jes., 7, p. 63: "quando post annos ferme quinquaginta Hadrianus venerit". Epist. ad Dardanum: "Civitatis usque ad Hadrianum principem per quinquaginta annos mansere reliquiae 1), Aus Chron. Paschale und Ep. Barnab., C. 16<sup>2</sup>), wissen wir, dass Hadrian im Jahre 119 durch den Neubau der Stadt und des Jupitertempels den Krieg heraufbeschworen hat. Die Dauer des Krieges betrug 31 Jahre. Diese Zahl wird angegeben Jer. Taan., Midr. Threni, a. a. O.; Seder Olam nach der Lesart von Bund C. Auch Hieronymus kennt dieses Datum. In dem Kommentar zu Daniel, C. 9, sagt er: "Tres autem anni et sex menses sub Hadriano supputantur". Daraus folgt nun, dass die Juden ein Jubeljahr nach der Zerstörung des Tempels an den Wiederaufbau desselben gedacht haben. Im 50. Jahre sollte Israel wieder einen heiligen Mittelpunkt besitzen und ein Messiaskönig sollte die zerstreuten Scharen sammeln. Das verkündigt eine heidnische Seherin, die Sibylle; das ermutigt R. Akiba, in Ben Kosiba den Messias und Erretter des Volkes zu erkennen. Allein, schon nach 31 Jahren mussten sie sich getäuscht sehen; denn im Ab des Jahres 122, 52 Jahre nach der Zerstörung des Tempels, ist Bethar zerstört worden.

Es bleibt uns noch die Frage zu erörtern übrig, welche messianische Weissagung die Helden bestimmt hatte, gerade diesen Zeitpunkt unter der Regierung Hadrian's als den geeignetsten für die Befreiung der Juden und den Wiederaufbau des Tempels zu wählen. Denn dass eine Weissagung der Hauptmotor für diese Bewegung war, bedarf für den Kenner unserer Zeitgeschichte keines Beweises. Es fragt sich aber, welches Prophetenstück die Gemüter in Aufruhr versetzt hat. Die Stelle 3): "Es wird ein Stern aufgehen in Jakob", die Akiba auf den "Sternensohn" anwendete, erklärt nicht, warum gerade in diesem Zeitpunkte das jüdische Hoffen sich erfüllen sollte. Wir wenden uns daher einer zweiten Stelle zu, die bislang keine genügende Erklärung gefunden hat. Bab. Sanhedrin, 97b, lesen wir: תניא ר' נתן אומר עד תהום (בי עוד הזון לכועד ויכר עד תהום (בי עוד הזון לכועד ויכר).

<sup>1)</sup> Vgl. Münter, Jüd. Krieg, S. 40, Anm.

<sup>2)</sup> Vgl. Volkmar, l. c., S. 118.

<sup>3)</sup> Num., 24, 17.

<sup>4)</sup> Habak., 2, 3.

לקץ ולא יכזב אם יתמהמה הכה לו כי בא יבא לא יאחר לא כרבותינו שהיו דורשין (' עד עידן עידנין ופלג עידן (ולא כר) שמלאי שהיה דורש ('האכלתם לחם דמעה ותשקמו בדמעות שליש) ולא כרבי עקיבא שהיה דורש ("עוד אחת מעט היא ואני מרעיש את השמים ואת הארץ אלא מלכות ראשון שבעים שנה מלכות שנייה חמשים ושתים (ומלכות כן כוזיבא שתי שנים ומחצה. (Dieser Vers dringt tief in den Abgrund ein, d. h. er widerlegt alle Berechnungen, die für die Ankunft des Messias angestellt worden sind.) Hier wird das Missfallen über diejenigen ausgedrückt, die sich damit befassen, das Erlösungsjahr vorauszubestimmen. Doch in welcher Weise das geschieht, das hat verschiedene Auslegungen gefunden. Nach unserem Dafürhalten birgt die Stelle folgenden Sinn: R. Nathan, ein Zeitgenosse R. Meir's und Lehrer Rabbi's, will durch eine witzige Versauslegung den Beweis liefern, dass die früheren Jahresrechnungen nicht eingetroffen sind; daraus folge aber nicht, dass man die Hoffnungen auf den Messias ganz fallen lassen sollte; dieser werde schon kommen und nicht ausbleiben. Er führt folgende Exempel an: Es haben die Lehrer das danielsche "Zeit, Zeiten und eine halbe Zeit" gedeutet; allein sie hat die Zeit gerichtet; es hat R. Akiba den Vers Hagg., 2, 6, auf Ben Kosiba bezogen und ihm die Deutung gegeben: Nur Eines (muss in Erfüllung gehen), es ist die Zahl מיטים (d. h. 70 + 49; von dem Polemos des Varus bis Vespasian 70, von Vespasian bis Ben Kosiba 49), so werde ich Himmel und Erde bewegen. Allein, auch diese Deutung war eine missglückte; denn Ben Kosiba hat bereits nach 31 Jahren ein trauriges Ende genommen. Diese Verurteilung der genannten Jahresrechnungen findet R. Nathan in dem Verse Hab., 2, 3, der nach ihm den Sinn hat: כי עוד דוון למועד, noch ist die Weissagung von der "Zeit" vorhanden (d. h. das danielsche עודן oder מועד harrt noch seiner Erfüllung entgegen); ויפח לקץ ולא יכזב, sie eilt zum Ende, "aber nicht in den Tagen Kosiba's" (in dem Worte findet R. Nathan eine Anspielung auf Ben Kosiba); wenn sie verziehet, harre auf sie; denn kommen wird sie und nicht ausbleiben 4).

<sup>1)</sup> Dan., 7, 25. 2) Ps. 80, 6. 3) Hagg., 2, 6.

<sup>4)</sup> Wir haben in der Erklärung der Boraitha auf R. Simlai's Deutung nicht Bezug genommen, weil sie augenscheinlich ein Glossem ist, worauf aber noch keiner der Erklärer dieser Stelle aufmerksam gemacht hat. Es kann doch unmöglich R. Nathan

Haben wir uns in der Erklärung dieser dunklen Stelle nicht geirrt, so wird die Bewegung unter Hadrian durch dieselbe erst begriffen. Wir wissen nun, dass die Juden infolge einer Weissagung "wie von einem schlimmen Aufruhrsdämon ergriffen worden", wie Eusebius¹) die beispiellose Aufregung in den Gemütern bezeichnet. Wir wissen ferner, dass das 50. Jahr nach der Tempelzerstörung, also ein volles Jubeljahr, der geeignetste Zeitpunkt für die Erhebung war; wir müssen daher, gestützt auf solche Beweise, jedes andere Datum für den hadrianischen Krieg zurückweisen.

Das fünfzigste Jahr ist es aber auch, welches die heidnische Seherin, die Sibylle, besingt, indem auch sie mit den Worten: "Doch wenn das persische Land einst frei sein wird von den Kriegen, frei von Leiden und Pest, dann wird der glücklichen Juden göttlich Geschlecht jenes Tags sich erheben" auf das Jahr 117 als den Beginn der neuen glücklichen Epoche hinweist, wie dies bereits von Bleek und Friedlieb<sup>2</sup>) zur Stelle erkannt wurde.

Somit fällt das Gebäude, das Volkmar auf dem Grunde eines Polemos schel Quitos errichtet hat, von selbst zusammen. Hat der Polemos nicht stattgefunden, so wurde auch kein Siegestag unter dem Namen Jom Trajanus eingesetzt; das Judithbuch muss daher einer anderen Zeit angehören.

Wir müssen aber auch aus inneren Gründen die volkmarsche Hypothese zurückweisen, weil dieselbe den grössten Teil des Buches unerklärt lässt. Wol werden in höchst scharfsinniger

einen Amoräer ans dem dritten Jahrhundert zitieren. Nach unserem Dafürhalten stand R. Simlai's Ausspruch am Schluss der Boraitha; er wurde dieser hinzugefügt, um die Ansicht R. Nathan's gleichsam durch einen zweiten Bibelspruch zu unterstützen, indem man dem Verse Ps. 80, 6 folgenden Sinn gab: Du hast sie essen lassen Träneubrot, hast sie dreinal Tränen trinken lassen. Das מעליע wurde auf die drei Polemoi bezogen.

<sup>1)</sup> Hist. eccl., IV, 2.

<sup>2)</sup> Friedlieb, Die sibyllin. Weissagungen, S. XLV.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique(b). 7

98 G. Klein.

Weise die Züge und Siege Nebuchadnezar's mit denen Trajan's verglichen. Wenn auch nicht Alles stimmen will — so kam Trajan weder nach Ekbatana noch in die Gegend von Rhagä —, so muss doch die Parallelisierung eine vorzügliche genannt werden. Aber nur so weit können wir mit Volkmar gehen. Dagegen müssen wir die Einzelerklärung der übrigen Partien des Buches als durchaus verfehlt bezeichnen.

Es kommt vor allen Dingen darauf an, den Mittelpunkt der Dichtung herauszufinden. Eines ist klar, dass der Verfasser nicht den römisch-parthischen Krieg schildern wollte, sondern Erlebnisse der Juden. Waren diese freudiger oder trüber Natur? Nöldeke meint 1): "Als der Verfasser schrieb, lag gewiss wieder eine der schweren Kriegsnöte auf dem Volk". Volkmar dagegen erkennt darin den Viktoriaruf über Trajanus' Heer. Ihm ist der Sieg Judith's über Holophernes = Juda's über Quietus Hauptund Mittelpunkt der Dichtung. Allein, welcher Schriftsteller, fragen wir mit Grätz, wird maskierte Personen auftreten lassen, wenn er mit der Erzählung faktischer Begebenheiten einen grösseren Eindruck hervorbringen kann? Wie kommt es ferner, dass gerade die Hauptpointe, die Einsetzung eines diesen Sieg verherrlichenden Gedenktages, in diesem Buche fehlt? Haben etwa spätere Leiden es vermocht, den Gedenktag aus den Makkabäerbüchern zu entfernen? Das Schwierigste aber an dem volkmarschen Versuche ist, dass ihn seine Parallelen von C. 4 ab im Stich lassen, dass er beispielsweise für den Kampf um Betylua nichts beizubringen imstande ist, dass er keinen Feldherrn nennt, der gegen Quietus gekämpft hätte. Soll denn gerade die jüdische Geschichte ihre Helden totschweigen? Die typische Deutung der Namen Charmis und Abris, welch Letzterer als Vertreter der "Chaberim mit ihrem Löwenmut" angesehen wird, wird selbst Volkmar nicht als einen Beitrag zur Erkenntnis der inneren Bewegung ansehen. Die Person des Achior, die vom Verfasser des Judithbuches sichtlich mit Vorliebe gezeichnet wird, um den Leser aufmerksam zu machen, dass er es nicht mit einem Phantasiegebilde zu tun habe, sondern mit einer fremdländischen Persönlichkeit, welche die Geschicke Juda's zu den ihrigen macht, wird von Volkmar wieder durch eine Namensdeutung kurz abgefertigt.

Nicht zu begreifen ist ferner, wie dem Verfasser, wenn er

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 97.

die Drangsale unter Quietus schildert, die Synhedrialstadt Jahne als eine heidnische gelten kann, eine Schwierigkeit, auf welche Lipsius bereits aufmerksam gemacht hat 1).

Ohne auf weitere Schwierigkeiten, welche die volkmarsche Juditherklärung enthält, einzugehen, wollen wir unsere Ansicht über dies Apokryphon zu begründen suchen.

Schon eine flüchtige Lektüre ergiebt, dass die Belagerung Betylua's den Mittelpunkt der Dichtung ausmacht <sup>2</sup>). Es wird also zunächst darauf ankommen, die Lage Betylua's zu bestimmen und für die Helden, die auf diesem Schauplatze tätig waren, einen historischen Hintergrund zu finden.

Nun wird die Lage Betylua's genauer angegeben. Die Feste lag nach Jud., 4, 6 f. 7, 3, Esdrelon gegenüber "im Angesichte der Ebene in der Nähe von Dothaim". Daselbst waren Engpässe, die nach guter Verbarrikadierung "höchstens für zwei Menschen" passierbar waren 3). Am Fusse des Berges entsprang eine Quelle, aus der die Belagerten ihren Wasservorrat schöpften.

Es unterliegt keinem Zweifel, dass dieser Schauplatz mit dem des Betharkrieges identisch ist. Es ist das dieselbe Ebene von Beth Rimmon, in welcher der Betharkampf begonnen 4) und in welcher er ein blutiges Ende genommen hat 5). Dort liegen auch die Städte Kyamon und Belthem = Jokneam und Bethlehem 6). Das vermutet schon Volkmar, denn er sagt: "Das unter Bar Kochba zur sichersten und letzten Zuflucht gewordene kann schon in diesem Kriege (des Quietus) die Haupt- und letzte Zufluchtsstätte gewesen sein... Es wäre sehr denkbar, dass Bar Kochba sich schliesslich auf die im Kriege vorher unbewältigt gebliebene Feste zurückgezogen hätte" 7).

Der Gedanke liegt nahe, und nach Volkmar hat schon Hitzig darauf aufmerksam gemacht, dass die beiden Namen Betylua und Bethar sich decken.

<sup>1)</sup> Angeführt bei Grätz, IV, 450. Lipsius' Forschungen über das Judithbuch standen mir nicht zu Gebote.

<sup>2)</sup> Vgl. Judith, 4, 6; 6, 10; 7, 3. 20; 8; 3. 11; 10, 6; 11, 9; 12, 7; 13, 10; 15, 3—6.

<sup>3)</sup> Jud., 4, 7.

<sup>4)</sup> Gen. Rabba, C. 64.

<sup>5)</sup> Midr. Thren. zu 1, 11 and 2, 1.

<sup>6)</sup> Jud., 7, 3; vgl. J. Schwarz, Das heilige Land, S. 135 und 137.

<sup>7)</sup> Vgl. Grätz, IV, 460.

Den Namen Bethar anlangend, so vermute ich, dass derselbe eine Abkürzung von Beth Rimmon ist. Man schrieb, um diesen Ort von der gleichnamigen Ebene zu unterscheiden, für ביה abgekürzt 'ביה, wie dergleichen Abkürzungen bekanntlich auf Münzen gebräuchlich sind. Die Lage dieser Stadt hat Lebrecht in geistvoller Weise in der Nähe von Sepphoris ermittelt. Dort ist ein Berg Assamon = Zalmon, an dessen Fusse der Sturzbach יורדה הצלמון, der im Bar-Kochba-Kriege abgeschnitten wurde, entsprang 1). Dem entspricht die Wasserquelle, "die aus dem Fusse des Berges entspringt", welche Olophernes auf Anraten der Heiden verstopfen liess 2).

Aber nicht allein die Schauplätze sind identisch, sondern auch die Tatsachen des Judithbuches werden nur durch die Bar-Kochba-Kämpfe in das rechte Licht gestellt. Zunächst muss das Eine festgestellt werden: Der Verfasser hat eine bestimmte Tendenz im Auge. Er will den Belagerten, die, des langen Haders müde, eine Übergabe an den Feind einem elenden Hungertode vorziehen möchten, Geduld und Ausdauer predigen. Er will, wie Grätz sagt, "das Gottesvolk vor Verzweiflung warnen und es

<sup>1)</sup> Vgl. Tosifta Parah, C. 8: (תמי תמולה (למי תמאת) בי ורדה אומר יורדת הצלמון פסולה (למי תמולה מעתה פעלת פולמות); s. Grätz, l. c., 459, und Jos., Bell. jud., II, 18, 11. Gelegentlich sei hier noch Folgendes bemerkt: Ist die Bestimmung der Lage Bethar's richtig, so wirft sie auf eine bislang noch nicht gewürdigte Stelle in Jer. Taanith, IV, 4, Licht. Dort wird nämlich der Grund für die Zerstörung Bethar's darin gefunden, dass diese Stadt nach der Tempelzerstörung ihre Strassen erleuchtete. Es wird ferner berichtet, dass sich die Bewohner dieser Stadt der List bedient haben, um den Verkehr mit Jerusalem zu stören. Mit Bezugnahme auf Threni, 4, 8, sprachen sie: "Möchte doch der Weg nach Jerusalem verwüstet werden, damit wir zur Festzeit nicht hinaufzuziehen brauchten; möchte doch die Zeit des Unterganges des Hauses gekommen sein!"

Eines solchen schmählichen Verrates in der Zeit des jüdischen Aufstandes konnte aber nur eine Stadt bezichtigt werden, nämlich Sepphoris. Von ihr sagt Josephus, Biogr., 65: "Sepphoris liegt mitten in Galiläa, ist rings von vielen Dörfern umgeben und hätte folglich, wenn sie nur wollte, sich leicht gegen die Römer erheben können.... Um gegen mögliche Angriffe der Juden gesichert zu sein, bewog sie mich durch trügerische Vorspiegelungen, ihre Mauern zu befestigen.... Während der nschmaligen Belagerung Jerusalem's, als unsere herrliche Hauptstadt und das Allen gemeinsame Heiligtum in Gefahr war, in die Hände der Feinde zu fallen, schickten die Bürger von Sepphoris keine Hülfe, nur um nicht den Schein zu haben, als wollten sie sich gegen die Römer erheben". Vgl. dazu Bell. jud., III, 2.4, das. 4.1.

Daraus würde nun folgen, dass Bethar der Kollektivname für den Kriegsschauplatz um Sepphoris herum war.

<sup>2)</sup> Jud., 7, 12.

darauf hinweisen, dass Gott durch Schwäche eine unerwartete Errettung herbeiführen könne, wo die Kraft nicht ausreicht". Er will ihnen eine Geschichte erzählen, die der ihrigen verzweifelt ähnlich war, und Gott hat unverhofft geholfen. Derselbe Gott, meint er, könne auch jetzt helfen; er kann durch ein Weib, eine zweite Jael oder Esther, die Rachepläne des Feindes vereiteln. Um seine Aufgabe zu lösen, greift er in die Vergangenheit zurück. Ungesucht bietet sich ihm das Prototyp eines bösen Königs in Nebuchadnezar, dem Zerstörer der heiligen Stadt, dar. Doch er will nicht seine Taten melden; das alte Leid muss vor der Fülle des neu erlebten in den Hintergrund treten. Darum schildert er die Kriegszüge des neuen Nebuchadnezar, die Siege Trajan's in Parthien, wie das Volkmar schlagend nachgewiesen hat. Aber diese Siege schweben ihm bloss vor; sie sollen ihm der Rahmen sein, in den er sein Hadrian-Severus-Bild einfügen will.

Wir weichen demnach von Volkmar in Folgendem ab. Nach Volkmar beschreibt der Verfasser die trajanische Zeit; nach uns schwebt ihm die trajanische Zeit bloss vor und er beschreibt die Verhältnisse seiner eigenen Gegenwart, seine Erlebnisse während der Belagerung Bethar's. Und um so mehr konnte er auf Trajan Bezug nehmen, weil ihm das Schreckensregiment der Gegenwart weiter nichts als eine Fortsetzung des früheren erschien: in Hadrian erblickte er den Fortsetzer der trajanischen Mordpolitik gegen die Juden.

Die Erklärung des Einzelnen und die Herbeibringung einzelner Parallelen aus der talmudischen Literatur mag unsere Behauptung, dass der Verfasser des Judithbuches in Bethar und gegen Ende der Belagerung für die Belagerten geschrieben hat, noch fester begründen.

"Die alttestamentlichen Namen des Buches sind durchgängig so zu verstehen, dass man denselben ein "neu" vorsetzt" (Volkmar).

a) Der Nebuchadnezar im Judithbuche ist nicht der chaldäische Fürst, der Jerusalem zerstört hat, sondern der noch lebende Tyrann Hadrian. Das Portrait ist indess nicht treu, und es soll dies auch nicht sein, weil hier keine Geschichte, sondern eine poetische Fiktion dargestellt werden soll. In einem Zuge jedoch erkennen wir Hadrian: nur ihm konnte die Anmaassung zugeschrieben werden, "von allen Völkern als Gott verehrt zu wer-

den" ¹). Der Soldat Trajan kümmerte sich um dergleichen Dinge nicht ²).

b) Sein Feldherr Olophernes ist Hadrian's tapferster General Julius Severus. Der Name ist seit Hugo Grotius bis auf Grätz vielfach gedeutet worden; am plausibelsten erscheint noch Grätz' Versuch, an δλοπόρνης, "ganz geil", zu denken. Aber was mir wichtiger erscheint, ist, dass der Name Olophernes den Leser jener Zeit an Julius Severus erinnern musste.

Olophernes' Befremden über die eigenartige Erscheinung, dass ihm gerade von seiten dieses winzigen jüdischen Volkes Widerstand geleistet wird, wird durch eine ähnliche Frage Hadrian's belegt. "Wie kommt es", fragt dieser, "dass ein Lamm unter siebzig Wölfen sich aufrecht erhält? Weil es einen grossen Hirten hat, der es vor den Wölfen beschützt" 3).

c) Achior, der Führer aller Söhne Ammon, spielt in diesem Buche keine geringe Rolle. Diese Mitteilung beruht offenbar auf der Voraussetzung, dass Heiden für die Juden gegen den andringenden Feind gekämpft haben. Nun wissen wir, dass im Ben-Kosiba-Kriege Samaritaner und zahlreiche Heiden auf seiten der Juden standen 4), und aus jüdischen Quellen erfahren wir, dass namentlich ein Heide oder Samaritaner - wenn die Lesart Kuthi überliefert ist — viel von sich zu reden gab. Das wird ja Taanith, IV, 20, und Threni Rabb., 2, 2, so erzählt: Drei und ein halb Jahre belagerte Hadrian die Feste Bethar, und R. Eleasar aus Modim sass während der ganzen Zeit fastend in Sack und Asche gehüllt und betete: "Herr, nur heute gehe mit uns nicht ins Gericht!" Schon wollte Hadrian abziehen, denn seine Geduld war völlig erschöpft, als ein Kuthäer sich ihm nahte mit den Worten: "Herr, so lange diese Henne in der Asche gackert, wirst du sie nicht bezwingen; allein, ich weiss ein Mittel, dir die Stadt gefügig zu machen". Darauf schlich sich derselbe durch einen unterirdischen Gang in die Stadt ein, trat an den betenden R. Eleasar heran, um ihm geheimnisvoll ins Ohr zu flüstern. Bald darauf hiess es im Lager: "R. Eleasar hält es mit den Feinden". Eine verschmitzte Wendung, die der

<sup>1)</sup> Jud., 3, 8.

<sup>2)</sup> Plin., Panegyr., C. 2; Spartian, Hadrian, 13; Aurel. Victor, Cæsares, 14.

<sup>3)</sup> Midr. Esth., 9, 2.

<sup>4)</sup> Vgl. die Quellen bei Grätz, IV, 151.

Kuthäer beim Verhöre seinen Reden gab, bestärkte sie in dieser Annahme, und R. Eleasar wurde getötet. Darauf liess sich eine Stimme vernehmen: "Wehe über euch, ihr falschen Hirten! 1) Du hast den Arm Israel's gelähmt und sein Auge geblendet; darum soll dein Arm gelähmt und dein Auge geblendet werden". Darauf sei Bethar gefallen und Bar Kochba getötet worden. Aus diesem Berichte scheint mit Gewissheit hervorzugehen, dass ein Fremdländischer, den die Juden in ihr Vertrauen gezogen, dieses Vertrauen in verräterischer Weise missbraucht und den Römern den Weg nach Bethar gezeigt hatte. Und dieser Fremde, behaupten wir, ist kein Anderer als der Ammonite Achior. In dem Judithbuche, also vor dem Fall, ist er noch der Freund der Juden. Seine Rede, die er vorgeblich den Römern gehalten, imponiert den Belagerten. Alle liefen sie zusammen, "Jünglinge und Weiber", um den Wundermenschen anzustaunen, der "inmitten der Führer der Assyrer" ein so freimütiges Wort zu sprechen gewagt hat. Sein rätselhaftes Erscheinen im jüdischen Lager weiss er in geschickter Weise zu motivieren, und die Kampfesmüden glauben dem Schergen, den sie "hingeworfen am Fusse des Berges" vorfinden. Nach dem Falle Bethar's gestalten sich die Berichte über den Kuthäer ganz anders. Er hat in schmählicher Weise die Belagerten hintergangen; er hat den Römern den Weg nach Bethar geebnet. Und in ihrer Erinnerung blieb noch zurück sein heimliches Einschleichen in die Feste und die Quintessenz seiner Rede vor den Römern. Denn des Kuthi Wort an Hadrian: "So lange diese Henne in der Asche gackert, wirst du sie nicht bezwingen", entspricht genau dem Jud., 4, 9 ff. 5, 20. 21, Erzählten. Ferner entspricht der Bericht, dass der Kuthi durch einen unterirdischen Gang sich eingeschlichen hat, dem C. 6, 12 ff. mit Beseitigung des von dem Dichter während der Belagerungszeit Geglaubten 2).

d) Joakim, der Hohepriester, der sich nicht aktiv am Kriege beteiligt, sondern Truppen sammelt und Anweisungen zur Befestigung Betylua's erteilt 3), ist kein Anderer als Akiba. Auch

<sup>1)</sup> Sach., 11, 17.

<sup>2)</sup> Jer. Taanith und Midr. Threni, 2, 1, ist, wie Grätz, IV, 462, konjiziert, כון ביונרא , d. h. Kanal, Kloake, zu lesen, wozu zu vergleichen Jud., 4, 7, von dem Engpass für kaum zwei Menschen.

<sup>3)</sup> Jud., 4, 4-7.

hier mag der Gleichklang der Namen den Verfasser bestimmt haben, den Hohenpriester "Joakim" zu nennen. Dass Akiba eine solche Rolle im betharischen Kriege gespielt und dass er zu diesem Zwecke mehrfach Reisen unternommen hat, besagen die talmudischen Quellen 1). Seine 12000 Schüler oder, wie es in einer anderen Quelle 2) heisst, 24000 Schülerpaare werden wol die Truppen gewesen sein, die er an allen Enden der Welt für den Krieg zusammengeworben hat.

e) Ozias, Sohn des Micha, der Oberste von Betylua, der ganz allein den Achior interpelliert 3), ihn in sein Haus nimmt und den Ältesten ein Mahl bereitet 4), der ganz allein vom Volke zur Übergabe bestürmt wird 5), ist kein Anderer als der Held in Bethar, der Sohn aus Kosiba, der den symbolisch-messianischen Namen Bar Kochba (Sternensohn) trug. Dass zur Zahlenwert (92) dem gleichkommt, will ich nicht zu hoch anschlagen. Gleichwol ist es möglich, dass der Verfasser hieran gedacht hat; denn diese Methode des Versteckspielens war den Schriftstellern jener Zeit gar nichts Fremdartiges 6).

f) Die Feldherren Abris und Charmis dürften mit Julianus und Pappus identisch sein.

g) Wir kommen endlich zur Hauptfigur des Stückes, zu Judith. Ihr Stammbaum wird bis auf Israel zurückgeführt, Fingerzeig genug, dass wir es nicht mit einer historischen Person, sondern mit einer Kollektivgestalt, die Judäa vertritt, zu tun haben, wie das schon von den Kommentatoren hervorgehoben wurde. Sie tritt auf, nachdem das Volk sämtliche Hülfsmittel erschöpft hatte und darauf bestand, lieber eine Beute der Feinde zu werden, als es mitanzusehen, wie Weiber und Kinder den Hungertod sterben. Nur noch fünf Tage, und das Schicksal ihres Volkes ist besiegelt; denn länger als fünf Tage kann es der Feldherr Ozias auch nicht aushalten. Jetzt beschliesst Judith, die Kleider ihrer Witwenschaft abzulegen, und will ein Werk vollführen, "das kommen soll bis auf die spätesten Ge-

<sup>1)</sup> Vgl. Bab. Talm., Baba Kama, 113a; Rosch haschanah, 26a; Jebamoth, 121a; Jer. Jebamoth, 9,4, u. v. a. St.

<sup>2)</sup> Nedarim, 50a.

<sup>3)</sup> Jud., 6, 16.

<sup>4)</sup> Das. 6, 21.

<sup>5)</sup> Das. 7, 23; vgl. auch 8, 28.

<sup>6)</sup> Vgl. Jer. Berachoth, 2, 3, Zemach = Menachem. Babli, Joma, 20b u. a. St.

schlechter bei den Söhnen unseres Geschlechtes". Denn bis dahin war sie Witwe, drei Jahre und sechs Monate 1).

Deutlicher konnte der Verfasser nicht schreiben, deutlicher nicht darauf hinweisen, dass er in den letzten fünf Tagen vor dem Falle Bethar's das Volk zur Ausdauer mahnen wollte; "denn, wenn er (Gott) euch nicht in den fünf Tagen helfen will, so hat er die Macht, uns zu beschützen, in welchen Tagen er will, oder auch uns zu vertilgen vor unseren Feinden"<sup>2</sup>). Nach drei- und einhalbjähriger Witwenschaft, d. h. Belagerung, — denn so lange hat der Betharkrieg gedauert — kann doch noch unverhofft Rettung kommen.

<sup>1)</sup> Jud., 8, 4.

<sup>2)</sup> Das., 8, 15.



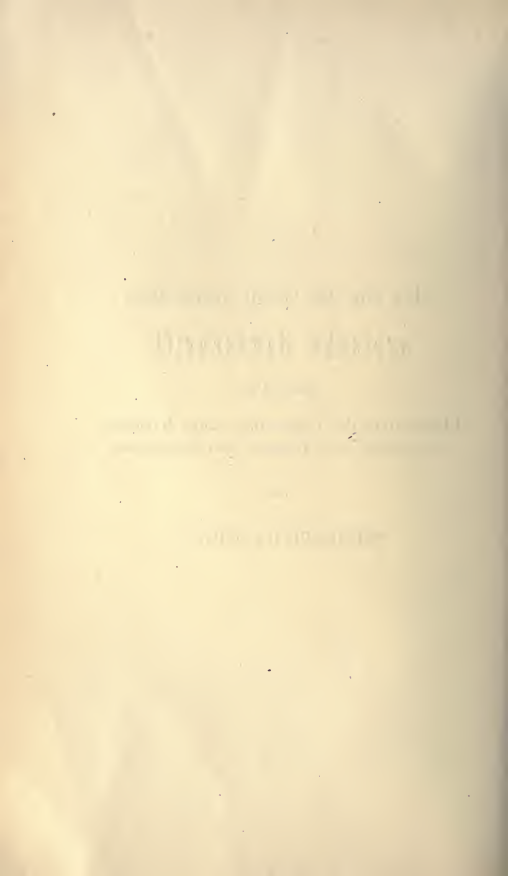
## Über eine im Orient vorhandene syrische Handschrift,

enthaltend die

Übersetzung des Commentars zum Johannes-Evangelium von Theodor von Mopsuestia.

Von

FRIEDRICH BAETHGEN.



## Über eine im Orient vorhandene syrische Handschrift, enthaltend die Übersetzung des Commentars zum Johannes-Evangelium von Theodor von Mopsuestia.

Ich möchte die Aufmerksamkeit des nächsten Orientreisenden, welcher Mosul und Umgegend berühren wird, auf einen Gegenstand hinlenken, der in erster Linie für die Theologie von Interesse ist, aber nur mit Hülfe der Orientalisten erledigt werden kann.

Es handelt sich um die Herbeischaffung einer syrischen Handschrift, welche die Übersetzung des Commentars zum Johannes-Evangelium von dem berühmten antiochenischen Theologen Theodor von Mopsuestia enthält. Die äusserst zahlreichen Schriften dieses Mannes, welcher allein unter allen Kirchenvätern den ernstlichen Versuch gemacht hat, die historisch-kritische Methode in der Exegese zur Anwendung zu bringen, sind zum weitaus grössten Teil verloren gegangen, aus dem einfachen Grunde, weil er seiner Zeit um Jahrhunderte vorausgeeilt war und von ihr nicht verstanden wurde. Auch sein Commentar zum Johannes-Evangelium ist im griechischen Original nicht erhalten; nur Fragmente sind auf uns gekommen, die O. Fritzsche 1) gesammelt und Migne 2) wieder abgedruckt hat. Es ist daher sehr erfreulich, dass die syrische Übersetzung dieses Commentars noch vollständig existirt, und es wird nur die Aufgabe sein, die Handschrift, in welcher diese Übersetzung erhalten

<sup>1)</sup> Theodori Mopsuesteni commentariorum in Novum Testamentum quae reperiri potuerunt. Turici, 1847.

<sup>2)</sup> Patrologiae cursus completus, Series I, Tom. 66, p. 727-786.

ist, aus dem Orient herbeizuschaffen. Für diesen Zweck erlaube ich mir einige Anhaltspunkte zu geben.

Eine moderne Abschrift der Handschrift ist bereits in Europa vorhanden. Dieselbe ist im Jahre 1883 für Sachau angefertigt und befindet sich jetzt im Besitz der Königlichen Bibliothek zu Berlin, unter der Signatur Sachau 217. Leider ist diese Abschrift so wenig sorgfältig gemacht, dass auf Grund dieses einen Exemplars eine Veröffentlichung des Commentars unmöglich ist. Wohl aber bietet sie die Möglichkeit, genau zu bestimmen, wo der Archetypus sich befindet. Ich füge eine genaue Beschreibung dieser Abschrift bei.

Ms. Sachau 217. Höhe 33 cm., Breite 24 cm.; 28 Lagen, die auf der je ersten und letzten Seite mit den Buchstaben des Alphabets als Custoden versehen sind. Die neunte Lage (beginnt jetzt mit fol. 91) ist vom Schreiber auf der ersten Seite (fol. 91 r°) richtig mit 🗘 signirt; auf der letzten Seite (fol. 100 v°) aber hat er der Lage durch ein Versehen die Signatur (8) gegeben. In Folge dessen hat er der folgenden Lage (beginnt jetzt fol. 81 r°), welche mit, (10) signirt sein sollte, noch einmal die Signatur 🙏 (9) gegeben, und zwar sowohl auf der ersten wie auf der letzten Seite der Lage. Es sind also zwei Lagen 🕹 vorhanden. Von fol. 101 an steht in Folge dessen die Zählung der Lagen um eins hinter dem wirklichen Bestande zurück, d. h. die mit , (10) signirte Lage ist in Wirklichkeit die elfte, die mit 🦟 (11) die zwölfte u. s. w. bis 🛌 (27), welches in Wirklichkeit die 28ste Lage ist. - Durch ein weiteres Versehen hat bereits der orientalische Buchbinder die Stellung der beiden mit 1 signirten Lagen vertauscht, d. h. er hat die, welche in Wirklichkeit die zehnte ist, vor die neunte gelegt. Bei der in Berlin vorgenommenen Neubindung und Paginirung ist dies Versehen nicht bemerkt und konnte auch ohne genaueres Studium der Handschrift nicht bemerkt werden. Die richtige Reihenfolge ist die, dass sich an fol. 80 der jetzigen Paginirung der Text von fol. 91—100 unmittelbar anschliesst; auf fol. 100 folgt der Text von fol. 81-90; hierauf fol. 101 u.s.w.

Jede Lage hat 10 Blätter, sodass die ganze Handschrift 280 Blätter enthält. Jede Seite hat 21 bis 22 Zeilen. Geschrieben auf europäischem Papier mit dem Wasserzeichen F. F. PA- LAZZUOLI. Da das Papier nicht mit Wachs geglättet ist, so ist die fette orientalische Tinte vielfach ausgelaufen; ausserdem ist die Handschrift Feuchtigkeitseinflüssen ausgesetzt gewesen, sodass sie durchgängig ein schmutzig-graues Aussehn hat. Die Blätter 251—260 sind auf dünnerem, aber geglättetem Papier geschrieben. Diese Blätter sehen daher reinlicher aus; nur sind die einzelnen Blätter hier oben und unten mehrfach zusammengeklebt gewesen, wodurch einzelne Buchstaben und Worte am Anfang und Ende der Seiten unleserlich geworden sind. — Geschrieben in grosser und schöner nestorianischer Schrift. Vocalpunkte nebst Rukkâkhâ und Quššâjâ sind fast ausnahmslos beigefügt. Die kirchlichen Lectionen sind mehrfach am Rande verzeichnet. — Fol. 1 und fol. 280 v° sind unbeschrieben; fol. 2 r° enthält den Titel in folgender Gestalt:

بختن بهنان بانتها دعنبا بانتها دعنبا دعنبا دعنها می در افعانی در

d.i.: "Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes beginnen wir zu schreiben die Auslegung und Erklärung des Evangelisten Johannes, welchen ausgelegt und erklärt hat Herr Theodoros, der ökumenische Ausleger und das Licht der christlichen Kirche. Amen".

Auf fol. 280 r° unten befindet sich folgendes Colophon:

ته دولچه دیده شوک دید. مندند فرسم مندسم مندسم مندسم مندند دولم شوند دولم شونده شوک در میشنده مندند دولم دولم در مندند دولم دولم در مندند در مندند دولم در مندند دولم در مندند 
d. i.: "Geschrieben in Telkêfê, durch den Diakonen Fransi (= Franciscus) aus Beth Mere, im Jahre 1883 p. Chr."

Aus dem Colophon ergiebt sich, dass die Abschrift im Jahre 1883 p. Chr. durch einen Diakonen Franciscus aus Beth Mere in der Ortschaft Telkêfê angefertigt worden ist. Hier wird also ein Reisender die gewünschte Handschrift zu suchen haben. Telkêfê ist nach Sachau 1) ein wohlhabendes, von Nestorianern bewohntes Dorf mit 700 Häusern und zwei Kirchen, etwa drei Stunden nördlich von Mosul, links von dem durch die keilschriftlichen Funde bekannten Khorsâbâd. Beth Mere, das Heimatsdorf des Schreibers der Sachau'schen Handschrift, gehört zur Parochie Telkêfê 2). Vielleicht ist Franciscus noch am Leben und würde dann die beste Auskunft darüber geben können, wo seine Vorlage auf bewahrt wird; ich vermuthe, dass es eine der beiden Kirchen in Telkêfê ist.

Das Exemplar, nach welchem Franciscus seine Abschrift gemacht hat, muss verhältnissmässig alt sein; augenscheinlich sind die letzten Seiten seiner Vorlage zerrissen und vielfach unleserlich gewesen. Franciscus hat das, was er hier entziffern konnte, gedankenlos fortlaufend abgeschrieben, ohne die Lücken irgendwie anzudeuten. Diese Partie seiner Abschrift ist in Folge dessen vollkommen sinnlos und spottet jedes Verbesserungsversuches. Wo er im übrigen Teil seines Buches sorgfältig abgeschrieben hat, ist der Text ein verhältnissmässig guter. Aber leider hat er vielfach sehr flüchtig gearbeitet und scheint eine Collation seiner Abschrift mit der Vorlage ganz unterlassen zu haben. Das Schlimmste ist, dass er mehrfach einzelne Wörter und ganze Zeilen (bisweilen in Folge eines Homoioteleuton) übersprungen hat; hin und wieder können diese Lücken aus den griechischen Fragmenten mit Sicherheit ergänzt werden. An anderen Stellen lässt sich höchstens im Allgemeinen der Sinn der ausgefallenen Worte aus dem Gedankenzusammenhang herstellen; an noch anderen Stellen ist jede Mühe vergeblich. Vieles würde sich verbessern lassen, wenn auch nur noch eine Abschrift der in Telkêfê befindlichen Vorlage nach Europa käme; nur müsste darauf geachtet werden, dass der Schreiber sorgtaltig arbeitete und zuletzt seine Copie mit der Vorlage vergliche. Besser wäre es natürlich, wenn die alte Handschrift selbst nach

<sup>1)</sup> Reise in Syrien und Mesopotamien, S. 359.

<sup>2)</sup> S. Zeitschrift für die alttest. Wissenschaft, 1885, S. 54.

Europa gebracht, und damit der Vernichtung entzogen würde, welche ihr im Orient über kurz oder lang sicher droht.

Ich berühre endlich noch kurz die Frage nach der Echtheit des Commentars. Dass Theodor einen Commentar zum Johannes-Evangelium geschrieben hat, berichtet Ebed-Jesu bei Assemânî, Bibl. Orient., III, 1, p. 30 ff. Zudem sind ziemlich zahlreiche Fragmente desselben bei griechischen Vätern und in Catenen erhalten. Eine Vergleichung dieser Fragmente mit den entsprechenden Stellen der syrischen Übersetzung zeigt, dass die Echtheit der letzteren über allen Zweifel erhaben ist '). Ebenso ist der Commentar vollständig; nur am Schluss ist die Übersetzung etwas gekürzt. Theodor hat, als der erste, den letzten Vers des Evangeliums für unecht erklärt; auf ihn gehen, was Tischendorf nicht erkannt hat, eine Anzahl von Scholien zurück, welche 21, 25 einen späteren Zusatz nennen; vgl. Migne, Tom. 66, p. 785 B. Statt der ausführlichen Erörterung Theodor's finden sich הישור ארל אלה בישה d. i.: "diese Worte stammen nicht von Johannes, sondern irgend einem Andern".

Diese Verkürzung kommt jedoch nicht auf Rechnung des Übersetzers, sondern des zu Ende eilenden Abschreibers Franciscus. Vielleicht war seine Vorlage am Schlusse unvollständig.

Schliesslich lege ich als Probe den Anfang der Einleitung aus der Übersetzung vor und stelle das griechische Original, soweit es erhalten ist, daneben <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Aus der syrischen Übersetzung sieht man, dass Theodor seinen Commentar in sieben Bücher eingetheilt hat, auf welche der Text des Evangeliums in folgender Weise verteilt ist: Buch I von Cap. 1,1—2,22 (in der Abschrift des Franciscus auf fol. 7 v°—50 v°). Buch II=C. 2,23—5,47 (fol. 51 r°—105 r°). Buch III=C. 6,1—8,59 (fol. 105 r°—145 v°). Buch IV=C. 9,1—10,42 (fol. 145 v°—173 v°). Buch V=C. 11,1—11,57 (fol. 173 v°—199 v°). Buch VI=C. 12,1—17,26 (fol. 199 v°—252 r°). Buch VII=C. 18,1—21,25 (fol. 252 r°—Schluss). Den sieben Büchern geht eine Einleitung voran auf fol. 2 v°—7 r°— Die Perikope von der Ehebrecherin, 8,1—8,11, fehlt; der Commentar verknüpft 8,12 direct mit 7,52.

Der typographischen Schwierigkeiten wegen habe ich im syrischen Text die Vocalpunkte meistens fortgelassen.

: restar mobils [fol. 2 vo] ever soillats. us a المازعمة معمم مدر elma delicity fly man. المحدد مرمه دير. مؤديم حممديدسة حملك euron. cr. La ermain مريه لما ما ماما مونم صمح مدملنة حر دلصم نسع صم لص حلم expers woy or fe حدمدته ما الماديم ما الماديم צובנה בפגלב, מסא. אלא حل سائم داعد ماع مرس لح دله د که د کا محدیده מה, איש השבי אנא. העון ليمدين دور دم درمن دح ملمه حست مما בלאכיא מחליי כן כלו mest maibila cei lucin. ستلع منها مديه ساء دیموزیلم. دو دردورتدره דעדויה מלבובין מסס. סבב יולי נשיבו בי ישטנים: T ELPNESIOIDEN CELLY שמם. בגובא הפהלמש ולא mble: allow pypeix العقدم ندور: دمور دس ساعة دردي: حلل دلي a pow con of pos ליבטקאי בבנטוים בובתא ובסדולא הציה האימבו

·Vorrede.

Der Evangelist Johannes war einer von den Zwölfen, und zwar war er der jüngste von allen Jüngern. Er war ohne Falsch und frei von natürlicher List und Schlauheit. Daher war sein Umgang mit dem Herrn ein besonders vertrauter, und es ging das Gerücht, dass dieser ihn mehr liebe als Alle, obgleich bei vielen Gelegenheiten der selige Petrus den Vorrang hatte. Doch hierüber mag Jeder denken wie er will, denn es steht, wie ich meine, uns Menschen nicht zu, eine Entscheidung darüber zu treffen, nur dass man sagte, er liebe ihn mehr als Alle. [Migne, 66, p. 728:] Μετα την είς ουρανούς ανάληψιν του Κυρίου, ἐπὶ πολλῷ μὲν τοῖς 'Ιεφοσολύμοις ένδιέτριψαν οί μαθηταὶ τῷ χυόνῳ, τὰς πλησίον περινοστούντες πόλεις καὶ μᾶλλον τοῖς Ἰουδαίοις διαλεγόμενοι περί του κηούγματος, μέχοι Παύλος ό μέγας υπὸ τῆς θείας χάριτος έναχθείς φανευώς πυὸς τό τοῖς έθνεσι κηρύττειν άφωρίσθη. Τοῦ δὲ χρόνου πυοβάντος η θεία χάφις, ουχ ανεχομένη τοὺς οἰπείους πήουχας έν μέρει περιχεχλεῖσθαι της γης, διαφόροις οίκο-

carcinops assileps [fol. 3 v.] Karui Konjok exit men . alto Lis המובט בישנים ולטבוא efina remoins rland וֹמחסבת נוֹנה. חלאעונה doc miseral beneith murely. To tie 1012 מם גבל מלין נאמיי מבוא מבע האב להכנא יחורי: Lyeara year aux. ozei: er lelm mais wir mon. المدان مردان مرازام م حلةم، خميم مما Lesorias, events mark egorales good : Kin ~ 03003 ~ 00000 p−7.2 مقدله مستند درهای مد חומבים בם מו מולמשא. איני اخم ودوده عدم معرمه دمخم moderate made ונין מבבואה [(יבוכנא] احمانكم حدامه حدانكم. مدلیم مصلیم equeti woo come משו מבאבש : המלש מנגבה שהפבהש, וכדי באלאה ואבותה הצותם لاعام مدين في موس فهد معدس مد بدخاندم

νομίαις αὐτοὺς ἐπὶ τοὺς πόροω τόπους έξηγαγεν. Ή μέν γὰς Σίμωνος πρόφασις τον μακάριον Πέτρον την έπὶ 'Ρώμην ὁδὸν ποιήσασθαι παρεσκεύαζεν, ετερον δε ετέρως · οὺ γὰρ ταῦτα νῦν καταλέγειν καιρός. Ούτω δή καὶ ὁ μακάφιος Ἰωάννης οίκει την "Εφεσον, άπασαν έφοδεύων την Ασίαν καὶ πολλήν τοῖς έχεῖ διὰ τῶν οικείων λόγων την ωφέλειαν παρεχόμενος. Γίνεται τοίνυν έν τούτοις τῶν λοιπῶν ευαγγελιστων έκδοσις, Ματθαίου τε καὶ Μάψκου, ἔτι μὴν καὶ Λουκά τὰ οἰκεῖα γεγραφότων εθαγγέλια, διεδοθη τε καὶ κατὰ πάσης έν απαρεί της οίπουμένης παί ύπὸ τῶν πιστῶν ἐσπουδάζετο πάντων μετά πολλης, ώς είκὸς, τῆς διαθέσεως, um in der Schrift zu gewinnen und zu erfahren den Wandel des Herrn auf Erden, wie und welcher Art er war. Dies und Ähnliches fin-

<sup>1)</sup> Fehlt in der Handschrift.

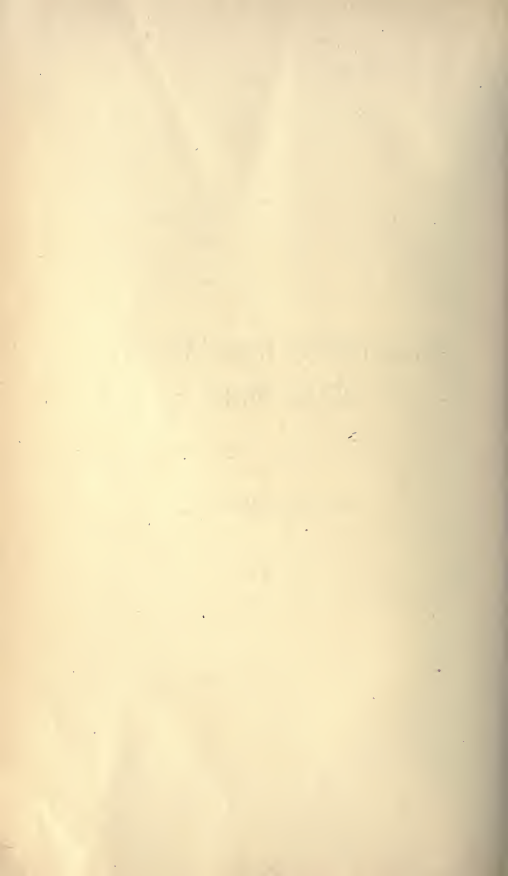
حمله مصمله nouliats. and cluss. פסובות מבבש אנג ומש במם בי המים הבל מבולה הכי הכבשו אשבו הוצ الحداده: ٥٠٠١ مدنام וכמ כוכם לוא אשלבון. المنابع والمعالم والمعالم والمعالم والمعالم المعالم ال מבוצה הושה הנות עדי. roal [fol. 3 v°] pr resal אספ בן אולן ובנגולוה הנסעון אמחלבי חבה וכן لمحر ويم لمه دايم וכבי ב אלא אב מם. לבול בבבר הב. למ הבחעון. مرسدند وسر مرايد ממום במתושנות משמשו chizerbana run. rubus בן בלוג ממההחלות היחעון ziis bechen nouling. כמי, וכן בסונה בכמ מחה הכין הכמי הכלל עווכת Hirry engines yayor mon. ochlan iten la دال در دخم אזגאז מוש במשלאז מממ exections and fas: 2 سملم ودهم دمندم معة

det man in jenen drei Evangelien verzeichnet, und nur diesen Unterschied könnte man in ihnen finden, dass der Eine meinte, über die Geburt des Herrn im Fleisch schreiben zu sollen, und von dem zu sprechen, was bei der Geburt selbst geschah, der Andere aber sofort mit der Taufe des Johannes begann, der selige Lukas aber an das anknüpfte, was bei der Geburt des Johannes geschah und, indem er sich von da zu der Geburt des Herrn wandte, ebenfalls auf die Taufe des Johannes kam. 'Αλλ' οξ περίτην 'Ασίαν πιστοί αξιοπιστότερον των λοιπῶν εὶς τὴν τοῦ εὐαγγελίου μαφτυρίαν Ιωάννην χοίναντες είναι τον μαχάριον, ώς και άνωθεν αὐτῷ συνόντα καὶ πρὸ Ματθαίου καὶ πλείονος διὰ τὴν ἀγάπην της χάριτος απολαύσαντα, προσήνεγκαν μέν αὐτῷ τὰς βίβλους, μαθεῖν ἥντινα περί αὐτῶν ἔχει τὴν δόξαν πας' αὐτοῦ βουλόμενοι ετέ.

## Ein samaritanisches Fragment über den Ta'eb oder Messias.

Von

ADALBERT MERX.



## Ein samaritanisches Fragment über den Ta'eb oder Messias.

Indem ich während des Abdruckes einiger samaritanischer Lieder zur Beschneidung und Hochzeit aus der Gothaer Handschrift Nro 963 die Texte dieser Handschrift noch einmal durchmusterte, traf ich auf ein leider fragmentiertes Stück, das ich früher ebenso wie einst Gesenius unbeachtet gelassen hatte, das aber seines Inhaltes wegen Veröffentlichung verdient. Der Name des Verfassers ist nicht angegeben, das Blatt trägt in der gegenwärtigen Anordnung der Handschrift die Zahl 22 auf der falschen Seite. Es enthält jetzt 48 Doppelverse, ursprünglich 56. Das Textstück, das ich des bequemeren Lesens wegen in hebr. Quadratschrift umschreibe, lautet:

ועת יתילד בשלם : תזרח נוראותו בשומיה וארעה : וכוכבן בתוך שמימותו ועת (\* יגדל זה התהב : תתגלי זכותו ויקרא אליו יהוה : וילמדו תורותו • ויתן לו מכתב : וילבישו נביותו

ויקוֹם מימר בן תרח : ("ביהי השמש בסרכותו " והנה תנור ("עשין : זה ישרי בביתו ולפֿיד אש : זה ישרי על קדש גבעתו

1) Îm Cod.: יַּלְּדֶל; dabei kann nichts als ן ergänzt werden.

2) Genauer wäre zu lesen: בויהו,

<sup>3)</sup> Das Jod in der Handsehrift ausgestrichen, aber wieder ein Punkt darüber gesetzt, also עָשָׁן oder עָשָׁן. Der mas. Text hat עָשָׁן; die Samaritaner sprechen עשׁן, Petermann, Genesis, nach der heutigen Aussprache der Sam. Genes., 15, 17. Die doppelte Correctur spricht für sorgsame Überlieferung unseres Gedichttextes.

: האמן מן יראתו [וישכן ישר׳ במח : ותקום יתדותו (1... 10 ויתגלי המשכן : והמזבחות וקטרותו ועמוד אש וענן : וארון העדות ולוחותו והשלחו והמנורה ו ימינו ושמלותו וכרוב מזה וכרוב מזה : ויקטר קטרותו ויקח הכהן המחתה 15 ויבוא אל אהל מועד ויכפר בעדו ובעד ביתו :. וכעד כל קהל ישראל : ויעשה את עלתו ויעבד מו(י)ו בשלם : ויקרב קרבנותו : וכל העמים יכפתו והשמחות תתחדש : ויתגלי לשן עבראותו ויבלל לשן העברים 20 ותחנשא מיתובית הידועים:. בעלי בוננותא ו לא מעלו ולא תחתו: ולא עורן כלום יכםי זה : אל יום אחריתו אלא ממלכה תמידה : וישא משלותו ויקום הדבב על מגדלו : ויימר במימרותו ויעמי זה הרבין : ומה רב שכינותו 25 מה מבו אהליך תהבה יול מים מדליו׳ : ותתרברב עצמותו וירום מגוג מלכו : ותתנשא מלכותו (2: דא זכרו בתורתו וימלד אחד עשר גוים : כל מנון יימר לעדתו והגוים (<sup>3</sup> והעלים : וזה הו הקשט דתו 30 כל מה אנן בו שקר קומו בנו נלך אליו ונבוא תחת צל קורתו ובמשה ותורותו וייתו ויימנו בו : זה נבוא בדתן והיהודים יימרו : דכתב בבישתו ארור עזרא ודבריו : ולית בהרים דמותו 35 מור הר גריזים קדש : ויגיב בלב דעתו שם ישמח התהב : דלית בעמים כותן ברוד ישר' וזרעו

וישכי ישר' במח האמן מן יראתו

<sup>1)</sup> Hier sind am Rande 2 Verse eingesetzt, die vermuthlich vor diesen Vers 10 gehören. Sie lauten:

<sup>2)</sup> Der Trenner fehlt im Cod.

<sup>3)</sup> Uber ל ist im Cod. ein Kreis. Es wird אויס sein sollen.

הא לו עמת סיני ו זה התהב ורבותו: : ישיג לנכיותו שלם מני עליו : יבוא למשריתו שלם מני עלין 40 : ימשי לזכותו שלם מני עליו : יטלל על שיבתו שלם מני עליו : עד מוכאן לכיתו שלם מני עליו : ועל המהורים אבהתו שלם מני עליו : ויםב מתנותו 45 דיקום כהם שלום יהוה על משה ו בן עמרם וצלותו: דגלא לו בכתבו : זה הסוד וראזותו : יעמי מה הי רבותו מן דאמר הנכי כמ'

Es folgt auf dem Blatte der Anfang eines andern Gedichtes, in dem auch die Mittheilung eines grossen Mysteriums verheissen wird, von dem wir aber in sieben Doppelversen vor lauter pompösen Reden nicht erfahren, um was es sich handelt. Hat nun das mitgetheilte Fragment einen ähnlichen Anfang gehabt, so wird Nichts von Bedeutung fehlen, und wir erhalten hier eine authentische Mittheilung darüber, wie die Samaritaner ihren Messias dachten. Ihre Lehre war (und ist) diese:

..... und zur Zeit, da er geboren worden sein wird in Frieden, geht seine Erhabenheit auf am Himmel und auf Erden und sein Stern inmitten seiner Verwüstung. Und wenn dieser Ta'eb erwächst, wird sein Sieg enthüllt werden. Und Jahveh wird ihm zurufen und ihn seine Gesetze lehren, (5) ihm ein Buch verleihen und ihn mit seiner Prophetie bekleiden, und in seiner Macht (Wahrheit) wird stehen das Wort vom Terahsohne (Abraham) [aus Genesis, 15, 17, wo es heisst]: "Und die Sonne neigte sich zum Untergang", und wo die Worte: "Und siehe ein rauchender Ofen" (mystisch) bedeuten, dass er in seinem Tempel wohnt, und die Worte von der "Feuerfackel" bezeichnen, dass er über dem Heiligthum seines Hügels thront 1). Und Israel wohnt in Sicherheit und ist gläubig 2) unter dem

<sup>1)</sup> Jahveh ist im Allerheiligsten von Rauch verhüllt, und die Opferfeuer brennen. Sollte das Untergehen der Sonne auf das Sinken der irdischen Feinde der Samaritaner zu beziehen sein?

<sup>2)</sup> Die Übersetzung ist unsicher. Ist האכן Aphel (Petermann, Gram.), so ist so zu

Schutze der Furcht vor ihm [eventuell: "seiner Gottesfurcht"]. (10) Und die Stiftshütte wird (wieder) enthüllt werden und ihre Zeltpflöcke stehen, und die Feuer- und Wolkensäule und die Altäre und das Räucherwerk und der Tisch und der Leuchter und die Bundeslade und ihre Steintafeln und ein Kerub hier und da an der rechten und linken Seite. Und der Priester wird die Pfanne nehmen und sein Räucherwerk räuchern (15) und in die Stiftshütte hineingehen und für sich, sein Haus und ganz Israel die Sühne vollziehen und sein Brandopfer darbringen. Er wird sein am ?? in Frieden vollbringen und seine Opfer opfern und die Freude wird erneuert werden, und alle Völker gefesselt. Und er (der Ta'eb) wird die Sprache der Juden (Ibrim) verwirren, und die Sprache seines (echten) Hebräerthums wird geoffenbart werden. (20) Und es wird erhaben sein die Academie der Gelehrten, die Einsicht besitzen, und nichts Andres wird diesen (Ta'eb) verhüllen, nichts über und unter ihm, sondern ein immerwährendes Königreich bis zu seinem letzten Tage [d. h. bis zu seinem Tod] bestehen. Und der Feind wird auf seinem Thurme stehen und seinen Spruch erheben und diese Herrlichkeit sehen und in seiner Rede sagen: (25) Wie herrlich sind deine Zelte, o Ta'eb, und wie weit seine Wohnplätze! Wasser wird aus seinem Eimer fliessen, und sein Wesen gross werden, sein König grösser sein als Gog, und sein Reich erhaben, und er wird eilf Völker beherrschen. Das ist es, was in seiner Thora von ihm gesagt wird.

Und die Völker und die da hinaufziehen (zum Garizim) werden ein jeglicher zu seiner Sippe sprechen: (30) Alles, worin wir befangen waren, ist Lüge; dieser aber ist es, dessen Gesetz die Wahrheit ist. Steht auf, (ihr.) seine Söhne; wir wollen zu ihm ziehen und unter den Schatten seines Gebälkes (Daches) gehen. Und sie werden kommen und an ihn glauben und an Moses und seine Thora (Lehren). Und die Juden werden sagen: Wir wollen in sein Gesetz eintreten, verflucht sei Ezra und seine Worte, die er in seiner Bosheit schrieb! (35) Der Berg Garizim ist heilig und nicht ist unter den Bergen seines Gleichen; dort wird sich der Ta'eb freuen und seine Weisheit von Herzen aus-

übersetzen; es kann aber auch Pael sein, und dann bedeutete es: "er (der Ta'eb) macht fest". Je nach der Bedeutung des Verbs muss dann מון ורארגן in מון ורארגן in gewendet werden.

sprechen (antworten). Gesegnet sei Israel und sein Same (seine Nachkommen), desgleichen nicht unter den Völkern ist. Es besitzt etwas (den Garizim), das dem Sinai entspricht. Das ist der Ta'eb und seine Majestät.

Segen von mir über ihn; möge er zu dem Ziele der Weissa-

gung über ihn gelangen!

(40) Segen von mir über ihn; möge er in sein Kriegslager kommen!

Segen von mir über ihn; möge er zu seinem Siege gelangen! Segen von mir über ihn; möge er seine Stätte überschatten! Segen von mir über ihn, bis er in sein Haus eingeht! Segen von mir über ihn und die Reinen, seine Väter!

(45) Der da stehen wird wie sie und seine Gaben empfangen. Der Friede Jahveh's und sein Segen über Moses, den Sohn Amram's, der uns in seinem Buche dies Geheimniss und sein mysteriöses Wesen offenbart hat. Wer da sagt, der Prophet sei wie M. (Mose), wird sehen, was seine Majestät ist.

Es sei gestattet, in einigen Worten die Bedeutung des vorstehenden Textes zu beleuchten, und besonders darauf hinzuweisen, dass wir in demselben, obwohl das Gedicht jung sein mag, eine uralte Form des Messiasglaubens vor uns haben.

Dass die Samaritaner im ersten christlichen Jahrhundert einen Messiasglauben hatten, kann nach Joh., 4, 25, nicht füglich bezweifelt werden; dunkel bleibt dabei, ob derselbe bei ihnen selbständig erwachsen, oder ob er ein Import von Jerusalem ist, der bei oder bald nach Begründung des samaritanischen Gemeinwesens Eingang gefunden hat. Nehmen wir dies an, so muss es doch auf die Entlehnung der blossen Idee, und zwar in einer sehr primitiven Form, beschränkt werden, denn die Einzelheiten der jüdisch-prophetischen Messiasvorstellung konnten die Samaritaner nun und nimmer annehmen, da sie unabtrennbar mit dem Geschlechte David's und der Stadt Jerusalem verknüpft sind, beide aber den Samaritanern für unheilig gelten. Je fester die Samaritaner den Prophetencanon ablehnten und die Propheten verwarfen (Juynboll, Lib. Josuæ, p. 307), indem sie sich auf den Pentateuch beschränkten, um so mehr mussten sie die

aus ihnen entwickelten jüdischen Messiasvorstellungen zurückweisen, und was sie vom Messias glaubten - gleichgültig, ob die Idee ursprünglich gemeinsames Gut der Juden und Samaritaner war, oder ob sie von den Jerusalemiten entlehnt, oder bei den Samaritanern selbständig erzeugt ist -, einzig und allein auf den Pentateuch stützen. Zudem erklärten sie ja den Pentateuch an sich für allein genug, da kein Prophet wie Moses nach diesem gesandt sei (Deut., 34, 10), und somit die Propheten entweder dasselbe mit geringerer persönlicher Auctorität gesagt haben müssten, was schon im Pentateuch steht — was überflüssig —, oder aber Zusätze zu demselben gemacht hätten — was ganz unmöglich. Heisse es doch im Pentateuch selbst: "Ihr sollt nichts hinzufügen und nichts fortlassen...". Vgl. Abu'l-Fath, Annales, ed. Vilmar, p. 99 ff. Für diese Lehre, die in der angeblich vor Ptolemæus gehaltenen Disputation der Samaritaner und Juden vorgebracht wurde, darf man hohes Alter darum voraussetzen, weil die Disputation nicht nur an den Inhalt des Aristeasbriefes erinnert, sondern auch bei Josephus, Ant., 13, 3, 4, ausdrücklich erwähnt wird, und bei dieser Erwähnung sogar zwei Eigennamen zusammenfallen. Die samaritanischen Sprecher nennt Josephus nach dem Vulgärtexte Σαββαῖος und Θεοδόσιος (was die Handschriften bieten, weiss ich nicht), und von diesen ist Θεοδόσιος sicher in Θεόδοτος zu ändern, da bei Abu'l-Fath, p. 95, l. 11, der samaritanische Bericht یهروطه (andre Lesarten: سرمکه und کهروطه) bietet, was in der Punktierung vollkommen mit Θεόδοτος übereinkommt, sodass Josephus und Abu'l-Fath zusammentreffen. Übrigens mag aus Rücksicht auf Aram entstanden sein. Für den zweiten Namen, Σαββαῖος, hat Abu 'l-Fath κανω, شويله , سومله , sodass wenigstens der erste S-Anlaut und der zweite Labial stimmen. Den jüdischen Sprecher nennt Josephus 'Ανδρόνικος ὁ Μεσσαλάμου, Abu 'l-Fath ; Ersteres kann griechischer Currentname für den Juden Eleazar gewesen sein. Hat aber Abu 'l-Fath hiernach Quellen vor sich gehabt (er nennt die unmittelbaren Quellen selbst, p. 5, l. 7), welche auf alte Grundlagen zurückgehen, und geht andrerseits der Inhalt seiner Auseinandersetzung nicht über das Niveau des Aristeasbriefes 1)

<sup>1)</sup> Sofern Abu 'l-Fath vom Übersetzen in einzelnen Räumen spricht.

hinaus, so dürfen wir die Ablehnung der jüdisch-prophetischen Form der Messias-Idee im ersten Jahrhundert unsrer Zeitrechnung für gesichert ansehen, während doch gleichzeitig Joh., 4, 25, das Vorhandensein einer Messias-Idee und des Namens Messias beweist. Der Name Messias ist aus dem Pentateuch nicht zu erklären. Die späteren Samaritaner behandeln ihn darum als ein dereinst zu offenbarendes Geheimniss; sie sagen, dass der erste Buchstabe des zukünftigen Nabi ein M sein werde, wobei man auch an Moses denken kann (Juynboll, Lib. Josuæ, p. 52), und nennen den Messias sonst Ta'eb, was wörtlich nur "der Zurückkehrende", "der Revenant" bedeutet. Dieser Ta'eb gilt ihnen als sterblich; sein Grab wird bei Nablûs, neben Joseph's Grabe sein; alle Völker werden sich ihm unterwerfen, die Thora annehmen und den Garizim als heiligen Berg ansehen, und durch ihn wird die Stiftshütte wieder auf dem Garizim aufgerichtet werden. So lehren sie nach ihren alten Büchern und berichten an die vermeintlichen Samaritaner in England im Jahre 1684 (Juynboll, a. a. O.).

Die Existenz der Messias-Idee, wobei der Name Messias nicht samaritanischen Ursprungs ist, lässt sich also vom ersten Jahrhundert an im Umrisse nachweisen; nähere Nachrichten finden wir in unserem Liede, die wir betreffs der chronologischen Speculationen, die mit der Lehre vom Ta'eb verbunden worden sind, aus anderen Quellen ergänzen können, wobei namentlich ihre Lehre von der Panûtha, d. h. der schematischen Construction der Weltgeschichte nach Heilsperioden, die Vilmar reconstruiert hat, in Betracht kommt. Die Lehre wird in dem Gedichte allein auf den Pentateuch begründet; sie ist eine geheimnissvolle; wer sie leugnet, wird dafür dereinst gestraft werden. Das ist der Sinn von Vs. 46-48. Der Ta'eb wird von reinen Vätern abstammen, Vs. 44, und darunter ist ohne Zweifel die Familie des Hohenpriesters zu verstehen, wie sich aus der dem 'Aqbûn, dem Hohenpriester zur Zeit Hadrian's, zugeschriebenen Rede ergibt, in welcher er sterbend seinem Sohne Nathanael weissagte: "Gott wird aus dir einen Nachkommen entstehen lassen, der stärker ist als dies ungläubige und gewaltthätige Römervolk" (Juynboll, Lib. Jos., Cap. 48). Der Berichterstatter findet diese Weissagung durch die Geburt des Baba Rabba erfüllt. Später wird die Geburt des Ta'eb immer weiter verschoben; in unsren Tagen erwarteten die Samaritaner sein Auftreten im Jahre 1858; sie wussten aber im Jahre 1853 noch nicht, wer aus ihrer Mitte es sein werde (Petermann, Reisen im Orient, I, 284).

Die Grundstelle des Pentateuch, Deut. 18, 18, auf welcher die samaritanische Messiaslehre beruht, erwähnt das Gedicht nicht; möglicher Weise war sie in dem verlorenen Eingange benutzt; dagegen benutzt dasselbe Genes., 15, und Num., 24, um daraus vermittelst mystischer Exegese seinen Stoff zu ziehen. Auf das Vorhandensein mystischer Speculation hat Gesenius (Carm. Sam., 99) schon hingewiesen und ein Beispiel allegorischer Exegese p. 92 zu entdecken geglaubt; deutlichere Belege bietet uns Vs. 6-8: Das Wort des Abraham in der Stelle "die Sonne neigte sich zum Untergang" (Genes., 15, 17) wird in seiner Kraft 1) bestehen, wo das Wort vom "rauchenden Ofen" mystisch darauf zu beziehen ist, dass dieser (nämlich der Ta'eb) in seinem Hause weilen wird, während die "Feuerflamme" (כפרד אניגו) andeutet, dass er auf seinem heiligen Hügel, dem Garizim, wohnen wird. Es wird also aus der Stelle herausgelesen, dass der Ta'eb auf dem Garizim residieren wird. — In der apocalyptischen Deutung dieser Stelle sind die Samaritaner mit den Juden einig; natürlicher Weise wenden sie dieselbe aber in ihrem Sinne an. Die Juden leiten aus Vs. 12 eine ganze Geschichtsconstruction her, die nach Danielischer Analogie gedacht ist und in das Weltgericht ausmündet (Targ. Jonathan und Jeruschalmi), sehen aber in dem rauchenden Ofen und der Feuerstamme ein Bild der Hölle (Jonathan), worüber dann in Bereschith Rabba, fol. 100b der Stettiner Ausgabe, weiter phantasiert wird.

Auch die andre Stelle (Num., 24) wird von beiden Parteien messianisch gefasst. Ihre Einwirkung zeigt sich zuerst in Vs. 2: "Sein Stern wird aufgehen inmitten seiner Verwüstung" 2), denn dieser Stern stammt aus Num., 24, 17; höchst auffallend ist aber dabei der Ausdruck sein Stern, denn er erinnert an das Wort der Magier an Herodes: εἴδομεν γὰρ αὐτοῦ τὸν ἀστέρα; er

<sup>1)</sup> Zu סרכותן vergleiche ich: מרכותן anhängen, Pa.: sich anklammern.

<sup>2)</sup> Zu שמו muss שמו Wurzel sein. Es mag den Sinn haben: "inmitten der zur Zeit des Auftretens den Ta'eb umgebenden Verwirrung aller Dinge". An שְׁמֵי kann man nicht denken.

bezeichnet einen astrologisch andeutenden Stern, der mit der Berechnung der Heilsperioden (Panûtha, ايام الرضوان) zusammenhängen mag. Weiter beruht Vs. 23-27 ganz auf Num., 24, 5-7; der Israel feindliche Bileam ist zum Typus des Feindes der Endzeit geworden; wie jener auf der Höhe, so sieht dieser auf seinem (Belagerungs-?) Thurme die Herrlichkeit Israel's unter dem Ta'eb und spricht: "Wie herrlich sind deine Zelte, o Ta'eb, und wie gross seine Wohnsitze!" was nachgebildet ist den Worten Bileam's: מה טבן אהליך יעקב ומשכנותיך ישראל im hebræo-samaritanischen Texte, denen das samaritanische Targum genau entspricht. Auch wenn der Feind weiter sagt: "Wasser fliesst von seinem Doppeleimer" (בלבן ist Dual 1), was dem Samaritaner bedeutet: "er wird reiche Nachkommenschaft haben" - und: "Sein König wird höher sein als Gog", der hier also richtig als König von Magog gedacht ist, so folgt der Dichter dem samar. Texte, Num. 24, 7: עורום מנוג מלכו, und desgleichen in den Worten: ותתנשא כולכותו, die auch im sam. Targum ausgedrückt sind. Die ganze messianische Deutung dieser Stelle ist nun aber uralt, denn der Samaritaner geht mit der messianischen Fassung der Septuaginta parallel. Die Sept. paraphrasieren: "Wasser fliesst aus seinem Doppeleimer und sein Same reicht über weite Wasser" so: Ἐξελεύσεται ἄνθρωπος ἐκ τοῦ σπέρματος αὐτοῦ καὶ κυριεύσει ἐθνῶν πολλῶν καὶ ὑψωθήσεται ή (so schon Field) Γων βασιλεία καὶ αὐξηθήσεται (ΝΥ)) βασιλεία αὐτοῦ. Die Deutung der Wasser auf Völker ist gewöhnliche Allegorie.

Mit dieser Deutung ist das ganze jüdische Alterthum einverstanden; selbst Aquila hat für den "Agag" des masorethischen Textes "Gog". Vgl. Field, Hexapla, zur Stelle, und den hexapl. Text aus Cod. Mus. Britt. Acc. 14437 in Lagarde's Prætermissa, wo von Aquila doppelte Überlieferung: (respective (respective (a) ) neben 
<sup>1)</sup> Das samar. Targ. hat מכרון, was Uhlemann durch rami, Zweige, übersetzt; es liegt aber nahe, an בַרָּאָם, Tragstangen, und בַּרָאָּם, Kelter, zu denken.

Abgesehen nun davon, dass die Targumim nach dem masorethischen Texte "Agag" bieten, also dogmatisch zu den Juden stehen, deuten sie sachlich wie die Hellenisten; es genügt Vs. 7 aus Ongelos anzuführen: "Gross wird der König sein, der aus seinen (Jacob's) Söhnen verherrlicht werden wird, und er wird über viele Völker herrschen, und sein (Israel's) König wird stärker sein als Agag, und sein Königthum erhaben". Wie dies gemeint ist, das ersieht man aus dem jerusalemischen Targum, welches sagt: "Ihr König wird für ihre Söhne erstehen und ihr Erlöser aus ihrer Mitte, und er wird unter ihnen weilen und ihnen ihre Exulanten sammeln aus der Stadt ihrer Feinde, und ihre Söhne werden wohlsein unter den Völkern, und er (der messianische König) wird stärker sein als Saul, der Agag, den Amaleqiter-König, verschonte, und das Königthum des Königs Messias wird erhaben sein". - Dass Agag und Saul hier nicht wirklich passend stehen, dass Gog besser passt, ist leicht zu sehen. Agag ist hier ebenso räthselhaft wie er räthselhaft ist als Vater des Haman; beides muss zugleich gelöst werden. Die diesen Citaten aus Num., 24, beigesetzten Stichen: "Seine Kraft wird gross, und sein Königthum erhaben sein" beziehen sich auf den Ta'eb und sein Reich.

Den aus der Thora abgeleiteten Voraussagungen über den Ta'eb wird schliesslich beigefügt der Satz: יומלך אחר עשר גוים, "er wird eilf Völker beherrschen". Was darunter zu verstehen ist, kann man nicht auf den ersten Blick erkennen; ein kleiner Umweg aber über den jüdischen Midrasch wird die Schwierigkeit lösen.

Am Ende der Betrachtung über Genes., 15, in Bereschith Rabba, Parasche 44, sagt R. Dostâj von R. Samuel bar Nahman, in Genes., 15, 20—21, fehlten unter den Völkern die Hivviter; an ihrer Stelle seien die Rephaim eingesetzt. Man hat also über die hier

genannten zehn Völker reflectiert und es verwunderlich gefunden, hier nicht die sonst übliche Siebenzahl von Völkern, die Israel beerbte, angeführt zu sehen. Zugleich wird bemerkt, dass gerade die Hivviter fehlten, die sonst zu der üblichen Siebenzahl von Völkern gehören.

Das ist für den Standpunkt der midraschischen Exegese eine άπορία. Wie ist sie zu lösen? Einfach durch Appell an die Zukunft, durch messianische Beziehung, denn so geht der Midrasch weiter: Rabbi Helbo von Abba von Johanan hat gesagt: Gott hatte (ursprünglich) die Absicht, ihnen zehn Völker zu unterwerfen, darunter nach Gen., 15, 20, die Qeniter, Qenizziter und Qadmoniter; thatsächlich hat er ihnen aber nur sieben unterworfen, unter denen statt der sonst genannten Hivviter hier die Rephaim erscheinen. [Dies erklärt den oben berichteten Ausweg des R. Samuel.] Folglich hat Israel noch drei Völker zu beanspruchen, doch welche sind dies? Die im Text genannten Qeniter, Qenizziter und Qadmoniter existierten zur Zeit der Midraschgelehrten nicht mehr; sie setzen also drei andre Namen ein, aber Andre andre. Denn Rabbi sagt: Arabien, die Salmaje und die Nabatäer 1); hingegen meint R. Simeon ben Jochaj: Damaskus, Asia und Hispania, und R. A... ben Jacob: Asia, Thracia und Karthagena, die Mehrzahl der Lehrer aber: Edom, Moab und den Erstling der Ammoniter, wofür sie Deut., 2, 5, 9, anführen und den Qenizziter als von Esau (Edom) stammend bezeichnen, den Qeniter und Qadmoniter aber als zu Ammon und Moab gehörig rechnen. In den Tagen des Messias werden diese Israel unterworfen, um das Wort Jahve's zu erfüllen; zur Zeit waren nur sieben Völker den Israeliten untergeben. - Für die Zeit, in der diese Betrachtungen angestellt sind, ist es wichtig, dass die Salamier und Nabatäer von Rabbi erwähnt werden; die Speculation gehört in das erste christliche Jahrhundert; das Nabatäerreich endete 106 p. Chr. Vgl. Euting, Nabatäische Inschriften, Nro. 2, pag. 28 und 87.

Das hohe Alter der Speculation wird nun auch weiter durch die LXX bestätigt. Wir sahen oben, dass man unter den zehn, beziehungsweise sieben Völkern die Hivviter vermisste. Die LXX helfen dem ab, indem sie in Vs. 21 die Edasou ergänzen; hier-

<sup>1)</sup> Der Text schreibt: צוטווא.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

durch aber werden aus den zehn Völkern eilf. Da nun der samaritanisch-hebräische Text sowie der Targum dasselbe thun — nur schieben die LXX die Εὐαῖοι vor den Γεργεσαῖοι ein, die Samaritaner aber nach denselben —, so sieht man nicht nur, wie diese Lesart aus Speculation erwachsen und unecht ist, sondern auch, wie dann die Messiasforscher unter den Samaritanern dazu kamen, dem Ta'eb die Herrschaft über eilf Völker zuzuweisen.

Was weiter Vs. 10-20 von der Herstellung der Stiftshütte, des Cultus und des Synhedriums (מיתוביתא) gesagt ist, folgt aus der Thora ganz von selbst, da nach ihr der Cultus ewig sein soll; nur die Wiederoffenbarung der Stiftshütte, Vs. 10, bedarf zum Verständnisse des Hinweises auf die samaritanische Variante der Legende von der Rettung der heiligen Gefässe in den Nebo durch Jeremias, 2. Maccab., 2. Sie ist im Liber Josuæ ed. Juynboll, Cap. 42, überliefert; es sollen nämlich im Jahre 361 der Gnade die Zeichen der göttlichen Gnade aus dem Tempel verschwunden sein. Darum habe der Oberpriester 'Uzzî ((5:5)) die heiligen Geräthe gesammelt, die aus der Stiftshütte in den Tempel hinübergenommen seien, und sie in einer ihm von Gott auf dem Garizim gezeigten Höhle verborgen. Die zum Zeichen an den Höhleneingang gesetzte Inschrift sei am andern Tage verschwunden, und Niemand wisse jetzt, wo die Höhle sei. Das Alter dieser Fabel bei den Samaritanern ergibt sich aus Josephus, Ant., 18, 4, 1, wo ein betrügerischer Demagoge die Samaritaner in der Zeit des Pilatus aufhetzen will und ihnen verheisst, auf dem Garizim zu zeigen: τὰ ἱερὰ σκεύη τῆδε κατορωρυγμένα, Μωϋσέως τῆδε αὐτῶν ποιησαμένου τὴν κατάθεσιν. Hier ist der Name "Μωϋσέως" trotz Juynboll, 1.1., p. 303, sicher falsch; schloss sich der Impostor an eine Sage an, dann musste er sie richtig vortragen; die Sage kann Moses hier nicht eingestellt haben, und darum kann man den Impostor trotz aller möglichen Unwissenheit, die man ihm ohne jeden berechtigten Grund andichtet, nicht von Moses reden lassen; damit hätte er keinen Glauben gefunden. Und was haben die Handschriften in Wahrheit? Noch Abu 'l-Fath, ed. Vilmar, p. 39, l. 10, berichtet dieselbe Geschichte von 'Uzzî.

Im Zusammenhang seiner Erzählung erwähnt das Buch Josua auch die 70 Ältesten (السبعيري الحكما المختاريدي, p. 10 und 17)

aus Num., 11, 16, und das erklärt uns Vs. 20, die Verheissung der einstigen Wiederherstellung dieses Synhedrions.

Wir betrachten nun weiter, was das Gedicht über das Verhältniss zu andern Völkern, und speciell zu den Juden, lehrt (Vs. 29-35 u. 19). Die Heiden werden das Gesetz, das der Ta'eb lehrt, annehmen und unter den Schatten seines Daches (Genes., 19, 8) gehen, die Juden aber werden sich von ihrer Thora zu der samaritanischen wenden. Hierbei kommt denn der ganze Hass zum Ausdruck, mit dem die Samaritaner Ezra verfolgen. Die Gründe desselben berichtet Abu 'l-Fath, pag. 74: "Das Ärgste, was den Juden in den Sinn kam, ist, dass Ezra und Zûrbîl (Zerubbabel) ihnen eine neue, von der ebraischen Schrift verschiedene, erfanden, die aus 27 Buchstaben (die Finalbuchstaben sind zugezählt) besteht, und die sie in das heilige Gesetz schlauer Weise brachten 1), indem sie dasselbe in die Schrift übertrugen, die sie erfunden hatten. Sie übergingen viele von den Abschnitten des heiligen Gesetzes, wegen des vierten Abschnittes 2) der zehn Gebote und der Erwähnung des Berges Garizim und seiner Grenzen im Gesetze; sie setzten hinzu und liessen weg, vertauschten und corrigierten". Darum sagt denn Vs. 35, der Garizim sei heilig, kein Berg (also auch nicht der Tempelberg in Jerusalem) ihm gleich. Bibelfälschung, Schriftänderung und Tempelbau in Jerusalem waren Ezra's Verbrechen, den darum dereinst die Juden verfluchen werden.

In Beziehung hierzu scheint Vs. 19 zu stehen, dessen zweite Hälfte deutlich besagt, dass der reine Hebraismus geoffenbart werden wird. Damit ist die samaritanische Art, das Hebräische zu lesen, gemeint; ihre eigne Schrift, und darum auch ihre Aussprache, wie ich schliesse, nennen die Samaritaner ja bekanntlich Tbrânî, عبراني, die Quadratschrift dagegen: Jehûdî, عبراني. Ist nun dies der Sinn der zweiten Vershälfte, so wird die erste räthselhaft, denn übersetzen wir בכל לשן העברים: "Er wird die Sprache der Ibrim verwirren", so kann man unter "Ibrim" nicht die Samaritaner verstehen, was es neben עבראותן doch billiger Weise bedeuten müsste, sondern die Juden; diese aber

<sup>1)</sup> Text: وتظرفوا السي الشريعة المقدسة, was wohl auch übersetzt werden kann: "sie brachten affectierte Eleganz (der Schrift) in die Thora".

<sup>2)</sup> Text: السورة الرابعة: Gemeint sind die Zusätze der Samar. in Exod., 20, 17 ff.

nennt das Gedicht: דיהודים. Es liegt nahe, statt צי zu lesen: יבנן, da ל u. j in den samar. Handschriften sehr ähnlich sind, und dann zu übersetzen: "Er wird die Sprache der Samaritaner lehren", was בנן Deut., 32, 10, bedeutet, und ich halte diese Verbesserung für sicher, aber die Handschrift hat deutlich , womit ich keinen passenden Sinn gewinnen kann. Vs. 19 u. 20 verbinden die Lehrthätigkeit des Ta'eb mit der Einrichtung eines Synhedrions in ganz passender Weise, denn eine Vertretung für sein Wirken gebraucht der Ta'eb, weil er nicht ewig lebt, und das sagt uns schliesslich Vs. 22, nach welchem das Reich dauernd besteht אל יום אחריתו, bis zum Tage des Endes, das ist: des Todes des Ta'eb. Sein Lebensalter wird hier nicht berechnet. Petermann, Reisen, I, p. 284, theilt mit, dass ihm die Samaritaner ein Leben von 110 Jahren zuschreiben. Der Grund hierfür ist leicht zu finden. Der Ta'eb ist nach ihnen nicht grösser, sondern geringer als Moses; da dieser 120 Jahre lebte, muss dem Ta'eb etwas abgezogen werden, analog wie der kluge Schäfer im Märchen den Kaiser um einen Silberling billiger schätzt als den Messias.

Über die Lehre vom Ta'eb und ihren Zusammenhang mit den samaritanischen Gnadenperioden und mit der Lehre von Auferstehung und Gericht, die bei ihnen ebenso wenig wie bei den Juden jemals folgerichtig entwickelt worden ist, hat Vilmar in der Ausgabe des Abu 'l-Fath, p. XL ff., eingehend gehandelt. Er deutet hier, wie Andre vor ihm, als Particip von als "Zurückführer", zugleich aber auch als "Büsser", und belegt dies mit einer Stelle aus Abu 'l-Hasan's Kitâb et-Tauba. In unserem Gedichte findet sich davon keine Spur, und die angezogene Stelle beweist wohl, dass die Menschen Busse thun sollen, damit der Ta'eb kommt, nicht aber, dass der Ta'eb ein Büsser ist. Man vergleiche dazu Matth., 3, 2: μετανοεῖτε, ἤγγικεν γὰρ ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν. Das dort von Abu'l-Hasan angezogene Beschneidungslied des Marqa, das in derselben Gothaer Handschrift 963 steht'), der ich unsern Text entnommen habe, enthält den Vers:

ילידה דאתילד ימטי לתאבה : ונוניו לשלמות עלמה

<sup>1)</sup> Aber in jedenfalls gekürzter Redaction, denn gerade die von Abn'l-Ḥasan angeführten Worte fehlen darin.

d. h.: "Das Kind, das geboren ist, möge den Ta'eb 1) erleben, und seine Nachkommenschaft bis zum Ende der Welt dauern", wofür in der Gothaer Handschrift entsprechend zu stehen scheint:

ילידה דאמטו : מלבש בגזרתה ישפר ויקלע : וימטי לדרג סיבותה

d. h.: "Das Kind, das sie bringen, mit der Beschneidung geschmückt, möge schön werden und gelangen und kommen zu der Lebensstufe des Greisenalters". Auch in den übrigen Citaten aus Marqa steht nichts von der Busse des Ta'eb. Wir werden daher die Deutung "Büsser" fallen lassen müssen, desgleichen auch die vom "Zurückbringer", nicht nur, weil im commentierten Gedichte von einer Zurückführung durch den Ta'eb nirgend die Rede ist, sondern auch, weil aramäisch pincht "zurückführen" bedeutet, sondern einzig und allein "zurückkehren", und auf das Hebräische sollte man sich bei der auch dort für das Participium durchaus nicht erwiesenen causativen Bedeutung doch nicht berufen.

Als Bedeutung von Ta'eb ist nur die "der Wiederkehrende" zulässig, wie De Sacy und Juynboll behauptet haben, aber nicht der wiederkehrende Moses, denn der Ta'eb ist geringer als Moses, nach Deut. 18, 18, sondern der wiederkehrende weltliche Fürst<sup>2</sup>). Zur Erläuterung wiesen wir darauf hin, dass die Samaritaner in ihrer Geschichtsdarstellung von Anfang an die priesterliche und die königliche Gewalt scheiden; die priesterliche Gewalt eignet dem Hause des Pinhas (Finasch), die königliche dem Josua, dem Nachkommen Joseph's (Vilmar, l.l., p. XXXVIII ff.). Darum verspricht das Volk (Josua, ed. Juynboll, Cap. 11) seinen Gehorsam erstens dem Josua und dann dem Oberpriester 3), und السبع والطاعة ... لامرك ايها الملك ولامر امامنا) Richter und sich selbst nennt Josua menschlich und engelhaft (Josua, Cap. 29 und p. 200: الناسوتي والروحاني). Vor seinem Ende setzt Josua einen Nachfolger als König ein, und die Richter erscheinen darum im samaritanischen Josua (Cap. 39)

2) Bei Vilmar, l.l., p. XLV, wird der Ta'eb als Schüler und Nachfolger des Moses bezeichnet.

<sup>1)</sup> Vilmar übersetzt "assequatur pœnitentiam (restitutionem). Unsrer Fassung entspricht die jüdische Formel in den Gebeten: יבוא במהרה בימונן.

<sup>3)</sup> Der Oberpriester heisst technisch , Vilmar, l.l., p. XCVIII.

als Könige, denen Josua vorschrieb, Alles in Übereinstimmung mit dem Statthalter Gottes (ولي الله) zu thun und ihn zu consultieren. Hier zeigt sich die Unterordnung des Königs unter den Priester. Der Oberpriester aber ist bei den Samaritanern stets vorhanden gewesen; was fehlte, das war und ist der König. Dieser wiederkehrende König ist der Ta'eb, nicht ein Moses redivivus, sondern sozusagen ein Josua redivivus. Von hier aus fällt denn auch Licht auf Vs. 10 ff. unseres Gedichtes. Mit dem Erscheinen des Ta'eb wird der Ort, wo die Stiftshütte verborgen ist, offenbar - dieselbe wird wieder hergestellt -, und der Priester tritt in volle Wirksamkeit; von dem Könige aber werden die Völker im Zaume gehalten und können den Cultus nicht wieder stören. Der Ta'eb selbst ist von Gott unterrichtet (Vs. 4), in Besitz der Schrift gebracht und mit Prophetie ausgerüstet, weil nach Deut. 18, 18 ein Prophet wie Moses kommen muss.

Fassen wir nun das Ergebniss zusammen, so ist die samaritanische Lehre vom Ta'eb diese:

Es wird am Ende der Zeiten (die specielle Berechnung wechselt) ein Mann aus reinem Geschlecht geboren, der als siegreicher König die Völker — näher die eilf Völker aus Gen., 15, 20 Sam. u. LXX. — unterwerfen wird, und den diese so fürchten, dass sie Israel (d. h. die Samaritaner) in Ruhe lassen.

In seiner Zeit wird die Stiftshütte wieder offenbart und der Cultus vom Priester 1) hergestellt, der neben — genauer über — dem Könige steht. Die echt hebräische Sprache, Schrift und Textform wird gelehrt und ein Synhedrion hergestellt werden. Dieser Zustand dauert bis zum Tode des Ta'eb; das Synhedrion sorgt dann für die Zukunft; es ist aber nicht ausgeschlossen nach unserem Texte, dass die Nachkommen des Ta'eb als Könige folgen; dies ist vielmehr aus andern Gründen wahrscheinlich.

In seiner Lebenszeit erfolgt die Bekehrung der Völker, und in's Besondre der Juden, zur samaritanischen Religion.

Der Ta'eb ist wesentlich politischer Fürst, unter dessen Schutze der Cultus vollzogen wird, nicht religiöser Lehrer oder gar Er-

<sup>1)</sup> Man beachte, dass "Priester" steht, nicht "Oberpriester". So reden auch Ezechiel und Zacharja (6,13). Vgl. unten.

löser. Mit der Lehre von der Auferstehung und dem Weltgericht hat diese politische Messias-Idee gar keinen Zusammenhang. Dass die Samaritaner wie die Sadducäer die Auferstehung leugneten, bezeugt ausdrücklich Origenes (ed. De La Rue, II, 365. III, 811) und der kleine jerusalemische Talmudtractat מככת כותים am Schlusse (Septem libri talm., ed. Kirchheim, p. 36), wo es heisst: "Wann nimmt man die Samaritaner in das Judenthum auf? Wenn sie den Garizim verleugnen und Jerusalem und die Wiederbelebung der Todten annehmen". - Der kleine Tractat zeigt, dass Juden und Samaritaner vielfach im practischen Leben miteinander verkehren mussten, und legt es nahe, an Ideeneinflüsse hin und her zu denken. Dass die später bei den Samaritanern eingedrungene Lehre von der Fortdauer nicht wirklich durchgebildet ist, ersieht man aus Petermann's Reisen, I, 284-285. Sie vermochten das Dogma nicht zu bewältigen, worin sie das Schicksal der Juden im Mittelalter theilten. Vgl. meine "Prophetie des Joel", p. 245 ff.

Schon Vilmar hat, wie mir scheint, mit Recht darauf hingewiesen, dass in Abu'l-Fath's Annalen sehr alte Stoffe in junger Darstellung vorliegen. Dasselbe gilt von der dargelegten Ta'eblehre. Die Reflexionen, welche der samaritanischen Verwerthung von Genes., 15, 20, zu Grunde liegen, finden wir schon im ersten Jahrhundert im Midrasch, sowie in den Septuaginta; die Behandlung von Num. 24 ist allgemein angenommen, auch bei den Targumisten, sogar bei Philo, Vita Mosis, I, 52, wo Vs. 7, mit Beseitigung von Gog, obwohl die LXX ihn haben, so gedeutet wird: Έξελεύσεται ποτε ἄνθρωπος έξ ύμῶν καὶ ἐπικρατήσει πολλῶν (nicht eili) ἐθνῶν, καὶ ἐπιβαίνουσα ή τοῦδε βασιλεία καθ' ἐκάστην ἡμέραν πρὸς ὕψος ἀρθήσεται. Die im Garizim verborgenen heiligen Gefässe kennt schon Josephus; die litterarische und schriftändernde Thätigkeit Ezra's der Talmud Sanhedrin, 22b infr. u. Jerus. Megilla, 71a, kurz der gesammte Stoff, aus dem die Schilderung des Ta'eb zusammengesetzt ist, ist uralt, und daraus dürfte sich ergeben, dass die Lehrform selbst uralt ist, dass wir eine Messias-Idee nach samaritanischer Form vor uns haben, wie sie schon im ersten christlichen Jahrhundert vorlag, als der schwärmerische Gläubige seine Volksgenossen auf den Garizim einlud (Jos., Ant., 18, 1, 4), eine politische Messias-Idee, wie sie das Evangelium auch bei den Jerusalemiten vorauszusetzen zwingt, wenn das Volk sagt: εὐλογημένη ή ἐρχομένη βασιλεία τοῦ πατρὸς ἡμῶν Δαυίδ (Marc., 11, 10), und: εὐλογημένος ὁ ἐρχόμενος βασιλεὺς ἐν ὀνόματι Κυρίου. Aber hier ist der König als David's Sohn gedacht.

Und dies nun führt uns auf die bekannte, aber unseres Wissens bisher unerklärlich gebliebene Lehre der Juden von einem doppelten Messias, dem Messias, der ein Sohn Ephraim's oder auch Joseph's genannt wird, und dem Messias, dem Sohne David's. Der Messias, der Sohn Ephraim's ist kriegerisch und wird sterben, nach Talmud Succa, 52° med., sogar getödtet werden; der Davidssohn wird ewig regieren (Buxtorf, Lex. talm., p. 1273).

An sich leidet die Lehre von zwei Messiassen an einem innerlichen Widerspruche. Ein Messias, dem noch ein andrer folgen muss, ist in Wahrheit kein Messias, und keine prophetische Stelle des alten Testamentes bietet eine Unterlage für die Entwickelung dieser Vorstellung. Sie ist nur denkbar als Product eines Compromisses, vermöge dessen man zwei verschiedene Messias-Vorstellungen als gleichberechtigt vereinigen wollte, zu welchem Zwecke man sie addierte. Dann, und nur dann, konnte der erste Messias sterben und durch einen zweiten für immer ersetzt werden. Eine historische Erklärung dieser sonderbaren Lehre hat J. Levy in seinem neuhebräischen und chaldäischen Wörterbuch, II, p. 271, versucht. Er meint, das Missgeschick Barkochba's, den doch Agiba als Messias anerkannt habe, möge den Messiasglauben bei den Juden erschüttert haben, sodass man zur Beruhigung der Gemüther die Lehre vom doppelten Messias aufgestellt habe. Barkochba's Messianität sei darin gefunden, dass er ein Vorgänger des eigentlichen Erlösers gewesen sei, und auf diese Weise sei auch das verpfändete Ansehn des Agiba gerettet worden. Das Charakteristische der ganzen Lehre, dass ein Messias zu Joseph, der andre zu David gehört, der darin sich ausdrückende Gegensatz der Reiche und Stämme des Nordens und Südens, Samaria's und Jerusalem's, ist damit nicht erklärt, wenn man das Ganze für eine Art beruhigender Kindergeschichte ausgibt. Und wer würde denn an den ad hoc erfundenen Messias, den Sohn Joseph's, geglaubt haben, wenn vorher bloss der Glaube an den Davidssohn existiert hätte? Kurz, es müssen, um die Lehre von zwei Messiassen zu erklären, zwei verschiedene Messias-Genealogien vorhanden gewesen sein, welche verschiedenen Zeiten oder Orten oder Schulen angehört haben müssen und später combiniert wurden. Schon Geiger hat in DMZ., XII, 133, auf diesen Punkt hingewiesen. Näher kann man schon jetzt so viel sagen, dass es nicht ein wesentlicher Punkt der älteren Stufe der Messias-Idee gewesen ist, dass der Siegesfürst der Zukunft ein Davidide sein werde. Erst als man über seine Herkunft "forschte", wurden einzelne prophetische Aussagen benutzt. um ihn von David abzuleiten, im Gegensatze wozu Andre ihn auf Joseph zurückführten. Neben Beiden ist auch Dan in Frage gekommen, wie man aus den Targumim von Genes., 49, 16-17, ersieht, von dem später der Antichrist abgeleitet worden ist. Die ältere, nachexilische Messiaslehre liegt in Ezechiel's Angaben über den Fürsten (נשוא) vor, der neben und unter dem Priester steht, wie der Ta'eb, der Söhne hat und sterblich ist, da 45, 8 die mehreren Fürsten (נשׂיאר) nur als einander folgende Fürsten gedacht werden können, weil Nasi einen ganz bestimmten

Würdenträger bezeichnet, dem die öconomische und politische Verwaltung obliegt (45, 16. 22; 46, 2. 4. 16 ff.). An diesen Stellen bedeutet "das Opfer machen" nicht die priesterliche Function, sondern nur, dass er die λειτουργία zu leisten hat. Um die Herkunft des Fürsten kümmert sich Ezechiel gar nicht. Ähnlich steht die Lehre bei Haggai, 2, 21, und Zacharja, 6, 13, wogegen bei Jeremias, 23, 5, David's Haus die Verheissung hat, und schon bei Amos, 9, 11, ein Ausdruck steht, der in diesem Sinne genommen werden kann.

Vermuthlich ist auch schon Vs. 22: מכלך אחר יהיה לכלם dem Ezechiel fremd und Einschub, denn nur an diesen beiden Stellen, Vs. 22 u. 24, gebraucht der Text מלך für den zukünftigen Herrscher, wie Smend angemerkt hat. Eine andre Einarbeitung der Lehre vom David als Messias liegt in Jerem., 33, 15—16, vor, worüber Kuenen, Onderzoek, II, 206, gehandelt hat.

Neben dieser Lehrform muss aber auch die vom Messias, Sohn des Joseph, existiert haben, und beide stehen friedlich nebeneinander im Targum Jonathan zu Exod., 40, 9. 11. In Vs. 9 heisst es: Du sollst mit dem Salböl die Stiftshütte und ihre Geräthe salben "wegen der Krone des Königreiches des Hauses Juda und des Königs Messias, der Israel am Ende der Tage erlösen wird", und Vs. 11 wird entsprechend gesagt: Du sollst das Becken und seine Basis salben und heiligen "wegen Josua's, deines Dieners, des Vorsitzenden des Synhedrions, das mit ihm ist, durch den das Land Israel vertheilt werden wird, und wegen des Messias, des Sohnes Ephraim's, der von ihm ausgehen wird, und durch den das Haus Israel's den Gog und seine Schaaren besiegen wird am Ende der Tage". Hier haben wir Gog wie im samarit. Liede, Vs. 27, u. Num. 24,7 LXX Sam., hier den Krieger, der die letzten Siege erficht, und zwar auf Ezechielischer Grundlage, denn nur Ezechiel kennt den Gog, hier das Synhedrion bei Josua, das in der Zeit des Ta'eb wiederhergestellt wird.

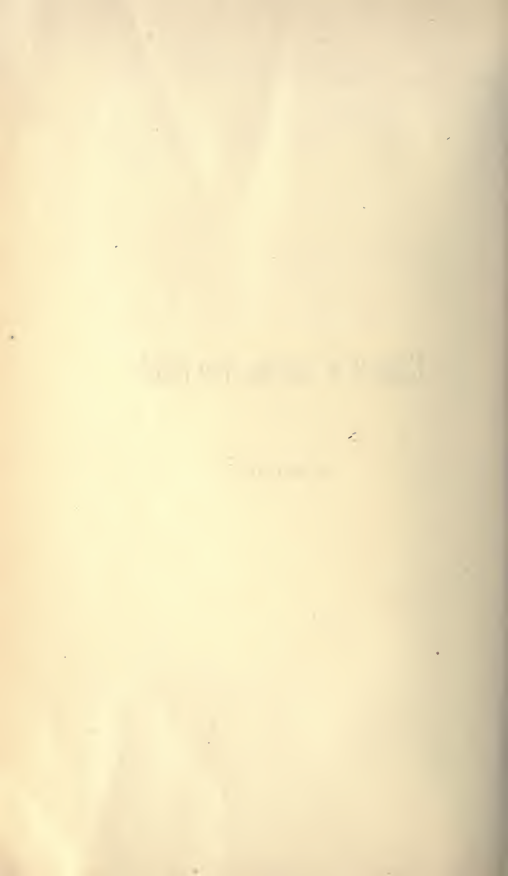
Wir brechen hier ab: das samaritanische Lied hat uns auf sehr alte Schichten jüdischer Speculation zurückgeführt, die Zusammenhänge der ägyptischen Textform, ja Aquila's, mit der samaritanischen Theologie gewiesen, gezeigt, dass masorethische Lesarten, wie 118, Num., 24,7, durch dogmatische Reflexionen veranlasst sind und die Wirkungen sehr alter Speculationen bis in die Targumim und den Midrasch verfolgen, ja sogar einen Blick in die Redaction des Ezechiel und Jeremias thun lassen. Wir wollen an den einen Faden nicht zu viel hängen, schliessen aber mit der Wiederholung des von Geiger ausgesprochenen Wunsches, dass die samaritanische Litteratur als Denkmal einer alten Schicht in der Entwickelung der alttestamentlichen Theologie eine aufmerksame Pflege finden möge. Es ist sehr unnatürlich, dass diese welthistorische Schlacke, die noch heute auf dem Ocean der Religionsgeschichte treibt, nicht längst einer gründlichen Analyse unterzogen ist, denn es muss viel altpalästinischer Stoff darin stecken, den auszusondern von grosser Wichtigkeit ist.



## L'État de la Palestine avant l'Exode

par

J. HALÉVY.



#### L'État de la Palestine avant l'Exode.

Sire, Mesdames, Messieurs,

Je prends la liberté de vous entretenir quelques instants de l'état de la Palestine avant l'Exode ou plus exactement, peut-être, avant la conquête de ce pays par les tribus hébraïques sorties de l'Égypte. Dans la science rigoureuse, cette nuance est commandée par l'incertitude qui plane sur la date de cet évènement qui changea entièrement l'ancien état de choses en Palestine et introduisit dans l'Asie Antérieure une nation nouvelle, destinée à jouer un rôle incomparable dans les fastes de l'humanité.

Il v a à peine quelques mois, l'idée seule d'un tel sujet, eût été considérée comme paradoxale et irréalisable, car, avant l'époque biblique, l'histoire de la Palestine semblait vouée à un oubli irrémédiable. L'espérance fondée au premier moment sur les inscriptions égyptiennes, notamment sur les textes de Tutmès III, s'est montrée fallacieuse. Tout s'y réduit à une nomenclature aride, mal distribuée et encore plus mal saisie par l'écriture, sans la moindre remarque explicative; on dirait des ossements dispersés de quelques animaux préhistoriques. Ce sont, si l'on veut, d'excellents motifs de décoration et les Égyptiens trouvaient probablement un plaisir infini à contempler le grand nombre de villes conquises ou rendues tributaires par leur roi, mais pour nous, qui préférons la compréhension analytique et fondamentale au coup d'œil massif et superficiel, les cartouches brillants de Karnak nous causent une pénible désillusion et, semblables au mirage du désert, ne font qu'ajouter un tourment de plus à notre curiosité avide du savoir.

Heureusement, au milieu du laconisme désespérant des monuments des maîtres égyptiens, mille voix claires et instructi-

ves se sont subitement fait entendre de dessous les décombres séculaires de la capitale avortée d'Aménophis III et d'Aménophis IV, en haute Égypte, formant aujourd'hui la ruine dite Tell el-Amarna. Ces voix, représentées par plusieurs centaines de tablettes d'argile couvertes d'écriture, appartiennent en majeure partie aux pays syriens vassaux de l'Égypte; d'autres viennent de la Babylonie, de l'Assyrie ou de quelques autres royaumes indépendants qui traitaient avec l'Égypte sur le pied d'une égalité parfaite. Toute cette vaste correspondance du XVe siècle avant notre ère a un trait commun et des plus surprenants: elle est rédigée, non en langue et en écriture égyptiennes comme on pouvait s'y attendre, surtout de la part des peuples soumis de la Syrie, mais, sauf quelques nuances locales qui en attestent le long usage, en écriture cunéiforme babylonienne. La langue est également babylonienne pour les textes qui viennent de pays sémitiques; quelques-uns en très petit nombre, qui sont de provenance plus éloignée, sont rédigés dans des langues exotiques. C'est un fait bien imprévu et d'une portée considérable que l'emploi de la langue babylonienne en qualité de langue littéraire, chez tous les Sémites du nord, au XVe siècle avant l'ère chrétienne, six cents ans avant l'inscription de Mêša, roi de Moab, et bien des années antérieurement à la composition des plus anciens documents de la Bible! C'est à ne pas en croire ses yeux, et cependant les textes de Tell el-Amarna sont là avec leur autorité irrécusable, car leur authenticité n'est susceptible de la plus legère ombre de doute. Par suite de cette révélation subite de l'état littéraire de la Syrie et de la Palestine à l'époque d'Aménophis III, s'évanouit l'un des plus forts arguments qu'on a invoqués contre la haute antiquité des récits bibliques concernant les patriarches antédiluviens et le déluge lui-même et qui sont visiblement d'origine babylonienne. Partant de l'idée préconçue que le contact entre les Babyloniens et les Hébreux ne pouvait avoir eu lieu que par le séjour de ces derniers à Babylone même, certains critiques avaient affirmé avec une assurance quelque peu hautaine que les récits de la Genèse avaient été rédigés pendant la captivité de Babylone, si ce n'est plus tard encore. Grâce aux tablettes de Tell el-Amarna, nous savons que la littérature babylonienne était l'élément civilisateur par excellence des Palestiniens avant la conquête des

Hébreux. Ceux-ci ont donc pu connaître ces légendes dès leur entrée en Palestine, voire longtemps auparavant. Comme conséquence de cette considération on n'a plus le moindre droit de suspecter la date du second Isaïe, qui appelle le déluge "les eaux de Noé" (Isaïe, LIV, 9), appellation qui se rapporte nécessairement au récit de la Genèse, attendu que le nom de Noé est inconnu aux. Babyloniens. Quand on ajoute; d'une part, que les Phéniciens, qui n'ont pas été l'objet d'un exil en Babylonie, possèdent une légende sur la création du monde presque identique à celle des Babyloniens; d'autre part, que plusieurs localités de la Palestine antéhébraïque comme Nébo, Sin, Rimmon, Dagon, Adar, etc. empruntent leurs noms au cycle des dieux supérieurs de la Babylonie, on est bien obligé de conclure que l'influence de la civilisation babylonienne sur les Sémites occidentaux remonte à des époques bien autrement reculées que celles que la Bible assigne aux débuts de la nationalité hébraïque. Si de l'état de culture intellectuelle on passe à l'état politique et administratif, les tablettes de Tell el-Amarna nous fournissent également les vues les plus claires et elles sont en partie si nouvelles qu'elles jettent un jour inespéré sur des points obscurs ou en apparence incompréhensibles de certains passages bibliques. Comme fait général nous apprenons que, au point de vue politique, ni la Babylonie ni la Syrie ne formaient alors des royaumes indépendants, mais qu'elles étaient des provinces annexées à d'autres pays. La Babylonie était à cette époque gouvernée par une dynastie cosséenne, dont le pays d'origine était la région montagneuse du Zagros, située entre la Susiane et le sud-est de l'Assyrie, pays qui seuls ont su conserver leur indépendance. Le roi babylonien qui correspond avec Aménophis IV porte un nom étranger à la Babylonie, Burnaburiaš, et est le fils d'un père également étranger, Kurigalzu. La Syrie, y compris la Palestine, n'était pas indépendante non plus; elle formait une province rattachée à l'Égypte, tout en conservant une large autonomie sous des rois ou des chefs de clan qui se reconnaissaient vassaux du Pharaon.

Comme on devait s'y attendre, les événements qui ont jeté la Babylonie sous la domination d'une dynastie barbare aux environs de l'Exode, n'ont pas trouvé d'écho dans la Bible, et cela par cette bonne raison qu'ils ne touchent ni de près ni de loin l'histoire du peuple juif. Autre chose est l'état de la Syrie et

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b) 10

de la Palestine comme simple pendant politique de l'Égypte. La connaissance ou l'ignorance de circonstances aussi particulières presque au moment même où s'effectua l'invasion des Hébreux dans la terre de Chanaan devait immanquablement imprimer son cachet sur la conception des historiens bibliques en ce qui concerne la place des Phénico-Syriens dans la famille humaine. Or, que voyons-nous? Un phénomène bien fait pour surprendre ceux qui ont quelque peu médité l'historiographe hébreu. Les nombreuses populations de la Syrie en général, depuis l'Égypte jusqu'à l'Euphrate, populations de langue et de mœurs foncièrement sémitiques, sont considérées par tous les écrivains bibliques, sans exception aucune, comme n'étant pas de la même race que leurs nationaux. Savaient-ils qu'un sang étranger coulait dans les veines des Syro-Phéniciens? C'est bien improbable. Un peuple nouveau-né ne se distingue pas d'ordinaire par des connaissances anthropologiques que les peuples les plus anciens n'ont jamais possédées. Ont-ils inventé cette classification d'emblée afin de justifier après coup les guerres d'extermination accomplies par leurs ancêtres envers les anciens habitants de Chanaan? On a bien essayé de l'affirmer; mais ne voit-on pas que, s'il en était ainsi, les répugnances ethniques de ces auteurs se seraient bornées aux peuplades du cadre étroit de la Palestine seulement et n'auraient jamais englobé les vastes territoires de la Syro-Phénicie du nord jusqu'à l'Amanus, territoires qui sont pour le moins deux fois plus étendus que le pays riverain du Jourdain. Une considération fait ressortir encore plus clairement l'insuffisance de cette explication. Les prétendues guerres d'extermination contre les Chananéens (on sait que la plupart de ces indigènes ont été incorporés dans la nationalité hébraïque) n'ont jamais été justifiées par la différence de race, mais par la corruption morale et le culte dépravé des vaincus. Ce blâme contre la démoralisation des Chananéens apparaît le plus distinctement possible dans le récit de la Genèse relatif à la malédiction de Chanaan (IX, 20-27). Chanaan, pour expier l'acte indécent de son père Cham, s'entend condamner à être le dernier des serfs de ses frères. Faisons remarquer subsidiairement que ce passage ne parle pas d'extermination. mais de servage, c'est-à-dire de dépendance perpétuelle à l'égard des nations voisines, ce qui ne peut viser qu'une époque à la-

quelle les Chananéens n'étaient pas encore absorbés par les conquérants hébreux. Mais quelles sont donc ces nations qui à ces époques reculées ont tenu sous leur joug la Syro-Phénicie tout entière et surtout qu'est-ce qui a pu déterminer l'auteur biblique à ranger les Chananéens tous ensemble dans la famille de Cham? Eh bien, ces deux questions reçoivent la réponse la plus satisfaisante par l'état de choses que nous révèlent les documents contemporains de l'Exode. L'auteur des généalogies des Noahides, dans son œuvre de personnification géographique, a dû tenir compte de l'état politique des pays qu'il a fait entrer dans son cadre, et comme la Syro-Phénicie formait alors une simple province d'Égypte, il l'a classée dans la famille de celle-ci, parmi les enfants de Cham. La différence réelle entre les Égyptiens et les Syro-Phéniciens a été toutefois ménagée: Chanaan n'est pas un fils de Misraïm, c'est-à-dire une simple colonie égyptienne, mais une personnalité ethnique à part, à l'égal des autres races chamitiques, bien qu'il soit fatalement entraîné dans l'orbite de l'action égyptienne au point de perdre son indépendance nationale. Le coup d'œil de l'auteur biblique est, on ne peut plus, juste; par sa position de passage entre les grandes puissances de l'Orient et l'Égypte, la Syro-Phénicie était destinée d'avance à remplir le rôle d'un pays soumis. Dans la haute antiquité, elle était souvent la proie des Babyloniens et des Élamites; après le renversement de la dynastie des Hycsos en Égypte, elle passe sous la domination de cette dernière qui y implante ses mœurs et son administration. Plus tard, elle est mise sous la tutelle assyrienne et babylonienne qu'elle échange ensuite contre celle de la Perse pour être bientôt anéantie sous le régime niveleur de la Grèce. Si l'auteur dont il s'agit avait vécu aux époques de la domination babylonienne-élamite, assyrienne, néo-babylonienne ou perse, il aurait personnifié la Syro-Phénicie en fils d'Élam, d'Assur, de Sennaar ou de Paras, mais comme de son temps c'était l'Égypte qui avait la suprématie dans les affaires syriennes, il fut forcément amené à faire de Chanaan un fils de Misraïm.

Pénétrons maintenant plus avant pour examiner l'administration intérieure de la Syro-Phénicie. Les tablettes d'El-Amarna nous montrent le pays fractionné en d'innombrables petits royaumes ou clans. Ce morcellement presque infini assure la possession

tranquille des Pharaons qui gouvernent le pays à l'aide d'un certain nombre de ces rois auxquels ils confèrent la dignité de gouverneurs. Rarement les Égyptiens employaient des hommes de leur nation pour gouverner les pays étrangers. C'est à ces rois-gouverneurs indigènes qu'incombait le devoir de percevoir le tribut annuel de leur province, de lever les troupes auxiliaires, de préparer les approvisionnements et de veiller à la sécurité du pays et à la fidélité de leurs subordonnés. Il va de soi que ces gouverneurs étaient hiérarchiquement divisés en plusieurs classes, les unes plus élevées que les autres, et se terminant au sommet par quelques gouverneurs généraux exerçant la plus haute autorité dans de vastes territoires. Pour la Palestine, nous savons pertinemment qu'il y avait un gouverneur général muni de pouvoirs très étendus. Nous avons de lui une proclamation dont la minute a été envoyée à Aménophis IV et conservée parmi les autres documents d'El-Amarna. Dans cette proclamation, ce gouverneur général, qui était lui-même roi d'un district palestinien, parle au nom du Pharaon d'Égypte à tous les rois de Chanaan, ses confrères en vasselage ou, comme le dit naïvement le texte original, "ses frères, les serfs". On ne saurait imaginer un commentaire plus éloquent, une illustration plus frappante de cette sentence biblique rappelée plus haut à propos de Chanaan: "il sera le dernier des serfs de ses frères". Oui, Chanaan était prédestiné à subir le joug de ses frères chamites aussi bien que sémites; sa mythologie, son culte, son art se ressentent de l'influence de ses dominateurs et n'ont rien d'original; son unique rôle remarquable, celui de navigateur, n'a servi qu'à répandre les idées et les œuvres de ses maîtres.

Le bon sens populaire a créé un proverbe qui caractérise très bien la gestion des affaires publiques dans tous les lieux et dans tous les temps. Il est ainsi formulé: "Le gouvernement change, l'administration reste". C'est une vérité expérimentale qui n'a certainement pas manqué d'être pleinement justifiée dans le pays de Chanaan pendant les premières luttes entre les indigènes et les Hébreux. Nous avons étudié ailleurs la cause qui avait empêché l'Égypte d'accourir au secours de ses protégés de Chanaan contre les envahisseurs et nous l'avons trouvée dans la puissance de plus en plus grandissante des Hétéens ou

Hittites qui, imitant les anciennes tentatives des Hycsos, faisaient mine d'en vouloir à l'indépendance même de l'Égypte. Les successeurs d'Aménophis IV se virent obligés de prendre le devant et d'aller les attaquer chez-eux, mais les quelques succès qu'ils remportaient sur la fédération hittite étaient loin de répondre aux efforts extraordinaires que ces expéditions lointaines avaient réclamés et la longue guerre aboutit à un traité de paix assez humiliant pour le Pharaon, qui dut traiter d'égal à égal avec le prince hétéen. Durant toute cette période troublée, les Chananéens furent abandonnés à leurs propres forces et, par suite de leur incohérence politique, leurs villes furent prises l'une après l'autre par les bandes organisées des nouveaux-venus. Toutefois, le gouvernement égyptien laissa intacte l'organisation dirigeante du pays. Les gouverneurs de tous grades conservèrent encore leur autorité pendant quelque temps et le livre de Josué nomme quelques-uns d'entre eux qui conduisaient les armées réunies des rois de leur circonscription contre l'ennemi commun. Lorsque ces tentatives partielles de résistance eurent échoué et qu'ils furent abandonnés par l'Égypte, les Chananéens purent finalement se rendre compte du danger qui les menaçait: ils firent un effort suprême sous les ordres de Jabin, roi de Hasor, qui portait en même temps le titre de gouverneur général de la Palestine ou, comme le dit laconiquement l'auteur du livre des Juges, de "roi de Chanaan". Je rappellerai pour mémoire seulement, combien la critique moderne a été choquée de ce que le narrateur biblique donne au même Jabin à la fois le titre de "roi de Hasor" et celui de "roi de Chanaan", et pour lever cette difficulté elle n'a trouvé d'autre moyen que de partager ce récit entre deux auteurs différents. Les idées plus justes que nous donnent les documents contemporains sur l'organisation politique de la Palestine des temps de la conquête rendent inutile la dislocation proposée par l'ignorance de la situation. Jabin était en même temps roi d'une ville et roi de la Palestine tout entière; c'est grâce à son autorité suprême que "les rois de Chanaan" réunis "ont livré une bataille à Taanak près des eaux de Méguido", sous le fameux Sisara. Le sort favorisa les armes des gens de Zabulon et de Nephtali, qui s'étaient élancés du mont Thabor à la parole électrisante de Débora; l'armée chananéenne fut anéantie et avec elle l'ancienne organisation égyptienne qui rendait possible une résistance collective. Chanaan dut fusionner avec les vainqueurs ou subir un nouveau servage.

Le moyen de gouverner le plus efficace a toujours été la répression de toute tentative qui va à l'encontre de l'ordre établi. L'antiquité poussait ordinairement ces vengeances judiciaires jusqu'à un degré de férocité vraiment effrayante. La torture et la mort du criminel ne paraissaient pas suffisantes; on cherchait à faire un exemple en prolongeant ses souffrances aussi longtemps que possible et de telle façon que tout le monde pût en être témoin. Cette peine horrible consistait dans l'amputation d'un ou de plusieurs membres du corps. La légende grecque sur l'origine de Rhinocolure, la ville frontière de l'Égypte du côté de la Palestine, atteste du moins que les condamnés à l'ablation du nez étaient assez nombreux sur la terre pharaonique. Les documents d'El-Amarna nous apprennent que sous le régime des Aménophis l'amputation des mains et des pieds faisait partie des peines légales et était souvent mise en pratique. Chose curieuse, cette peine atroce a été infligée à un ambassadeur babylonien qui se rendait auprès d'Aménophis IV, porteur d'un cadeau d'hommage de la part de Burnaburias. Son exécution, qui a dictée la lettre comminatoire du monarque babylonien, eut lieu dans un village voisin d'Acco. Le malheureux ambassadeur, probablement soupconné d'espionnage, après avoir subi la perte de ses jambes eut encore à supporter un affront humiliant. Pendant que couché par terre il se tordait de douleur, un de ses bourreaux lui mit le pied sur la tête comme pour se vanter d'avoir terrassé un ennemi. Pour venger son ambassadeur et son propre honneur, Burnaburiaš exigea qu'un semblable châtiment fût infligé au fonctionnaire égyptien. Je ne sais si satisfaction lui fut donnée, mais ne sent-on pas que nous sommes ici dans une atmosphère de cruauté et de sauvagerie que les narrations bibliques de la conquête de Chanaan nous font entrevoir et que la loi du talion a seule pu mitiger et épurer par la suite des temps? Josué qui foule de son pied le cou des rois vaincus, les Judéens qui coupent les doigts des pieds et des mains à Adonibésec sont bien les enfants de leur temps. Le tableau de ces mœurs inhumaines atteint le sublime de l'horreur dans cet aveu que l'auteur biblique met dans la bouche d'Adonibésec

précédemment cité: "Soixante-dix rois ayant les doigts des mains et des pieds coupés, ramassaient les restes de ma table; Dieu m'a rendu ce que j'ai fait". L'hyperbole si recherchée des Orientaux n'affecte ici que le nombre des victimes que le narrateur lui-même ne prend certainement pas au pied de la lettre; le fait rapporté est au contraire foncièrement exact. Adonibésec était un de ces petits tyranneaux qui exerçait les répressions les plus cruelles contre les chefs de clan de son ressort, à la moindre tentative de désobéissance ou seulement au moindre soupçon d'insoumission de leur part, et pour effrayer les autres il les obligeait à mendier la nourriture dans son palais. C'est monstrueux, mais c'est bien dans l'esprit du temps!

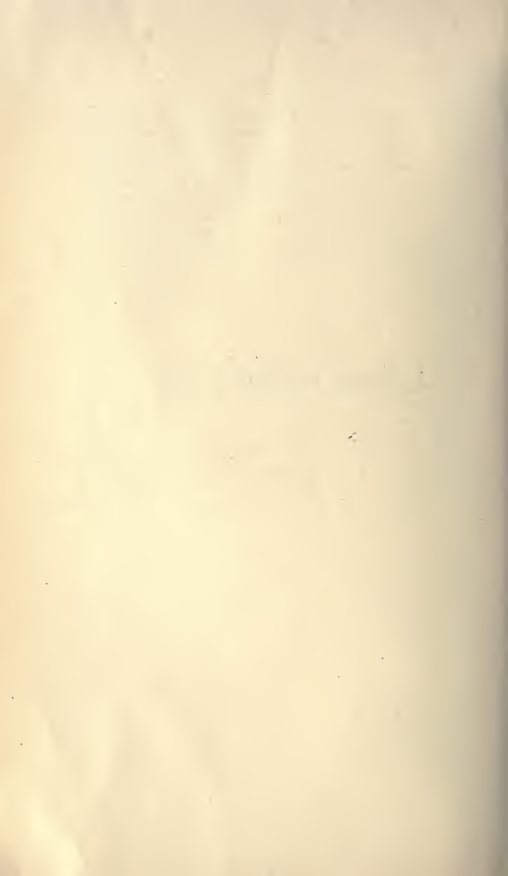
Maintenant que nous connaissons la situation politique et administrative de la Palestine au XVe siècle avant J.-C., il sera utile de faire savoir quel nom elle portait alors dans le monde officiel de l'Asie Antérieure. Je ne parle pas des Égyptiens, parce que les noms de Hal, de Roten et de Keft, par lesquels ils désignaient la Palestine et la Syro-Phénicie, n'ont pas eu d'écho chez les habitants du pays; je parle des noms usités chez les personnages sémitiques qui ont rédigé la plus grande partie de la correspondance d'El-Amarna. Sur ce point même l'accord de ces documents avec la Bible est vraiment remarquable. Deux dénominations paraissent avoir été simultanément en usage. La plus rare est celle de "pays d'Amuri", qui semble avoir été assignée tout particulièrement à la partie montagneuse du nord. On la rencontre également dans les inscriptions égyptiennes et, comme une appellation poétique, chez le prophète Amos. Ce nom est visiblement dérivé de l'ancien peuple des Amorrhéens que, du temps d'Amos, c'est-à-dire au VIIIe siècle avant notre ère, on se représentait comme une race de géants. La dénomination la plus usuelle de la Palestine chez les Babyloniens était "pays de Kinaḥḥi". Elle se rapproche notablement du nom de "pays de Chanaan" (אֵרֵץ כְּנַעֵּן), employé dans la Bible et chez les Phéniciens. D'autre part, il n'est pas sans intérêt de faire remarquer que le nom biblique de la Babylonie, Sennaar (שֵׁנְעֶר), était déjà en usage chez les peuples asiatiques dont les princes étaient en rapport avec Aménophis IV. Le roi d'Alašiya qui écrivait probablement à Aménophis III. dit à celui-ci: Ne fais de traité d'alliance ni avec le roi de Hatté ni avec le roi de Šanhar, c'est-à-dire: de Babylonie.

Je terminerai en attirant votre attention sur deux points géographiques qui m'ont frappé en parcourant quelques-unes des tablettes qui me sont accessibles. Ces documents renferment presque tous les noms des villes principales de la Philistée qui sont mentionnées dans la Bible et sous une forme encore plus rapprochée de l'hébreu que ne le sont les formes que l'on rencontre dans les inscriptions des rois assyriens. Ce fait ainsi que mainte particularité de style, atteste d'une façon péremptoire que les Philistins parlaient le phénicien pur et ne constituaient point une tribu hellénique venue de l'île de Crète, comme l'ont imaginé quelques auteurs modernes. En ce qui concerne les autres noms géographiques, le peu qu'on en sait jusqu'à présent permet déjà de conclure que la plus belle harmonie règne entre les formes transcrites en écriture babylonienne et celles du texte massorétique et dans le cas où la leçon traditionnelle peut prêter au doute, on peut la restituer à l'aide de la transcription cunéiforme. D'autre part, quand la transcription babylonienne devient douteuse par suite de la présence d'un signe polyphone, c'est la transcription hébraïque qui vient à l'aide de l'assyriologue pour établir la vraie prononciation du nom. C'est ainsi que les inscriptions et la Bible se prêtent un secours mutuel pour éclairer l'histoire du XVe siècle avant notre ère.

# Le royaume héréditaire de Cyrus

par

J. HALÉVY.



### Le royaume héréditaire de Cyrus.

Trois documents indépendants, rédigés à Babylone à peu d'années de distance l'un de l'autre, font mention du royaume héréditaire de Cyrus sous le nom de mât Anzân, "pays d'Anzân", ou mât Ansân, "pays d'Ansân". Je vais les citer dans l'ordre chronologique de leur rédaction.

Le plus ancien des trois est l'inscription de Sipar, dans laquelle le roi Nabonide raconte l'entretien qu'il eut avec le dieu Marduk à propos de l'ordre qui lui fut transmis de reconstruire le temple de Sîn à Harran. Le passage porte textuellement:

Ina réš šarrutiya dairti ušapruinni šútti

Ilu Marduk belu rabû û Ilu Sîn nannari šame û irşitim

Izzizu kilallán Ilu Marduk ittamáma ittiya

Nabuna'id šar Babilu ina sîsi rukubika

Iši libnáti bit rišáti epušma Sín belu rabú

Ina kirbišu šutibmá šubatsu

Palhiš atamá ana bel iláni Marduk

Bit šuatim ša tagbú epišu

Amel Umman Manda sahiršumma puggulu emugášu

Ilu Mardukma itamá ittiya ameli Umman Manda ša tagbú

Šášu matišu šarrâni alik idišu ul ibašši

Ina šalulti šatti ina kašadu

Ušatbunišumma Kuráš šar mát Anzán aradsu șihri

Ina ummanišu ișutu amel Umman Manda rapšati ušaprih

Ištumegu šar amel Umman Manda işbatma kamutsu ana matišu ilqi.

"Au commencement de ma royauté durable, les dieux m'envoyèrent un songe.

Marduk, le grand seigneur, et Sîn, l'illuminateur du ciel et de la terre,

s'arrêtèrent tous deux et Marduk m'adressa la parole: ""Nabonide, roi de Babylone, par tes chevaux de trait fais porter des briques, reconstruis *Bit rišáti* et répare dans son intérieur

le siège de Sîn, le grand seigneur"".

Plein de crainte je répondis au chef des dieux, Marduk:
""Ce temple dont tu m'ordonnes la construction,
est entouré de la horde Manda, dont la puissance est extrême"".

Marduk me répliqua: ""La horde Manda dont tu parles,
elle, ainsi que son pays et les rois qui s'y sont alliés, vont
cesser d'exister"".

A l'entrée de la troisième année, elle fut chassée par Kurâš, roi du pays d'Anzân, son petit serviteur.

Celui-ci vainquit avec sa petite armée la nombreuse horde Manda, prit Ištumegu, roi de la horde Manda, et l'emmena prisonnier dans son pays".

Ici, Cyrus (Kuráš), vainqueur d'Astyage (Ištumegu), roi des Mèdes (Umman-Manda), est intitulé "roi d'Anzân".

Le second document est l'inscription que Cyrus lui-même a fait graver quelque temps après son entrée triomphale à Babylone et la proclamation du nouvel ordre de choses y compris l'amnistie générale qui devait mettre fin à toutes les oppressions du gouvernement précédent. La première partie du texte est en partie mutilée. "Le dieu Marduk", y lit-on, "ayant voulu rétablir les rites violés par Nabonide, a passé en revue (ihit ibréma) tous les pays, s'est adressé (ištema) à un roi juste, favori de son cœur, dont il soutient la puissance et il a appelé au gouvernement de l'univers le nommé Cyrus, roi d'Anšân" (lignes 11 et 12). Aux lignes 20—22, il nous initie à sa généalogie et au titre officiel de ses ancêtres:

"Je suis Cyrus, roi des légions, grand roi, roi puissant, roi de Babylone, roi de Sumer et d'Accad, roi des quatre régions, fils de Kambuziya, grand roi, roi de la ville d'Anšan, petitfils de Cyrus, grand roi, roi de la ville d'Anšan, arrière petitfils de Sišpiš, grand roi, roi de la ville d'Anšan,

rejeton d'une longue suite de rois, dont Bel et Nabou aiment le gouvernement".

Il est à peine besoin de faire remarquer que l'expression

"ville d'Ansân" équivaut à celle de "pays d'Anzân", qui figure dans le passage extrait précédemment de l'inscription de Nabonide. Il s'agit d'un pays et non d'une seule ville, et ce pays s'écrit indifféremment "Anzân" et "Ansân".

Le troisième document, enfin, est la tablette qui relate les événements du règne de Nabonide ainsi que la prise de Babylone par Cyrus. Suivant toutes les vraisemblances, elle a été rédigée vers la fin de la première année du nouveau règne, à Babylone, lorsque la pacification du pays était tout-à-fait accomplie. Le récit relatif à la 6° année de Nabonide est malheureusement très mutilé au commencement; le chroniqueur rapporte ce qui suit:

. . . . . . ummanáti

rapšáti iphurma ana eli Kuráš šar Anšán Iš[tumegu?] illikma(?)
Ištumegu ummanšu ippalkitsuma ina qatá ṣabit ana Kuráš id[dinšu]
Kuráš ana mát Agamtanu alu šarru kaspa huraṣa buššu namkuršu
ša mát Agamtanu islul (?) uma ana mát Anšán ilgi buše namkur ut...

"Astyage réunit une grande armée et alla attaquer Cyrus, roi d'Ansân, mais l'armée se révolta contre Astyage et le remit prisonnier à Cyrus. Cyrus s'étant emparé d'Egbatane, sa capitale, en enleva de l'or, de l'argent, des effets et des dépouilles et les fit transporter dans le pays d'Ansân, où il les déposa (?)".

Ce texte orthographie le nom du royaume héréditaire de Cyrus: Ansán, mais avec s différent de celui qui figure dans le texte précédent.

L'identité des formes graphiques Anzân, Anšân, Anšân, n'étant pas susceptible du moindre doute, on se demande quel pays on doit entendre sous ces noms.

Deux pays seulement peuvent entrer en ligne de compte: la Perse et la Susiane.

L'identification du mot Ansan (Anzan) avec la Perse a pour elle et une très grande vraisemblance et la tradition continue des historiens classiques et bibliques. En effet, rien n'est plus naturel que de supposer que le fondateur de l'empire perse des Achéménides ait résidé en Perse même, qui est le berceau de la dynastie. D'autre part, il est notoire que chez les écrivains hébreux comme chez Hérodote et les autres historiens grecs, Cyrus porte invariablement le titre de "roi de Perse" ou "le Perse".

Il y a plus: le titre "roi de Perse" figure même dans la Chro-

nique de Nabonide mentionnée ci-dessus. Dans le courant de la 9e année de ce prince, le chroniqueur signale une nouvelle agression de Cyrus:

Ina arḥi Nisanni Kurdš šar mắt Parsu ummanšu itkema šaplán al Arba'il nár Diglat irabma ina arhi Aari ana mắt Iš.... šarrušu kaspu šâšu ilqi šaliţ ša ramnišu ina lib ušeli.... arki šaliţsu ù šarri ina lib ibši.

"Au mois de Nisan, Cyrus, roi de Perse, réunit ses troupes, passa (?) le Tigre au-dessous d'Arba'îl et (arriva?) au mois d'Iyar au pays d'Iš.... s'empara du roi et de son argent, y mit un gouverneur de son choix. Plus tard, ce gouverneur y devint roi".

Comme on voit, l'application à Cyrus du titre de "roi de Perse" date du vivant même de ce conquérant; n'est ce pas une raison de plus pour identifier le mot Ansân ou Anzân avec la Perse et de ne voir dans le protocole de ce monarque qu'un titre unique?

Ces considérations sont certainement des plus sérieuses et je comprends parfaitement qu'elles aient entraîné la conviction d'un grand nombre de savants; je pense toutefois que l'interprétation de mât Ansân ou Anzân par "la Susiane" est de beaucoup la plus solidement assise, voire la seule possible au point de vue critique. C'est celle à laquelle je me suis attaché dès le début et que je maintiens encore aujourd'hui malgré les objections qu'elle a rencontrées de divers côtés.

Quand il s'agit d'une appellation géographique de quelque antiquité, la méthode vraiment scientifique consiste à consulter les textes les plus anciens qui en font mention. Devant ces témoignages authentiques et désintéressés, toutes nos préférences personnelles, enracinées à la suite d'une tradition postérieure, quelque respectable qu'elle soit, ne peuvent en aucune façon figurer raisonnablement comme un élément décisif. Or, pour revenir au point douteux que nous cherchons à éclaircir, le pays héréditaire de Cyrus, sous la double forme "pays d'Anzân" et "pays d'Anzân", est mentionné dans des textes d'une très haute antiquité, et dans aucun d'eux il n'est possible de penser à la Perse.

Sous la première orthographe, ce terme géographique forme le premier élément du protocole officiel et immuable des anciens rois de la Susiane. Ces rois s'intitulent dans leurs propres inscriptions:

an-in Šušinak gig sunqiq Anzan Šušunqa.

"Serviteur de Šušinak, roi puissant d'Anzân et de Sušunqa". Les deux termes "Anzân et Šušunqa", si analogues au nom de la Babylonie, "pays de Šumer et d'Accad", désignent visiblement les divisions naturelles de la Susiane, qui se compose en partie de plaines et de basses terres, en partie de montagnes et de hauts plateaux. Ce qui n'est pas douteux, c'est que la contrée qui porte le nom d'Anzân, a toujours formé partie intégrante de la monarchie susienne, notamment la partie la plus précieuse, puisqu'elle a le pas sur Sušunqa. Cette considération seule défend absolument d'identifier l'Anzân avec la Perse, pays qui n'a jamais fait partie de la Susiane et qui n'est sorti de son obscurité que depuis les exploits de Cyrus.

Ce témoignage, tout en décidant que l'Anzân est un domaine susien, laisse subsister le doute relatif à sa position exacte; ce désidératum est heureusement comblé par l'inscription archaïque du roi Mounambou de Lagaš dans la basse Chaldée, appelé communément Gudea, roi de Širpourla. Ce roi du IIIº millénaire avant notre ère nous donne le renseignement historique que voici:

is-ku er Anšán nim-ki mu-sig

nam-ra-ag-bi an-nin-Gir-su ra e-ninnu-a mu-na-ni-šum (?).

En rédaction phonétique:

Kakki al Anšán Elami ušabbir

Šallatsa ana il Girsu bit hanšá addišu.

"J'ai brisé par les armes la ville d'Anšân du pays d'Élam et j'ai consacré ses dépouilles à Bel-Girsou dans le temple Bit-Ninnou".

Les signes nim-ki, "pays haut", étant l'expression employée ordinairement pour désigner la Susiane, dont le nom sémitique, Élam, a le même sens, il en résulte, sans contestation possible:

Premièrement, que l'Ansan fait partie de la Susiane proprement dite;

Secondement, que l'Ansân est situé aux confins de la Babylonie, voisins du bas Tigre et non dans la partie orientale du pays, au delà de Suse, où les armées babyloniennes n'ont jamais pénétré. A plus forte raison, il ne peut pas être question d'un pays au delà du Zagros et encore plus à l'est comme c'est le cas de la Perse.

Résultat définitif: le titre de Cyrus: "roi du pays d'Ansan" ou "d'Anzan" ne signifie et ne peut signifier que "roi de Susiane", appellation qui désigne au propre la partie ouest de ce royaume et ne s'applique que par extension au royaume tout entier. Une transformation analogue a notoirement généralisé le sens du terme Accad pour désigner la totalité de la Babylonie.

Reste à savoir pourquoi le chroniqueur babylonien a employé comme épithète de Cyrus tantôt l'expression "roi d'Anšân", tantôt celle de "roi de Perse". La raison n'est pas difficile à deviner: par ce dernier titre, le scribe a simplement voulu indiquer que la Perse formait alors une partie des possessions de Cyrus. Après avoir vaincu Astyage, le premier pays qu'il a dû chercher à s'annexer était sans contredit la Perse, son pays d'origine et le berceau de sa dynastie. Il y a même quelque vraisemblance à supposer que l'occupation de la Perse a été la cause première de son conflit avec Astyage, son suzerain mède. Le titre de "roi de Perse" constate donc un fait, absolument comme le titre de "roi de Babylone", que l'on trouve plus tard dans les contrats babyloniens, titre qui n'indique même pas que Babylone ait été la résidence du conquérant. De ce que le chroniqueur appelle Cyrus "roi de Perse", on ne peut donc pas conclure qu'il y avait sa résidence personnelle; encore moins que la Perse ait été son pays héréditaire et celui de ses trois prédécesseurs qui portent tous le titre de "roi d'Anšân", c'est-àdire de la Susiane, avec sa capitale séculaire, Suse.

Ce que je viens de dire au sujet de l'expression "roi de Perse" de la chronique babylonienne, conserve toute sa valeur relativement à l'emploi de cette même expression chez les auteurs hébreux postérieurs à la prise de Babylone par Cyrus. Il y a l'indication du fait de possession, tout au plus celle de l'origine perse du conquérant, sans impliquer le moins du monde la notion que la Perse ait été son pays natal et l'apanage de ses ancêtres. Pour connaître exactement l'idée dominante chez les Hébreux sur le royaume principal de Cyrus, il faudrait pouvoir consulter un texte antérieur à la prise de la capitale babylonienne; heureusement, ce texte existe en réalité dans le chapitre XXI du livre d'Isaïe. L'auteur anonyme de cette prophétie a écrit pendant que l'armée de Cyrus, venue du sud de la Chaldée, s'avançait vers la capitale au milieu de

la débandade et des défections des troupes de Nabonide qui lui livraient passage. Le prophète croyait que Babylone ferait une vigoureuse résistance à l'envahissement qui entraînerait sa ruine complète, événement qu'il considéra comme une juste rémunération pour le mal que la ville impie avait fait au peuple de Iahwé. Il ne se doutait pas que le sort allait en décider autrement et que les Babyloniens recevraient Cyrus en ami et éviteraient ainsi la destruction de leur ville. Plein de ses prévisions de vengeance dont il désire l'accomplissement, il s'écrie:

"On vient me rapporter une grave nouvelle: la félonie et le pillage s'étalent partout; monte à l'assaut, Élam, mets le siège, Mâdaï, je vais mettre fin à toutes ses oppressions!.... Babel est tombée, tombée, et toutes les statues de ses dieux gisent brisées par terre" (v. 2 et 9).

Cet auteur contemporain ne distingue dans l'armée de Cyrus que deux éléments ethniques: Élam (la Susiane), et Mâdaï (la Médie), et la Susiane, comme pays héréditaire, a justement le pas sur la Médie, pays conquis depuis peu seulement. Il ne mentionne pas la Perse, soit parce qu'il ne l'a pas connue, soit parce qu'il l'a considérée comme une simple province de l'un de ces deux pays. Il est avéré qu'aucun auteur hébreu avant l'époque de Cyrus ne connaît l'existense de la Perse. Dans Ezéchiel, XXVII, 10, et XXXVIII, 5, la leçon massorétique paras, "Perse", est une altération de paras, "la Thébaïde", et la preuve c'est que dans ces deux passages il est question des peuples africains: "Lud et Phut" ou "Cus (Éthiopie) et Phut".

En ce qui concerne les historiens grecs qui ont tous vécu à une époque où la Susiane était depuis longtemps incorporée dans l'empire perse, Cyrus n'a naturellement pour eux d'autre titre que celui de "roi de Perse", et tout ce qu'ils racontent de l'origine de ce prince et des Achéménides en général provient de sources postérieures à Darius. Ils ignorent même jusqu'à l'existence d'un royaume susien indépendant. Ce n'est pas chez eux que l'on doit s'attendre à avoir des renseignements exacts sur le royaume héréditaire des premiers Achéménides, et leur témoignage ne saurait avoir la moindre valeur en présence des documents authentiques et contemporains dont nous disposons aujourd'hui et à l'aide desquels les affirmations de Darius luimême doivent être contrôlées et réduites à de justes propor-

tions. Néanmoins, malgré l'autorité presque nulle des auteurs grecs au sujet de l'histoire de la Susiane, il est un fait remarquable qui a l'air d'être l'écho d'une notion plus exacte de l'origine de Cyrus. D'après l'historien assez suspect, Nicolas de Damas, Cyrus aurait été le fils d'un brigand marde. Comme la population susienne formait, au point de vue de la langue qu'elle parlait, une branche de la grande nation mardienne qui peuplait la presque totalité du Zagros jusqu'à la Médie du nord, l'expression quelque peu brutale "fils d'un brigand marde" signifie simplement originaire de Susiane. Le ton méprisant de cette qualification convient très bien dans la bouche d'un Perse pur sang né en Perse même qui, ainsi que ses compatriotes en général, professait un grand mépris pour toutes les peuplades non aryennes ou de sang mêlé. L'exclamation de Darius: "Je suis Perse, fils de Perse, Aryen, fils d'Aryen", atteste souverainement ce préjugé de race; il se peut même qu'il y ait une légère allusion blessante à l'origine moitié susienne de la branche de Cyrus. En tout cas, le conte accueilli par Nicolas de Damas sur la vile extraction de Cyrus, peut venir d'une réminiscence réelle relative au pays natal de ce prince.

Pour dissiper les derniers scrupules des partisans de la prétendue tradition classique, je vais répondre à un argument qu'on a souvent fait valoir dans la discussion. On a pensé que si la Susiane était la patrie de Cyrus, ce prince aurait simplement pris le titre de "roi d'Élam", que le premier Babylonien venu pouvait comprendre, tandis que le nom d'Ansân ne pouvait être compris que des personnes lettrées. Cette objection n'est pas bien grave, car on peut facilement rétorquer l'argument et demander pourquoi Cyrus n'a pas employé le titre limpide de "roi de Perse" au lieu de celui de "roi d'Ansân", si ce dernier pays est réellement la Perse. Mais nous avons un argument plus positif, c'est que le titre "roi d'Élam" qu'exigent nos adversaires, se trouve en effet dans un passage méconnu des Annales de Nabonide. Les lignes 21 et 22 portent:

Ina araḥ Siwanni úm eštin-ešrá [šar] ša mát Elamiya ina mát Akkadi [erum]ma šar ša máti in Uruk [erub?].

"Dans le mois de Siwan, le vingt et unième jour, le [roi] du pays d'Élam (= Cyrus) entra dans la Babylonie, et le roi du pays (= Nabonide) (s'enferma?) dans Érek".

Plus loin, il est de nouveau question d'Élam à propos d'une quantité de dattes qui y a été importée de Babylonie par l'ordre de Cyrus:

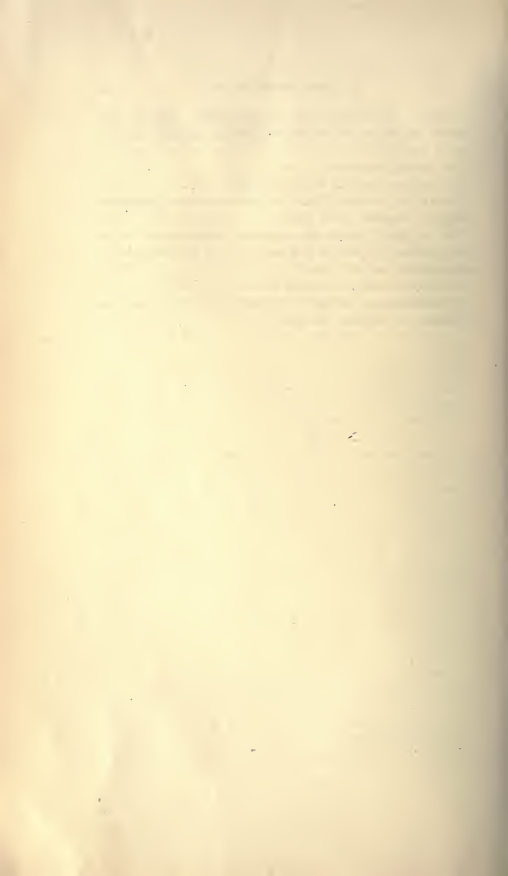
Ina suluppi išbu Elami.

"Il rassasia de dattes le pays d'Élam".

Cette fois, le nom d'Élam est écrit avec son idéogramme ordinaire nim-ma-ki, "pays haut".

En un mot: l'identité des expressions géographiques Anzan, Ansan (anduan), nim-ma-ki avec mat Elam ou Elamiya n'est pas susceptible du moindre doute.

Conclusion finale: le royaume héréditaire de Cyrus et de ses trois prédécesseurs: Cambyse Ier, Cyrus Ier et Téispès, est bien la Susiane et nullement la Perse.



### Das

## altbabylonische Maass- und Gewichtssystem

als Grundlage

der antiken Gewichts-, Münz- und Maassysteme.

Von

C. F. LEHMANN.



# Das altbabylonische Maass- und Gewichtssystem als Grundlage der antiken Gewichts-, Münz- und Maassysteme 1).

Seitdem Böckh in der vergleichenden Betrachtung der Maasse und Gewichte ein bedeutsames Mittel erkannt hat, um die Verkehrs- und Culturbeziehungen, welche die Völker unter einander verbinden, zu erforschen und seitdem derselbe Gelehrte in seinen metrologischen Untersuchungen mit allen ihm damals zu Gebote stehenden Mitteln den Zusammenhang der griechischen und römischen mit den altorientalischen Systemen, namentlich mit dem babylonischen System der Maasse und Gewichte, dargethan hat, gilt als Fundamentalsatz der vergleichenden Metrologie, dass die Heimath des Maassund Gewichtssystems, welches den antiken Systemen zu Grunde liegt, — und dessen Glieder mehrfach noch bis in unsere Tage in Geltung sind (siehe unten) -, in Babylonien zu suchen ist. Gleichzeitig wurde anerkannt, dass eine uralte Verbindung zwischen Babylonien und Ägypten auch in den Maass- und Gewichtssystemen beider Länder zum Ausdruck komme, ohne dass man bis vor Kurzem recht darüber klar geworden wäre, wie man sich das Verhältniss des ägyptischen zum babylonischen System und den aus dem letzteren abgeleiteten antiken Systemen zu denken habe. Die Ansicht, dass den antiken

<sup>1)</sup> Die Abhandlung ist im Juni und Juli 1892 nach dem neuesten Stande der Forschung und unter Berücksichtigung der seither erschienenen Literatur umgearbeitet worden. Diejenigen Abschnitte, in denen diese Bearbeitung nicht bloss die Literatur oder die Form und die Darstellung betrifft, sondern die auch inhaltlich eine inzwischen erfolgte wesentliche Weiterentwicklung oder Umbildung meiner Ansichten darstellen, sind durch Einschluss in [ ] gekennzeichnet.

Maass- und Gewichtssystemen vornehmlich das babylonische System zu Grunde liege, ist von Theodor Mommsen in seiner "Geschichte des römischen Münzwesens" und von J. Brandis in seinem Buche: "Das Münz-, Maass- und Gewichtswesen in Vorderasien bis auf Alexander den Grossen" vertreten und vielfach mit neuen Beweisen belegt worden. Dennoch wies die Kette der Beweisgründe empfindliche Lücken auf. Um den erwähnten Zusammenhang darzuthun, hatte man sich vornehmlich an die Gewichte gehalten, für die — zunächst abgesehen von tiefer liegenden Gründen — literarisch und monumental die zahlreichsten Zeugnisse vorliegen und die als selbständige und greifbare Körper den besten Anhaltspunkt für derartige Untersuchungen gewähren.

Wenn nun die antiken Gewichte aus dem babylonischen Gewichte hergeleitet waren, so musste man nachzuweisen suchen, dass die Beträge des babylonischen Gewichtes in den als abgeleitet geltenden Systemen wiederzufinden sind. Als einzige Norm des babylonischen Gewichtes betrachtete man das s.g. königlich babylonisch-persische Gewicht, wie es in einer Anzahl babylonisch-assyrischer Steingewichte und in dem Bestand des grossköniglich persischen Prägungsfusses dargestellt zu sein schien. Die normalen Beträge dieser Form des königlich babylonischen Gewichtes zeigt folgende Tabelle (Näheres siehe unten, S. 205 f., sub b, \beta).

| Als Theilbetrag der                      | Bezeichnung des Gewichtes | Schwer        | Leicht                     |
|------------------------------------------|---------------------------|---------------|----------------------------|
| Gewichtsmine                             |                           | Gramm         | Gramm                      |
| 13.2<br>10.0<br>2.0<br>2.0<br>2.0<br>2.0 | Gewichtsmine              | 841,5<br>1122 | 505<br>420,7<br>561<br>373 |

Der Versuch, die antiken Gewichte aus diesen Beträgen des babylonischen königlichen Gewichtes herzuleiten, glückte jedoch in einfacher Weise nur in ganz wenigen Fällen.

Dies glaubte ich als einen der Gründe ansehen zu dürfen, welche Nissen 1) zu der Ansicht geführt hatten, dass die Ab-

<sup>1)</sup> H. NISSEN, Griechische und römische Metrologie in: "Handbuch der classischen Alterthumswissenschaft", herausgegeben von Iwan Müller, Bd. I, § 3. Erste Auflage, S. 684 [20 des Separatabdrucks]. Zweite Auflage (1892), S. 858 [24 des Separatabdrucks].

hängigkeit des babylonischen Gewichtssystems von der ägyptischen Normirung auf der Hand liege. Das ägyptische Pfund (Ten) zu 10 Loth wiegt 90,96 Gramm. Das schwere babylonische königliche Talent von  $60 \times 1010$  Gr. ist  $666\frac{2}{3}$  Ten; wegen dieser Übereinstimmung sah Nissen das babylonische System als abhängig von dem ägyptischen System an, im Einklang mit seiner Grundanschauung von der Unhaltbarkeit der Ansicht, nach welcher der Ursprung der Maasse am Euphrat zu suchen sei. Am Euphrat habe das Maassystem nur — so drückt sich Nissen etwas änigmatisch aus - diejenige Fassung erhalten, welche dem Alterthume eigenthümlich erscheine 1). Die besprochene Form des

<sup>1)</sup> In der zweiten Auflage seiner "Griechische und römische Metrologie", § 4, S. 22, hält NISSEN an dieser Ansicht fest. Er begründet sie namentlich durch den Hinweis auf Ηκκοροτ, ΙΙ, 109: δοκέει δέ μοι ενθεύτεν γεωμετρίη εύρεθείσα ες τὴν Ἑλλάδα ἐπανελθεῖν. πόλον μὲν γὰρ καὶ γνώμονα καὶ τὰ δυώδεκα μέρεα τῆς ήμέρης παρά Βαβυλωνίων έμαθον οί Έλληνες. Die Stelle ist keine genügende Grundlage für die Annahme, dass wie die Babylonier in der Kunst der Zeitmessung, so die Agypter in der Raummessung als Lehrmeister zu betrachten seien. Positiv giebt HERODOT nur an, dass die Zeitmessung und die Instrumente, welche dazu dienen, von den Babyloniern zu den Hellenen gedrungen seien. Und diese Angabe bestätigt sich bei näherer Prüfung durchaus. Die Angabe dagegen, dass die Agypter die Raummessung erfunden und zu den Griechen gebracht hätten, beruht auf einem flüchtigen Eindruck, einem gelegentlichen Einfall des HERODOT, den er angesichts des Berichtes über die angeblich durch Sesostris vorgenommene Vermessung und Eintheilung Agyptens empfing resp. niederschrieb und als rein subjective Ansicht selbst kennzeichnet durch das Sonées mos, durch welches er gleichsam selbst zur Vorsicht und Prüfung auffordert. Diese Prüfung fällt aber durchaus negativ aus. Für HERODOT war die Zeit des Sesostris ein unvordenkliches Alterthum; die Nachrichten über Babylonien reichten für ihn längst nicht in ein so hohes Alterthum zurück. Für uns liegt die Zeit Ramses' II. im Licht der Geschichte. Wir wissen, dass sowohl in Babylonien wie in Agypten viele Jahrhunderte der Entwicklung vorausgegangen waren. Wir müssen uns von dem δοκέει μοι des Η Εποροτ — um so mehr als seine metrologischen Angaben, wie ich an andrer Stelle ausführlich zeigen werde, überhaupt nur zum geringeren Theile auf eigenem Wissen und Erkennen beruhen - vollständig losmachen, uns ihm gegenüber nicht der eigenen Prüfung begeben. Und die also angestellte selbständige Untersuchung ergiebt das von vornherein zu erwartende Resultat, dass, wie die Zeitmaasse, so auch die Maasse des Raumes ihren Werthen nach durchweg die Abhängigkeit von Babylonien aufweisen. - Im Übrigen kann ich nur mit ganz besonderer Betonung, wiederholen, was ich, in den "Verh. d. Berliner anthrop. Gesellsch.", 1889, S. 630, ausgesprochen habe: "Unserer Untersuchung unterliegt nur die wirklich erkennbare Gestalt der Systeme. Wir wollen uns weder auf die Frage einlassen, ob das Messen zuerst in Babylonien oder in Agypten erfunden ist, noch hat es für unsere [jetzige] Aufgabe Zweck, über die Gestalt der minder vollkommenen Systeme Betrachtungen anzustellen, die, wie ich immer betont habe, den so hoch entwickelten Systemen Agyptens und Babyloniens und den von dort aus metrologisch beeinflussten Ländern (BMGW, S. 319. 322) überall vorausgegangen sein

königlich babylonischen Gewichtes, an welche NISSEN anknüpft, stellt jedoch durchaus nicht die ursprüngliche Gestalt des babylonischen Gewichtes dar, sondern ist ein zwiefach secundäres Gewicht (s. u.) und kann daher in keiner Weise zur Entscheidung der Frage nach dem Verhältniss des ägyptischen zum babylonischen System herangezogen werden.

Schon Brands 1) hatte die Vermuthung aufgestellt, dass ein niedriger stehender Betrag des Gewichtes (Gewichtsmine von [schwer] ca. 980 Gr., [leicht] ca. 490 Gr.) in Babylonien der frühere und ursprüngliche gewesen sei.

Dieses von Brands vermuthete Gewicht habe ich an drei wohlerhaltenen uralten babylonischen Steingewichten mit keilinschriftlichen Legenden nachgewiesen (vgl. ferner S. 180, Anm. 1). Die Auffindung dieser ursprünglichen Norm des babylonischen Gewichtes lässt keinen Zweifel daran mehr aufkommen, dass die ägyptische wie die übrigen antiken Gewichtsnormen aus dem babylonischen Gewicht abgeleitet ist. Dies wird beweisen unser

#### Erster Abschnitt.

Die Auffindung der gemeinen Norm des babylonischen Gewichtes. Das ägyptische Gewicht aus dem babylonischen abgeleitet.

Die drei genannten Gewichtsstücke sind:

I) Langgestreckter ovaler Stein (vgl. u., S. 174, Z. 27—29 u. Anm. 5) aus dunkelgrünem, sehr hartem Material, sehr sorgfältig und regelmässig geglättet, der folgende Legende in altbabylonischer Keilschrift<sup>2</sup>) und in sumerischer <sup>3</sup>) Sprache trägt:

können und müssen —, sofern nicht etwa positive Spuren dieser alten Systeme vorhanden sind, die zu solcher Untersuchung auffordern und Anhaltepunkte liefern. Dass in der Eintheilung besonders des ägyptischen Längenmaasses Spuren einer uralten primitiven Anschauungsweise vorliegen (vgl. NISSEN, § 3, S. S54 [20]), habe ich selbst betont in den Verh. d. Berl. anthrop. Gesellsch., 1889, S. 64.

<sup>1)</sup> A. a. O., S. 99, S. 158 ff.

<sup>2)</sup> Von mir am 16. Apr. 1887 copirt; nach meiner Copie hat Herr Koldewer liebenswürdiger Weise die der Abbildung zu Grunde liegende Vorlage gefertigt.

<sup>3)</sup> Sie kann natürlich an und für sich auch als ideographisch geschriebenes semitisches Babylonisch gelten. S. meine Abhandlung über "Die Existenz der sumerischen Sprache", die als viertes Capitel dem ersten Teile meines Buches "Šamaššumukîn, König von Babylonien. Inschriftliches Material über den Beginn seiner Regierung, grossentheils zum ersten Mal herausgegeben, übersetzt und erläutert" (Leipzig, 1892) einverleibt ist, besonders S. 107; vgl. S. 66, Abs. 3.

#### Transscribirt:

- 1) ½ ma-na gi-na
- 2) gal (mulu) dingir igi ma-na.

Deutsch:

Zeile 1: " Mine richtig".

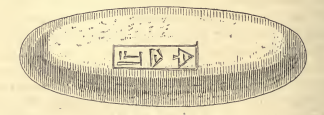
Sumerisch gi-na: babyl.-assyr. kinu, "richtig".

Zeile 2 wörtlich: "Mensch + Gott + Auge + Mine".

Gal (resp. im späteren Sumerisch mulu, "Mensch") ist bekanntlich zugleich das ideographische Determinativ für "Diener" und "Beamte", namentlich auch für "priesterliche Beamte". "Der Gott, der das Auge auf die Mine gerichtet hält", - so ist wohl das Ideogramm zu deuten -, der also die Richtigkeit der Maasse überwacht und hütet, kommt hier unseres Wissens zum ersten Male vor. Und durch die Beischrift des Titels seines priesterlichen Dieners, gleichsam als obersten Aichungsbeamten, soll offenbar eine weitere Gewähr für die richtige Justirung des Gewichtes gegeben werden. Dass Maasse und Gewichte, als wichtige Factoren eines geordneten Verkehres, im Alterthum unter göttlichem Schutze stehend gedacht werden, ist nicht nur an und für sich natürlich, sondern auch aus dem classischen Alterthum bezeugt: die athenischen Normalmaasse und Gewichte z. B. waren bekanntlich auf der Akropolis, römische Normalmaasse und Gewichte auf dem Capitol und im Tempel der Juno moneta niedergelegt und der Aufsicht und Überwachung besonderer priesterlicher Beamten anvertraut 1). — Das von mir festgestellte Gewicht des Steines, der ca. 0,1 Meter lang ist, beträgt 244,8 Gramm; dies giebt für die ganze Mine 489,6 Gramm, ein Gewicht, welches hinter der bisher als alleinige Norm betrachteten leichten königlichen Mine von 505 Gramm um mehr als volle 15 Gramm zurückbleibt.

<sup>1)</sup> HULTSCH, Griechische und römische Metrologie. Zweite Bearbeitung, § 14, S. 88; § 17, 2, S. 114; § 19, 10. 11, S. 138; § 35, S. 268.

II) In der Vorderasiatischen Sammlung des Berliner Museums (V. A., N°. 197) befindet sich — worauf mich Herr Prof. Erman auf meine Mittheilung von der so eben vorgetragenen ersten Beobachtung hin aufmerksam machte - ein Stein, der in Form, Material, Art der Arbeit und im Schriftcharacter dem unter No. I beschriebenen vollständig entspricht; nur erscheint er erheblich schmaler und schlanker. Die Wägung ergab 81,87 Gramm, also ein Drittel des vorigen, als Halbmine bezeichneten, Gewichtes. Das Berliner Gewicht stellt demnach das Sechstel einer leichten (resp. das Zwölftel der entsprechenden schweren) Mine dar und ergiebt für die leichte Mine 491,22 Gramm. Dies Gewicht, welches hierunter abgebildet erscheint, ist ebenfalls wohl erhalten. Nur an einer Stelle zeigt die Oberfläche Unregelmässigkeiten, welche von Verwitterung herrühren könnten, aber auch dann nur einen sehr geringen Gewichtsverlust verschuldet haben würden. - Möglich wäre aber auch, was Herr Dr. Dressel bei einer Besichtigung des Steines vermuthungsweise mir gegenüber aussprach, dass wir es hier mit einer absichtlichen Gewichtsverringerung behufs nachträglicher Justirung des ursprünglich ein wenig zu schwer hergestellten Gewichtes zu thun haben 1). - Die Inschrift vermag ich, obwohl die einzelnen Zeichen, ihrer Aussprache und ihren Bedeutungsmöglichkeiten nach, völlig klar und bekannt sind, nicht mit Sicherheit zu erklären. Vielleicht giebt sie lediglich den Namen eines Königs oder Priesterfürsten: Ur-nin-am an. Als Fundort dieses Gewichtes wird Debbô in Südbabylonien angegeben. Hier eine genaue Abbildung des Stückes in natürlicher Grösse, nach Herrn Koldewey's, für mich nach dem Original gefertigter Zeichnung:



<sup>1)</sup> Diese Vermuthung erhält Stütze dadurch, dass das Berliner Stück genau den Durchschnittswerth, der sich für die Mine aus den drei hier in Frage kommenden Gewichtsstücken ergiebt, und den Normalwerth des Sechstels einer Mine von 1½ römischen Pfunden darstellt (vgl. unten).

III) Zu diesen beiden Gewichten fügt sich genau ein von Herrn William Hayes Ward von der amerikanischen Wolfe-Expedition mitgebrachtes Gewicht 1). Dasselbe hat die in Babylonien bei den sog. Cylindern mit Bau- und Weihinschriften übliche Fässchenform, ist also, im Vergleich mit den beiden vorstehend beschriebenen, stärker gebaucht und hat statt der abgerundeten Enden glatte Seitenflächen. Es ist aus demselben Material gearbeitet, aus dem schwarzgrünen, harten Gestein (Ward: greenstone), und wiegt nach Ward's Angabe 164,3 Gramm, erweist sich also fast genau doppelt so schwer als das Stück der Berliner Sammlung und ist demnach als das Drittel einer leichten Mine anzusprechen. Dies bestätigt auch die darauf eingegrabene Keilinschrift, wie sie die folgende, Ward's Publication von Herrn Koldewey's Hand nachgebildete Darstellung zeigt 2):



Die Inschrift lautet umschrieben:

- 1)  $\frac{1}{3}$  T U gi-na
- 2) e-kal m. Nabū-šum-ešir (?)
- 3) abli m. Da-lat (?)
- 4) ... (?) pa-te-is-si ili Marduk

d. i.  $_{3}^{1}$  [Mine in] Schekel[n] [ausgedrückt]. Palast des Nabû-sum-esîr, Sohnes des Dalat(?), des fürstlichen Priesters des Marduk". Da  $TU \equiv siklu^3$ ), "Schekel",  $_{60}^{1}$  Mine ist, so könnte man versucht sein, zu übersetzen:  $_{3}^{1}$  Schekel", was natürlich mit dem wirklichen hohen Gewicht vollständig unvereinbar wäre. Man

<sup>1)</sup> American Oriental Society. Proceedings at New-York. October 1885.

<sup>2)</sup> WARD, der selbst der Keilschrift nicht kundig ist, hat einige Zeichen der Form nach unrichtig wiedergegeben. Ich habe dieselben, gestützt auf PINCHES', von WARD angeführte, Transscription verbessert. Die Nominalbezeichnung ist, wie ich ausdrücklich bemerke, auch bei WARD vollkommen klar und deutlich.

<sup>3)</sup> Siehe B. MEISSNER, Zeitschrift für Assyriologie, VII, 20, und LEHMANN, Verhandlungen der Berliner anthrop. Gesellschaft, 1890, S. 518, Anm. 1.

braucht aber deshalb nicht mit WARD, welchem TH. G. PINCHES die Lesung  $\frac{1}{3}$  TU garantirt hat, dem Verfertiger der Inschrift ein Versehen vorzuwerfen, sondern man kann entweder übersetzen:  $\frac{20}{60}$  der Einheit (in) Schekel(n) (ausgedrückt)", oder aber, da šakālu, hebr.  $\Sigma_{ij}$ , "wägen" heisst, TU hier als Ideogramm von šiklu in dem ursprünglichen weiteren Sinne von "Gewicht, Gewichtseinheit" fassen, ähnlich wie auf griechischen Gewichten die Bezeichnung Stater, welche gewöhnlich der dem Schekel entsprechenden kleineren Gewichtseinheit zukommt, auch für die höhere Gewichtseinheit verwendet wird (athenische Doppelmine mit der Aufschrift  $\Sigma(\tau)$ ATHP) 1: also "ein Drittelsgewicht", "ein Drittel Gewicht(s-Einheit)"?). — Der Titel pates(s) i bezeichnet einen Fürsten mit theilweise priesterlichen Functionen 3).

Wir haben es hier also wieder mit einem Gewichtsstück zu thun, das sich selbst als ein Theilgewicht und als richtig justirt bezeichnet und dem durch die Nennung eines Priesterfürsten in der Aufschrift eine Gewähr für richtige Ausbringung verliehen wird. Das Gewicht ist, wie WARD angiebt und die Abbildung zeigt, vollständig wohlerhalten. Dieses Drittels gewicht ergiebt also eine leichte Mine von 492,9 Gramm.

Es verdient noch bemerkt zu werden, dass Ward sagt, er habe im Besitze eines Herrn in Babylonien ein Gewicht gesehen von genau derselben Art wie seine Drittelmine, das die Inschrift: "½ ma-na gi-na" trug. — Da Ward in derselben Zeitschrift<sup>4</sup>) mehrere Gegenstände beschreibt, die dem Herrn Dr. A. Blau gehörten, und da die an erster Stelle von mir beschriebene Halbmine (S. 170 f.) zu der Zeit, da ich sie im Handel sah, Eigenthum des Herrn Dr. Blau war <sup>5</sup>), so ist anzunehmen, dass jene, von Ward in Babylonien gesehene, Halbmine, welche er "unglücklicherweise nicht erwerben konnte", mit der sub I besprochenen identisch ist. Die geringe Verschiedenheit der Form (s. S. 173) hätte Ward dann bei seiner Angabe ("von genau derselben Art") ausser Acht gelassen.

<sup>1)</sup> HULTSCH, Griechische und römische Metrologie, § 19, 11, S. 141.

Vgl. C. F. Lehmann, Šamaššumukîn, König von Babylonien, Th. I, S. 95 u.
 Etwas abweichend neuerdings Jensen, Keilinschriftliche Bibliothek, III, 1, S. 6 f.

<sup>4)</sup> Proceedings Am. Or. Soc., 1885, XIII, 4.

<sup>5)</sup> Wo dieselbe sich jetzt befindet, ist mir nicht bekannt.

Vergleichen wir nun WARD'S Drittelmine mit der Halbmine N°. I, welche für die Mine 489,6 Gramm ergiebt, und mit N°. II, dem Sechstel einer Mine von 491,22 Gramm, so kann kein Zweifel bestehen, dass wir es hier mit drei verhältnissmässig ungewöhnlich genau justirten Gewichten einer bestimmten Serie zu thun haben, die sich deutlich von der bisher angenommenen Norm des königlichen Gewichtes mit einer Differenz von ca. 14 Gramm unterscheidet.

Der Durchschnitt aus den drei Gewichten dieser Serie ergiebt für die Mine 491,2 Gramm.

Dazu kommt aber nun, dass zu Paris im Louvre eine Anzahl von Gewichten in der Form von Enten (und einem Eberkopf) 1) sich befinden, die offenbar derselben Serie angehören, und aus denen Oppert 2), der überhaupt neben Brandis dem wahren Sachverhalte am Nächsten gekommen ist, bereits geschlossen hatte, dass bei den babylonischen Gewichten eine Schwankung für das Schekel der Mine zwischen 82 und 85 Gramm stattfinde; ein Unterschied, der für die leichte Mine eine Differenz von ca. 15 Gramm, für das Talent nahezu 900 Gramm ergäbe 3), also genau das, was wir thatsächlich aus unseren Steingewichten, die Oppert nicht kennen konnte, erwiesen haben.

Wir ziehen die drei grössten dieser aus Eisen fabricirten Gewichtsstücke in Betracht 4):

- 1) Ente; ½ Mine: 81,98 Gramm; giebt für die Mine 491,88 Gramm.
- 2) Eberkopf;  $\frac{1}{30}$  Mine: 16,50 Gr.; " " " 495,00
- 3) Ente;  $\frac{1}{60}$  Mine: 8,00 Gramm; " " " 480,00

Dieselben sind, wie man sieht, erheblich ungenauer ausgebracht; nimmt man aber den Durchschnitt aus allen sechs, nun-

<sup>1)</sup> Über die Gewichte in Thiergestalt vergl. neuerdings meinen "Bericht über metrologische Studien im Britischen Museum" (Verhandl. d. Berl. anthrop. Ges., 1891, S. 515 ff.), in welchem freilich, wie ich namentlich mit Bezug auf S. 528 zugestehe, der Kreis der gewichtsverdächtigen Gegenstände etwas zu weit gezogen sein mag. Vgl. ferner Ridgeway, The origin of metallic currency and weight standards, p. 271.

<sup>2)</sup> J. OPPERT, L'étalon des mesures assyriennes, fixé par les textes cunéiformes. Extrait du Journal Asiatique, Paris, 1875, p. 78 ff.

<sup>3)</sup> OPPERT, a. a. O., p. 77.

<sup>4)</sup> Die Gewichtsangaben nach Blacas, in der Übersetzung von Mommsen's "Histoire de la monuaie romaine", I, 425; Oppert, a. a. O.; vgl. Brandis, Münz-, Maass-und Gewichtswesen in Vorderasien, S. 596 f. (nach A. De Longpérier).

mehr genannten, Gewichtsstücken, so erhält man für die leichte Mine ebenfalls 490,1 Gramm, also einen Werth, der dem aus den drei Steingewichten allein gewonnenen Durchschnittsergebniss sehr nahe kommt. Offenbar haben wir es bei den drei Steingewichten, deren Material keinerlei Substanzveränderungen ausgesetzt ist, deren regelmässige Form von vornherein eine genauere Justirung zulässt und die kleinste Veränderung sofort zur Kenntniss des Beschauers bringt, deren richtige Nominalbezeichnung und Justirung ferner in zwei von drei Fällen durch die Beifügung des Priesternamens, als Aichungsstempel, gewährleistet wird, mit wirklichen Normalgewichten zu thun. Die Pariser Stücke dagegen, deren Material der Oxydation etc. unterliegt, deren weniger regelmässige Form ferner die genaue Justirung ebenso erschwerte, wie sie jetzt einen Gewichtsverlust minder leicht erkennbar macht, sind als Gebrauchsgewichte anzusehen. Sie geben eine werthvolle Bestätigung für das Bestehen und die praktische Gültigkeit dieser Form des babylonischen Gewichtes; die Norm aber muss nach den Normalgewichten bestimmt werden. Dass das Normalgewicht durch einen Stein dargestellt werde, hatte Oppert bereits aus der in der keilinschriftlichen Literatur, seiner Angabe nach, vorkommenden Bezeichnung eines bestimmten Gewichtes (der Sechstelmine) als "Stein" geschlossen 1).

Die Gebrauchsgewichte des Alterthums pflegen zu genauerer Bestimmung der Norm ungeeignet zu sein, da sie selten die Norm wirklich genau innehalten. Man ist daher in erster Linie auf die Münzen in Edelmetall angewiesen, die regelmässig einen bestimmten Theil des an dem prägenden Orte gültigen Gewichtsfusses darstellen.

Da nun zu allen Zeiten, wer Gold und Silber verausgabte, sei es ein Händler, sei es eine Stadtgemeinde oder ein König, sehr genau darüber gewacht haben wird, dass er sich nicht durch zu reichliche Verausgabung selber schädige, so kann

<sup>1)</sup> Allerdings in anderem Sinne. Siehe "L'étalon des mesures assyriennes", p. 76: "Il est possible que la pierre normale était un corindon d'une très-grande taille, car le nom de pierre attaché à cette mesure prouve bien que ce n'était pas la première pierre venue par laquelle on aurait pu désigner tous les poids possibles. C'était la pierre qui pesait ce poids".

man als einen Grundsatz annehmen, dass Münzen in Edelmetall das Normalgewicht im Allgemeinen nicht überschreiten werden, woraus sich die in der gesammten Metrologie anerkannte Regel herleitet 1), dass man die Norm eines Prägungsfusses nicht ohne besonderen Grund unter dem nachweisbaren höchsten Effectivgewicht ansetzen darf.

Hier dagegen, wo wir es mit Normalgewichten zu thun haben, von denen jedes einzelne den Anspruch erhebt, die Norm in besonders genauer Justirung darzubieten, und die dennoch eine gewisse Differenz untereinander aufweisen, wird man von vornherein erwarten müssen, dem Thatbestand am Nächsten zu kommen, wenn man den Durchschnitt der drei Gewichte nimmt. In der That bestätigt sowohl die älteste asiatische Münzprägung, die sich nach dieser "gemeinen Norm" des babylonischen Gewichtes richtet, wie die ganz unabhängig vom babylonischen Gewicht durch die Forschung ermittelte Norm des römischen und des ägyptischen Pfundes - beides Gewichte, die ihrer Entstehung nach im System der babylonischen Mine gemeiner Norm wurzeln - diese Annahme: Das römische Pfund von 327,45 Gramm ist dem Betrage nach 2 der babylonischen Gewichtsmine gemeiner Norm (s. u.); <sup>2</sup>/<sub>3</sub> von 491,2 Gramm sind = 327,47 Gramm. Das ägyptische Pfund, von Brugsch 3) nach einem wohlerhaltenen Gewicht auf 90,96 Gramm bestimmt, ist der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm (s. u.). Letztere beträgt 10 der Gewichtsmine gemeiner Norm = 545,8;  $6 \times 90,96 = 545,76$  Gramm. Das Maximum bestimmt sich nach der Drittelmine auf 492,9 Gramm.

Was nun die Zeit anlangt, in welche diese Gewichte zu setzen sind, so nennt die Drittelmine (o., S. 173, sub N°. III) den pates(s)i des Marduk.

Die hauptsächlichste Stätte der Verehrung des Marduk = Merodach ist Babylon. Ist hier der Priesterfürst des Marduk in Babylonien gemeint, so führt dieses Gewicht uns mit Wahrscheinlichkeit in die Zeit, da Babylon noch nicht von Königen beherrscht wurde 3), also in die Zeit vor der s.g. ersten baby-

<sup>1)</sup> Über Dörpfeld's neuerlichen Versuch, diese Regel bei Seite zu schieben (Mitth. des archäol. Instituts zu Athen, 1890, XV, S. 173), vgl. unten, S. 221 f.

<sup>2)</sup> Zeitschrift für Agyptische Sprache und Alterthumskunde, 1889, Bd. XXVII, S. 2.

<sup>3)</sup> Vgl. meinen "Šamaššumukîn, Th. I, S. 74 ff.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

lonischen Dynastie, die etwa von Ende des 25. bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts v. Ch. herrschte.

Der Einwand, dass auch unter dem Königthum das priesterliche Amt eines patesi mit veränderten oder eingeschränkten Functionen bestanden haben könne, erledigt sich dadurch 1), dass sich die Könige von Babylonien selbst den Titel eines patesi resp. iššakku beilegen und rituell wie staatsrechtlich das Oberpriesterthum des Marduk innehalten, so z. B. Sargon als Beherrscher Babyloniens und Nebukadnezar. Ferner nennt die Gewichtsinschrift den ekal, "Palast", des patesi, und diese Bezeichnung finden wir in der Regel nur für die Wohnstätte eines gebietenden Fürsten verwendet.

Dieser Ansetzung widerspricht nicht, dass die Inschrift dieses Gewichtes in babylonischer Cursivschrift ausgeführt ist, da wir diese bereits auf den so zahlreichen, aus der Zeit der ersten babylonischen Dynastie datirten Geschäftsurkunden finden. Sind diese Argumentationen richtig, so ist die Drittelmine nicht später als in die erste Hälfte des dritten vorchristlichen Jahrtausends zu setzen.

Die beiden anderen Gewichte, deren eines, die Sechstelmine, aus dem südlichen Babylonien, der Stätte der ältesten Cultur des Zweistromlandes, stammt, und deren Inschrift in altbabylonischer Keilschrift vom Character der Inschriften des Gudea abgefasst ist, können noch erheblich älter sein, und ich hatte (BMGW, S. 256) für nicht unwahrscheinlich erklärt, dass sie in die Zeit des Gudea oder des Dungi zu setzen wären.

Die altbabylonische Schrift wird freilich auch archaïsirend in den Inschriften z. B. eines Šamaššumukin und Nabūna'id angewendet, weist dann aber fast regelmässig durch gewisse Anklänge an die neubabylonische Schrift Spuren solcher künstlichen Wiedererweckung auf. Von derlei Spuren ist in den Gewichtslegenden nichts zu bemerken. Namentlich weise ich auf die höchst alterthümliche Form des Zeichens gi in N°. I, Z. 1, hin.

[Für diesen Ansatz in die älteste, uns historisch erreichbare, Periode der babylonischen Geschichte hat sich neuerdings eine schlagende Bestätigung ergeben. Nach SAYCE<sup>2</sup>) ist kürz-

<sup>1)</sup> Šamaššumukin, Th. I, S. 96.

<sup>2)</sup> Academy, Dec. 19. 18

lich in Babylonien ein Gewicht zum Vorschein gekommen, dessen Aufschrift besagt, dass es ein Duplicat eines Gewichtes ist, das von Nebukadnezar II. nach der Gewichtsnorm des Dungi gefertigt ist.

Auf meine Anfrage hat Herr SAYCE mir gütigst den Wortlaut der Inschrift nach seiner Copie mitgetheilt. Die Inschrift ist archaïsch-babylonisch. Ich gebe sie typographischer Bequemlichkeit halber in neuassyrischer Schrift:

- 1. 【】 一】 一】 人
- 3. 长 州(恒)
- 5. ⊨ = □ → □ □ □ (国
- 6. 海州岸沿岸
- 8. 17 一十 三公 -111
- 9. (IE) I --- (TEXXX -1)A
- 10. ⊨巨猫-川(| 目 &→-|| -||(| =||| =|| =||(!)|

# Das ist:

- 1. 1 ma-na GI. NA
- 2. buší Marduk-bél-iláni
- 3. GAB. RI. šukulti 1)
- 4. ša Nabū-kudurr(u)-uşur
- 5. šar Babili
- 6. abli Nabū-ablu-usur
- 7. šar Babili
- 8. a-na GAB.RI
- 9. šukulti ilu Dun-gi
- 10. šarri ma-ah-ri u-kin-(ni?).

<sup>1)</sup> Vgl. KI. LAL = sandku ša šukulti, VR, 41,58 a; s. Brünnow, Classified List of Ideographs, Nro 9815; vgl. No. 10110.

#### Deutsch:

- 1. Eine Mine richtig.
- 2. Besitz des Marduk-bêl(?)-iláni.
- 3. Nachbildung der Gewicht(s-Norm),
- 4. die Nebukadnezar,
- 5. König von Babylon,
- 6. Sohn des Nabopolassar,
- 7. Königs von Babylon,
- 8. nach dem Vorbild
- 9. der Gewichtsnorm des Dungi,
- 10. eines früheren Königs, festgesetzt hat 1).

Dungi ist der älteste König von Gesammtbabylonien, den wir kennen. Seine Residenz war Ur. — Wir haben also in Dungi den (resp. einen der) ältesten Ordner des babylonischen metrischen Systems zu erblicken. Und das würde vollkommen zu der Beobachtung stimmen, dass die Ordnung von Maass und Gewicht regelmässig (vgl. Pheidon, Solon, Ptolemäus, das Deutsche Reich) im Zusammenhang mit einem grossen politischen Aufschwung des betreffenden Staatswesens zu stehen pflegt.]

Das System dieser ursprünglichen Form des babylonischen Gewichtes (s. u.), die ich als gemeine Norm bezeichne, stellt sich nach dem Durchschnittsbetrage der drei vorgenannten Steingewichte (Näheres s. u.) folgendermaassen dar:

<sup>1) [</sup>Wie mir Herr FLINDERS PETRIE nachträglich freundlichst mittheilt, ist das Gewicht von seinem vormaligen Besitzer, Herrn GREVILLE CHESTER, dem Britischen Museum vermacht worden. Nach Herrn Petrie's Feststellung wiegt es 15097,6 grains = 978,309 Gramm. Für Abnutzung und Abstossung ist ein Gewichtsverlust von höchstens 18 grains=1,2 Gramm in Anschlag zu bringen: das ursprüngliche Gewicht betrng daher 979,5 Gramm. Es ist also eine schwere Gewichtsmine gemeiner Norm, wenig mehr als das Vierfache unserer, das Minimum der gemeinen Norm vorstellenden leichten Halbmine N°. I (S. 170 f.) -: 4 × 244,8 = 979,2 Gramm. Dieses Ergebniss ist von ausserordentlicher Tragweite: 1) Zunächst ist damit auch für Babylonien die Existenz der schweren Mine und ihres Systems, auf die man bisher nur nach Analogie ihres assyrischen Vorkommens, wenn auch mit zwingender Nothwendigkeit, hatte schliessen dürfen, erwiesen. Und zwar: 2) für die allerälteste Zeit, sodass die Berechtigung meiner Forderung, die schwere Gewichtsmine gemeiner Norm sei als die Grundeinheit des babylonischen Systems anzusehen (S. 199), aufs Schlagendste dargethan ist. 3) Schliesslich wird, da Nebukadnezar II. für die Justirung von Gewichten nach der gemeinen Norm des Dungi Sorge trug, in einer Zeit, für welche die Existenz der königlichen Norm gesichert ist, damit das bisher (BMGW, S. 274) ebenfalls nur vermuthete Nebeneinanderbestehen der gemeinen und der königlichen babylonischen Norm für die spätere Zeit urkundlich dargethan.]

Von der Auffindung dieser "gemeinen" Norm habe ich die erste Nachricht gegeben in einem am 16. November 1888 in der archäologischen Gesellschaft zu Berlin gehaltenen Vortrage 1).

In eben jener Mittheilung hob ich bereits hervor, dass die meisten und wichtigsten antiken Gewichte sich als organische Theilgrössen (u., S. 206 f.) dieses ursprünglichen babylonischen Gewichtes resp. der aus demselben gebildeten Silbermine darstellten (so die euböische und solonisch-attische Mine von 436,66... Gramm = \frac{1}{5} der leichten Silbermine dieser Norm; so das römische Pfund von 327,45 Gramm = \frac{3}{5} der leichten Silbermine dieser Norm). Und ebenso konnte ich damals schon auf die grosse Ähnlichkeit in der Anlage des altbabylonischen Maass- und Gewichtssystems mit unserem heutigen Metersystem hinweisen (u., S. 201).

Einige Monate später (Februar 1889) trat Brugsch mit den ersten Mittheilungen über die Ergebnisse seiner unabhängig betriebenen Studien über die altorientalischen Maasse und Gewichte hervor, in einem Aufsatze in der "Deutsch. Rundschau" (Februar 1889) und einem Artikel in der "Vossisch. Zeitung"<sup>2</sup>).

BRUGSCH theilt hier die äusserst scharfsinnige Beobachtung mit, dass die Silbermine von ca. 545 Gramm, die auf dem von BRANDIS vermutheten ursprünglichen Betrag der leichten Gewichtsmine von 490 Gramm als  $\frac{5}{12}$  derselben aufgebaut ist, genau = 6 ägyptische Pfunde à 10 Loth sei:  $60 \times 9,096$  Gramm = 545,76 Gramm. Davon, dass jenes von BRANDIS vermuthete Gewicht von mir wirklich gefunden sei, hatte BRUGSCH damals noch keine Kunde erhalten.

In ähnlicher Weise' wie Brugsch hatte bereits 1886 Nissen das Gewicht von 545 Gramm, das er allerdings nicht bis nach Babylonien verfolgte, sondern aus Makedonien und Olympia her-

<sup>1)</sup> Siehe Sitzungsberichte der archäologischen Gesellschaft, 1888, N°. 5, S. 23 ff. — Wochenschrift für classische Philologie, 1888, N°. 5, S. 1522 ff.

<sup>2)</sup> Vossische Zeitung N°. 81, Sonntagsbeilage N°. 7 vom 17. Februar 1889.

leitete '), gleich 6 ägyptischen Pfunden gesetzt. So weit herrschte also hier eine erfreuliche und überraschende Übereinstimmung in den Ergebnissen der von einander völlig unabhängigen Untersuchungen von Brandis, Nissen, Brugsch und mir selbst.

Ebenso ist richtig, dass eine Anzahl antiker Gewichte sich als glatte Vielfache des ägyptischen Lothes darstellen, wie Brugsch scharfsinnig nachwies. Nämlich alle diejenigen, so füge ich hinzu, die zum System der, durch die neugefundenen Gewichte dargestellten, gemeinen Norm des babylonischen Gewichts gehören, dessen Einheiten und organische Theilgrössen, da sie in glatten Verhältnissen zur Silbermine stehen, auch als Vielfache des ägyptischen Lothes angesehen werden können. So hält die leichte Gewichtsmine, als 3 der Silbermine, 54 ägyptische Loth, die solonische Mine (s. o.), als 4 der Silbermine, 48 Loth, etc. Es besteht also thatsächlich, auf dem Gebiet der Gewichte, zwischen Ägypten und Babylonien eine Beziehung, die nicht auf Zufall beruhen kann. Wenn aber Brugsch, im Anschluss an diese seine Beobachtung, das ägyptische Gewicht und weiter das gesammte ägyptische Maass- und Gewichtssystem als das älteste und ursprüngliche ansah, aus dem das babylonische und alle übrigen antiken Systeme hergeleitet seien; wenn er weiter den Ägyptern die "Ehre der Erfindung und Anwendung" des Sexagesimalsystems zuschrieb, so konnten diese Schlussfolgerungen nicht als richtig anerkannt werden. - Ich hatte inzwischen die Ergebnisse meiner Untersuchungen in der Märzsitzung 1889 der Berliner Gesellschaft für Anthropologie und Urgeschichte in einem ausführlichen — hier als BMGW zu citirenden — Vortrage 2): "Über altbabylonisches Maass und Gewicht und dessen Wanderung" 3) dargelegt. Später erschienen von Brugsch die Aufsätze: "Die Lösung

1) Metrologie 1, § 14, S. 700 [36] f.

<sup>2)</sup> Derselbe stand, was zu bemerken nicht überflüssig erscheint (s. u., S. 184ff., das über Ridgeway's Ausserungen Bemerkte), zum ersten Mal bereits auf der Tagesordnung der Novembersitzung 1888, dann der Februarsitzung 1889 dieser Gesellschaft.

<sup>3)</sup> S. d. Verhandlungen der Berliner anthrop. Gesellschaft, 1889, S. 245 bis 327. Jener Vortrag wurde in einer Anzahl von Exemplaren dem VIII. Orientalisten-Congress vorgelegt.

der altägyptischen Münzfrage") und "Das älteste Gewicht") Bei der Drucklegung des genannten Vortrages (BMGW) konnte ich diese Brussch'schen Arbeiten noch nachträglich berücksichtigen und konnte angeben, was in ihnen meines Erachtens als richtig zu begrüssen, nnd was als irrthümlich zu verwerfen sei. Ausführlicher geschah dies in meinem Vortrage: "Über das Verhältniss des ägyptischen und metrischen Systems zum babylonischen"). Daraufhin erschien einige Monate später von Brussch ein Aufsatz 1, in welchem er die Ansicht, dass Ägypten die Heimath der antiken Systeme sei, zurückzog und an ihrer Stelle geneigt erscheint, eine gemeinsame Urquelle anzunehmen, aus der sowohl das babylonische wie das ägyptische System geflossen seien.

Angesichts der irrthümlichen Auffassungen, die neuerdings über meine Arbeiten geäussert sind (s. S. 184 ff.), sehe ich mich veranlasst, den entscheidenden Abschnitt in Brugsch's Worten an dieser Stelle zu wiederholen:

"Was dem angeführten altägyptischen Goldgelde<sup>5</sup>) das höchste Interesse verleiht, ist die von Herrn Dr. C. F. Lehmann.... vor etwas länger als einem Jahre nachgewiesene Thatsache<sup>6</sup>), dass sich die alten Babylonier zur Bestimmung der Schwere eines Gegenstandes eines Normalgewichtes bedienten, dessen leichte Mine auf Grund von drei noch vorhandenen und in wissenschaftlichen Sammlungen auf bewahrten Stücken im Durchschnitt  $491\frac{1}{5}g$  betrug. Da nach dem babylonischen Rechnungssystem die Goldmine um ein Sechstel kleiner als die allgemeine Gewichtsmine war, so muss dieser Betrag, ca.  $81\frac{9}{10}g$ , von der Goldmine herzustellen. Man gelangt somit zu der babylonischen Zahl von  $409\frac{3}{10}g$ , welche der ägyptischen im Betrage von  $409\frac{3}{10}g$  auf das Genaueste entspricht.

<sup>1)</sup> Zeitschrift für Agyptische Sprache und Alterthumskunde, 1889, Heft 1, S. 1 ff.

<sup>2)</sup> Zeitschrift für Ethnologie, Bd. XXI, 1889, Heft 1, S. 1-9, und Heft 2, S. 33-43.

<sup>3)</sup> Verhandlungen der Berliner anthropologischen Gesellschaft, Sitzung vom 19. October 1889, S. 630 ff.

<sup>4)</sup> Sonntagsbeilage der Vossischen Zeitung vom 12. Januar 1890.

<sup>5)</sup> Vgl. Brugsch: "Das altägyptische Goldgewicht" (Zeitschrift für Agyptische Sprache und Alterthumskunde, 1889, Heft 2, S. 85 ff.).

<sup>6)</sup> Vgl. Verhandlungen der Berl. anthrop. Gesellschaft, 1890, S. 87.

"Ein so merkwürdiges Zusammentreffen, welches ich in meinen früheren Untersuchungen auch in Bezug auf das ägyptische und babylonische Silbergewicht nachgewiesen habe, kann nicht in einem blossen Zufall gesucht werden, sondern beruht auf gemeinsamen Grundlagen 1) der Maass- und Gewichtseinheiten im Handelsverkehr der ältesten Welt. Die geträumte Abgeschlossenheit der grossen Culturstaaten an den Ufern des Nils in Afrika und zu beiden Seiten des Euphrat auf asiatischem Boden muss anderen, richtigen Vorstellungen in Zukunft den Platz räumen, wenn auch die Streitfrage nach den ältesten Erfindern der Maass- und Gewichtssysteme vorläufig unerledigt bleiben mag 1). Für Ägypt en spricht das hohe Alter aufgefundener Steingewichte, welche in die Zeiten der Pyramidenbauten hinaufreichen, für Babylon vor Allem das weitverbreitete sexagesimale Theilsystem, das Dr. J. Brandis in seinem berühmt gewordenen Werke.... aus den geschlagenen Münzen bis zu den klassischen Völkern des Alterthums hin in überzeugender Weise nachgewiesen hat .... "2)

Ich habe dann, gegenüber dieser neueren Ansicht Brugsch's von der gemeinsamen Quelle der beiden Systeme, — indem ich betonte, dass wir nur die jetzt wirklich erkennbare Gestalt der beiden Systeme in Betracht zu ziehen haben und uns auf allgemeine Vermuthungen und Erörterungen über die Ursprünge des Messens überhaupt und die nothwendigerweise anzunehmenden primitiveren Systeme nicht einlassen könnten²) —, in der anthropologischen Gesellschaft noch einmal eine kurze zusammenfassende Übersicht über die Gründe gegeben, die für Babylonien als das Ursprungs- und Heimathsland des Systems, von dem alle übrigen Systeme des Althertums abgeleitet sind, sprechen.

Aus neuester Zeit liegen nun zwei Äusserungen vor, die meine Untersuchungen und ihre Ergebnisse in einem so wenig dem Sachverhalte entsprechenden Lichte erscheinen lassen, dass es zur Pflicht wird, dagegen auf das Bestimmteste Verwahrung einzulegen <sup>3</sup>).

In seinem schon erwähnten Buche: "The origin of metallic currency and weight standards", mit welchem ich mich an anderer

<sup>1)</sup> Von mir gesperrt.

<sup>2)</sup> Vgl. auch oben, S. 169 f., Anm. I, a. E.

<sup>3)</sup> Vgl. "Hermes", XXVII, S. 544 f., Anm. 1, und Verhandl. der Berl. anthrop. Gesellsch., 1892, Sitzung vom 9. Juli.

Stelle speciell zu beschäftigen haben werde, stellt Ridgeway (p. 195) meinen Vortrag (BMGW) dar als hervorgerusen durch Brugsch's Arbeiten und als bestimmt, gegen Brugsch's Behauptung von dem ägyptischen Ursprung der Systeme des Alterthums vom assyriologischen Standpunkt aus Verwahrung einzulegen. Es heisst dort wörtlich: "So hat erst neuerdings Professor Brugsch einen energischen ("vigorous") Außatz in der Zeitschrift für Ethnologie geschrieben, um zu beweisen, dass die Chaldäer ihr System aus Ägypten entlehnten. Aber die Assyriologen waren nicht gewillt, einer Lehre zuzustimmen, die die Babylonier in eine untergeordnete Stellung versetzte. Demgemäss hat Dr. C. F. Lehmann 1889 (BMGW) eine ausführliche Vertheidigung der ursprünglichen Doctrin, wie sie zuerst Boeckh dargelegt und Brandis und Hultsch entwickelt und fortgeführt haben, gegeben".

Dass diese Darstellung nicht der Sachlage gerecht wird, beweist zunächst die einfache Thatsache, dass die erste Mittheilung über meine Untersuchungen vor denen von Brugsch veröffentlicht wurde (s. o.). Aber überhaupt muss ich mich gegen die Unterstellung, als kämpfte und schriebe ich vom einseitig assyriologischen Standpunkte aus, auf das Allerentschiedenste verwahren. Es ist mir nicht darum zu thun, den Babyloniern um jeden Preis den Vorrang zu sichern, sondern darum, die Wahrheit zu finden. Die leider vielfach verbreitete Neigung, dem Studiengebiet, welchem sich der Einzelne vornehmlich zugewendet hat, eine übertriebene Bedeutung zuzuschreiben, habe ich stets als eines der verderblichsten Hemmnisse des wissenschaftlichen Fortschritts angesehen.

Wenn es sich mir bei der fortgesetzten und eingehenden Prüfung, die ich der Frage gewidmet habe, ergeben hätte, dass den Ägyptern die Priorität zuzusprechen sei, so hätte ich dieses Ergebniss mit derselben Bestimmtheit und Freudigkeit geäussert und verfochten, mit der ich jetzt die gegentheilige Ansicht vertrete. Die Thatsache, durch welche ich überhaupt, fast zwei Jahre ehe ich von Brugsch's, vielleicht um dieselbe Zeit schon begonnenen Studien Kunde erhielt, auf das Gebiet der Metrologie geführt wurde, die Auffindung der altbabylonischen steinernen Normalgewichte, hat Ridgeway gar nicht beachtet.

RIDGEWAY bekämpft die Anschauung, als sei im Alterthum der Begriff des geschlossenen Systems, in welchem die Beziehung der Maasskategorieen untereinander nach naturwissenschaftlichen Principien geregelt wird, bekannt und wirksam gewesen, und will vor allen Dingen die Vorstellung, dass im alten Orient bereits ein System von derartiger Vollkommenheit ausgebildet worden sei, mit Feuer und Schwert ausrotten.

Nach RIDGEWAY war der erste Gegenstand, der gewogen wurde, das Gold, und die Goldeinheit galt überall als das Werthäquivalent eines Rindes. Die Goldeinheit aber wurde ursprünglich nach dem Gewicht einer Anzahl von Getreidekörnern bestimmt.

Diese Annahme ist nicht ohne Wahrscheinlichkeit und sehr erwägenswerth. Ridgeway belegt sie durch eine grosse Anzahl von Beispielen, für welche er auch die Verhältnisse der heutigen, auf niederer Culturstufe stehenden Völker heranzieht. Diese primitiven Verhältnisse werden auch für die Anfänge der Entwickelung im Alterthum und im Orient von Niemandem geleugnet; sie sind im Gegentheil von einigen der neueren Forscher 1) auf metrologischem Gebiete mehrfach hervorgehoben worden. Aber die betreffenden Fragen bestimmt ins Auge gefasst und ihrer Lösung nähergebracht zu haben, ist Ridgeway's unbestreitbares Verdienst. Um so bedauerlicher sind die ganz verkehrten Schlüsse, welche Ridgeway aus diesen Voraussetzungen zieht.

Babylonien und Ägypten waren in jahrhundertelanger Entwickelung zu einer hohen Cultur gelangt. Im Vergleich mit dieser kann die Culturstufe, auf welcher uns die hellenischen Völker in den ältesten Schichten des Epos geschildert werden, als eine verhältnissmässig primitive gelten, die jene orientalischen Völker seit Langem hinter sich gelassen hatten. Man hat also nicht das Recht, von heute lebenden "primitiven Völkern" Analogieschlüsse auf den Culturzustand der Babylonier und Ägypter zu ziehen. Für RIDGEWAY ist alles Vorgriechische und Vorhomerische primitiv und minderwerthig. Genau auf dasselbe käme es hinaus, wenn wir auf Grund des Factums, dass die Germanen um Christi Geburt eine höchst primitive Cultur hatten, die Civilisation der Griechen und Römer leugnen wollten. Mit den Resultaten der Erforschung ägyptischer und ba-

<sup>1)</sup> Zuletzt Oppert, Zeitschrift für Assyriologie, VI, p. 279 f., und Aurès, Recueil des trav. rel. à la Philologie et l'Archéologie Égyptienne et Assyrienne, vol. X, fasc. 4, p. 157. Vgl. o., S. 169 f., Anm. 1, a. E.

bylonischer Inschriften findet sich Ridgeway leicht ab; er erklärt z. B. einfach die Gewichtsinschriften in Bausch und Bogen für nicht halb verstanden ("not half understood", p. 2); überhaupt "stimmen", so meint er, "nicht zwei Gelehrte" in der Übersetzung entscheidender Stellen "überein". Da ist es denn auch nicht verwunderlich, dass die neuerdings erstandenen documentarischen Beweise für die erstaunliche Entwicklung der astronomischen Kenntnisse und Beobachtungsmethoden bei den Babyloniern 1) — die übrigens nur bestätigen, was das gesammte Alterthum übereinstimmend über deren uralte Beobachtungen am gestirnten Himmel überlieferte — auf Ridgeway ohne Eindruck geblieben sind.

Wenn uns über die metrologischen Verhältnisse des alten Orients sonst nichts bekannt wäre, so genügte diese Kunde schon, um uns über jeden Zweifel hinaus zu beweisen, dass die Babylonier die primitive Stufe, auf der man sich der Bemessung der Goldeinheit nach Getreidekörnern ständig bewusst war, längst verlassen hatten. Sie schufen sich eine feste Gewichtseinheit, sei es, dass sie ein für allemal das Gewicht einer bestimmten Anzahl Getreidekörner als Norm festsetzten (RIDGEWAY), dann aber nur auf die so erhaltene Norm, nicht wieder auf die Körner, zurückgriffen; sei es, dass sie, was weit wahrscheinlicher (s. u., S. 199), zur Bestimmung der Gewichtseinheit nach völlig anderen Principien schritten. Auch im ersteren Fall lag (gegen Ridgeway) die Möglichkeit vor, vom Gewicht aus ein "(natur)wissenschaftliches", d. h. ein "geschlossenes" System zu bilden (s. unten, S. 200, Anm. 2). Zwischen diesen beiden Stufen: 1) der ersten Einführung des Brauches, das Gewicht jedesmal nach einer Anzahl von Getreidekörnern zu bemessen, und 2) der Ausbildung oder Einführung eines geschlossenen Systems mit fester Gewichtsnorm, deren Ursprung und natürliches Vorbild für den Verkehr ohne Einfluss und für diesen daher ohne Interesse ist, muss ein Zeitraum von Jahrhunderten liegen.

Nur durch die Berührung mit den älteren Culturen, die diese Zeit der Entwickelung langsam durchschritten hatten, erklärt sich die rapide Entwickelung der griechischen und römischen Cultur. Dies haben Boeckh und seine Nachfolger erkannt und daraus, in Verbindung mit den Überlieferungen aus dem Alterthum, ihre Forschungen und Schlüsse über die Beeinflussung der griechi-

<sup>1)</sup> Siehe besonders Epping und Strassmaier, Astronomisches aus Babylon, in "Stimmen aus Maria Laach", 41.—44. Ergänzungsheft.

schen Cultur durch den Orient, wie auf anderen Gebieten, so auf dem der Metrologie, angestellt und gezogen <sup>1</sup>). Weniger zutreffend kann die Art und Weise, wie Boeckh zu seinen Resultaten gelangt ist, nicht characterisirt werden, als es im Eingang von Ridgeway's Werke geschieht. Darnach wäre die Festsetzung des metrischen Systems durch die Franzosen Schuld an der Theorie von dem naturwissenschaftlichen Ursprung der antiken Systeme, und die Anschauung, dass in der mathematischen Wissenschaft Mesopotamien's die Quelle aller Gewichtsnormen zu finden sei, wäre von Gelehrten aufgestellt, deren Phantasie durch die Ergebnisse der Ausgrabungen im Zweistromland und die Auffindung der assyrischen und babylonischen Bronzegewichte erregt gewesen sei!

Aber Ridgeway bemüht sich, seinen Gegnern gerecht zu werden, indem er ihre Ansicht in extenso darlegt. Da er jedoch hierzu (p. 195 ff.) die betreffenden Abschnitte aus Head's "Historia nummorum" wählt, die älter sind als Brugsch's und meine Arbeiten, und daher nur die babylonische Gewichtsmine von (schwer) 1010 Gramm resp. (leicht) 505 Gramm kennt, so wird die neueste, durch die Auffindung der gemeinen Norm des babylonischen Gewichts herbeigeführte Phase der Frage gar nicht berücksichtigt. Die gemeine Norm von 982,4 Gramm resp. 491,2 Gramm wird nicht erwähnt, und selbst in der Aufzählung der babylonisch-assyrischen Gewichte (p. 247 f.) wird der neugefundenen Steingewichte mit keinem Worte gedacht.

Bedenklicher noch ist die irrthümliche Darstellung, welche der neue Fund und seine Ergebnisse durch NISSEN erfahren. Es heisst in der zweiten Auflage der Metrologie ?): "Die altbabylonische Elle ist aus der kleinen ägyptischen abgeleitet" (dagegen s. u.). "Beide verhalten sich wie 10:11, ihre Cuben wie 4:3 (1331:1000). Daraus folgt die nahe Verwandtschaft der Gewichte" (vgl. dagegen u.). "Der Cubus des Fingers ergiebt als Einheit 4,5 Gr. = \frac{1}{6} Ket oder \frac{1}{6} römische Unze. Neuerdings sind drei Gewichtsstücke aus dem südlichen Babylonien bekannt geworden, die nach Aussage der alterthümlichen Inschriften hoch hinauf, vielleicht in die Epoche des Königs Gudea reichen.

<sup>1)</sup> Vgl. Curtius, Sitzungsberichte der Berl. Akademie der Wissenschaften, 1889, S. 692.

<sup>2)</sup> Griechische und römische Metrologie, 2. Auflage, § 4, S. 858 [24].

Dieselben enthalten 18, 36, 54 solcher Einheiten, und führen auf eine Mine als höhere Einheit von 270 Gr. oder das altrömische Pfund".

NISSEN muss vollständig übersehen haben, dass ich BMGW, S. 256, gesagt hatte, dass zwei der steinernen Normalgewichte eine deutliche Nominalbezeichnung enthielten. Andernfalls hätte er doch unmöglich von einem Gewicht von 244,8 Gramm, das sich ausdrücklich (s.o., S. 171) als ½ Mine bezeichnet, auf eine ganze Mine von 270 Gramm, sowie aus einem ausdrücklich als ½ bezeichneten Stücke von 164,3 Gramm auf eine dazugehörige Mine von 270 Gramm schliessen können.

In jedem Falle wäre es im Interesse allseitiger Klarheit erwünscht gewesen, dass Nissen in einem Handbuch, welches sich an einen grösseren Kreis von Forschern und Lesern wendet, ausdrücklich betont hätte 1), dass derjenige, der zuerst auf diese alten Gewichte aufmerksam gemacht hat, die Einheit auf 491,2 Gramm setzt. Jetzt wird ohne weitere Begründung den neugefundenen Gewichtsstücken eine Deutung gegeben, wonach sie als Beweisstücke für den ägyptischen Ursprung des babylonischen Gewichtes gelten können, während ich in ausführlichen Untersuchungen gezeigt hatte, dass diese Gewichte, wie sie überhaupt unsere Anschauungen über die antike Metrologie aufs Gründlichste verändern, auch die Annahme von dem ägyptischen Ursprung des babylonischen Systems unmöglich machen.

Die Thatsache, dass für Babylonien in uralter Zeit eine Mine von 491,2 Gramm — ihr Bestehen im Betrage von 490 Gramm hatte, wie bemerkt, Brandis bereits vermuthet — monumental erwiesen ist, kann auf keine Weise geleugnet oder hinweggedeutet werden und ist auch von den verschiedensten Seiten anerkannt worden<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Citirt wird mein Vortrag BMGW von NISSEN in der Literaturübersicht am Ende dieses Paragraphen (4).

<sup>2)</sup> Siehe MORITZ ALSBERG, Die ältesten Gewichte und Maasse (im "Ausland", 1890, N°. 19, S. 364 ff.); A. Kiel, Geschichte der absoluten Maasseinheiten (Jahresbericht des Kgl. Gymnasiums zu Bonn, 1890, N°. 419), S. 5 ff.; Brugsch an der oben, S. 183 f., angeführten Stelle; Pernice, Rheinisches Museum, 1891, S. 631;

Obgleich somit Brugsch seine ursprüngliche Meinung nicht mehr aufrecht hält, und Nissen's Gründe, weil sie theils auf nicht existirenden Thatsachen fussen, theils an secundäre Entwickelungsstufen des babylonischen Systems anknüpfen (o., S. 188), nicht stichhaltig sind, so wird es, namentlich, da diejenigen von meinen Untersuchungen, die speciell das Verhältniss des ägyptischen metrischen Systems zum babylonischen behandeln, weder von Nissen genannt werden, noch von Ridgeway gekannt zu sein scheinen, sich empfehlen, die Gründe, die für die Ursprünglichkeit des babylonischen Systems, gegenüber dem ägyptischen, sprechen, unter Hinweis auf die früheren Arbeiten kurz zu wiederholen 1):

1) Das Sexagesimalsystem, dessen strenge Durchführung das babylonische metrische System charakterisirt, während es im Ägyptischen nur in Folge der — es sei der Kürze wegen gestattet, so zu sprechen — sexagesimalen Entstehungsweise des ägyptischen Pfundes und Lothes aus der babylonischen Silbermine erscheint, ist, wie auch Brugsch (o., S. 183 f.) und NISSEN 2) anerkennen, babylonischen Ursprungs.

2) So sind auch Mine und Talent babylonische, in Ägypten nur secundär — neben dem eigentlich und speciell ägyptischen, nirgend anders nachweisbaren Pfund und Loth — im Gebrauch befindliche Grössen (Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 635 f.). Mana = Mine ist ein babylonisches, vielleicht ursprünglich sumerisches Wort.

Die diesen beiden Gewichtssystemen (dem ägyptischen und dem babylonischen) angehörigen Grössen dürfen nicht, wie z. B. BRUGSCH es wollte, in Beurtheilung des Würderungsverhältnisses der Edelmetalle, als adäquat neben einander gestellt werden, sondern sind auf das Strengste geschieden zu halten (Verh.

d. anthrop. Ges., 1889, S. 637 f.).

Max Schmidt in Bursian-Müller's Jahresbericht über die Fortschritte der classischen Alterthumswissenschaft, 20. Jahrgang, 1892, dritte Folge, zweiter Jahrgang, S. 40—45. — Vgl. auch Joh. Schmidt, Die Urheimath der Indogermanen und das europäische Zahlensystem (Abh. der Berl. Akad. d. Wissenschaften, 1890), S. 45 ff., und im "Ausland", 1891, N°. 27; Virchow, Correspondenzblatt der deutschen Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte, 20. Jahrgang, N°. 9, Sept. 1889, S. 92 f., 94, und Paul de Lagarde, Mittheilungen, IV, S. 383.

<sup>1)</sup> Vgl. Verh. der Berl. anthrop. Gesellschaft., 1890, S. 89 f.

<sup>2)</sup> Metrologie, 2. Aufl., § 4, S. 22.

- 3) Das ägyptische Pfund (Ten, Woten) ist  $\frac{1}{6}$ , das Loth (Ket, Kite)  $\frac{1}{60}$  der babylonischen leichten Silbermine gemeiner Norm. Diese aber ist erst secundär aus der Gewichtsmine abgeleitet. Letzteres wird nicht nur durch das Factum bewiesen, dass alle wirklich gefundenen babylonisch-assyrischen Gewichtsstücke Gewichtsminen darstellen, sondern es ist auch an sich klar, dass bei der gegentheiligen Annahme die Gewichtsmine eine völlig überflüssige und unverständliche Grösse wäre (BMGW, S. 260; Verh. der Berl. anthrop. Gesellsch., 1889, S. 635. 638).
- 4) Zudem ist das ägyptische Gewicht, äusserlich betrachtet, eine praktische Vereinfachung des babylonischen Gewichtsund Doppelwährungssystems (BMGW, S. 259 ff. 325; Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 635), also nach dem oben ausgesprochenen Entwickelungsgesetz man könnte versucht sein, dasselbe als entwickelungsgeschichtliches Trägheitsgesetz zu bezeichnen bis zum Beweise des Gegentheils als jünger zu betrachten. [Die inneren Gründe für diese Entwickelung s. u., im dritten Abschnitt.]
- 5) Dass die Entwickelung von a) der babylonischen Gewichtsmine zu b) der babylonischen Silbermine und von dieser wieder zu c) dem ägyptischen Pfund und Loth fortschreitet, wird, wie unten, S. 199 ff., näher auszuführen, durch den Zusammenhang mit dem Längenmaass erwiesen. Nur die Erkenntniss, dass die schwere Gewichtsmine gemeiner Norm nach dem Wassergewicht eines Cubus der Handbreite normirt ist, ermöglicht uns den richtigen Einblick in den Aufbau des babylonischen Systems und lässt uns erkennen, dass wir es hier, und nirgends anders im Alterthum, mit einem ursprünglichen, selbständig entwickelten metrischen System zu thun haben (BMGW, S. 306; Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 635).
- 6) Dass in den ägyptischen Angaben aus der Zeit des zweiten vorchristlichen Jahrtausends 1) Silbermine und Silberschekel den Betrag von 62,5 Gramm = 1½ Loth, d. h. die volle Form des königlichen Gewichts (s. u.), zeigen, ist ein wichtiges Zeugniss für das Bestehen der erhöhten Norm in so früher Zeit. Aber diese Angaben dürfen nicht verwendet werden als Beweismittel gegen das Bestehen der gemeinen Norm, welches durch die älteren Normalgewichte (o., S. 170 ff. u. S. 180, Anm. 1) gewährleistet ist; die

<sup>1)</sup> BRUGSCH, Verhandl. d. Berl. anthrop. Gesellsch., 1889, S. 645.

gemeine Norm konnte bei Zahlungen an den König, wenn einmal eine gesonderte königliche Norm bestand, offenbar gar nicht in Frage kommen (Verh. der Berl. anthrop. Gesellsch., 1890, S. 91).

7) Dass die gemeine Norm des babylonischen Gewichtes unter den Ptolemäern in Ägypten auftritt (πτολεμαϊκή μνᾶ = leichte Gewichtsmine gemeiner Norm, BMGW, S. 262), ist ebenso wenig als ein Anzeichen für das spätere Entstehen der niederen (gemeinen) babylonischen Norm gegenüber der höheren (königlichen) Norm anzusehen, sondern ist ganz anders zu erklären. Die weite Verbreitung der babylonischen gemeinen Norm in den Gewichts- wie in den Prägefüssen ganz Vorderasiens lag klar zu Tage und konnte einem so scharfsichtigen Politiker und Beobachter, wie dem Lagiden Ptolemäus, dem Theilnehmer und Schilderer der Feldzüge Alexander's des Grossen, gewiss nicht verborgen bleiben. Die Einführung dieses ältesten, ursprünglichsten und daher am weitesten verbreiteten Gewichtes und des sich zu dessen Talent (s. u., im dritten Abschnitt, sub II) bequem fügenden Fusses in Ägypten (Verh., 1889, S. 301 f.) ist ein Glied in der Kette segensreicher Einrichtungen und Neuerungen, durch welche namentlich die beiden ersten Ptolemäer, der genannte, - als ägyptischer König Ptolemäus I. Soter -, und sein Sohn, Ptolemäus II. Philadelphus, Ägypten in zielbewusster Politik in die Reihe der antiken Handelsstaaten machtvoll einzuführen verstanden. Lange vor den Ptolemäern hatten die lydischen Könige der gemeinen Norm vor der schon damals, nach dem Zeugniss der ägyptischen Documente, ausgebildeten königlichen Norm in ihrer Münzprägung den Vorrang gegeben. Das ptolemäische metrische System lässt trotz der wenigen Daten, die uns für dasselbe zu Gebote stehen, besonders deutlich erkennen, wie die metrischen Verhältnisse eines Staatswesens dessen handelspolitische Beziehungen und Bestrebungen befolgen und wiederspiegeln 1).

8) Dies gilt in gleichem Maasse von der ptolemäischen Silbermünze, von welcher Brugsch annahm, dass sie nicht aus dem babylonischen, sondern aus dem ägyptischen Geldgewicht hervorgegangen sei. So fein und scharfsinnig die Beobachtungen

<sup>1)</sup> Näheres in meinem, seiner Zeit zu veröffentlichenden Vortrage: "Die Principien der metrologischen Forschung und das ptolemäische System". Vgl. Verhandl. d. Berl. anthropol. Gesellsch., 1890, S. 362, n. 1891, S. 414.

sind, welche Brugsch bei seiner diesbezüglichen Betrachtung beibringt, so ist doch jene Behauptung als Ganzes in dieser Form unhaltbar.

Die ptolemäische Silbermine wiegt normal 3,64 Gramm, das Tetradrachmon, das gewöhnlich geprägte Grosstück, 14,55 Gramm. Jahrhunderte lang, ehe von einer Münzprägung in Ägypten die Rede war, und ehe die Ptolemäer nach Ägypten kamen, ist in Vorderasien eine Prägung in Gebrauch und weit verbreitet gewesen, die diesem Fusse folgt 1) (vgl. BMGW, 269 ff.).

Das Stück von 14,55 Gramm ist nämlich der Schekel oder Stater der schweren s.g. phönikischen Mine gemeiner Norm im Betrage von 727,6 Gramm (s. o., S. 181). Diese schwere phönikische Silbermine verhält sich zur babylonischen leichten Silbermine gemeiner Norm wie 4:3. Ihr Fünfzigstel, der Stater von 14,55 Gramm, beträgt daher 4,50 der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm. Das ptolemäische Tetradrachmon ist gleich diesem uralten asiatischen Silberstück; die Drachme, als dessen Viertel, beträgt  $\frac{4}{600} = \frac{1}{150}$  der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm. Es ist daher völlig richtig, wenn Brussch die ptolemäische Drachme = 4 agyptische Loth setzt. Das ägyptische Loth beträgt 1 der genannten leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm: 4 dieses Lothes sind also  $\frac{4}{600} = \frac{1}{150}$  der babylonischen Silbermine gemeiner Norm. Also:

 $\frac{1}{4}$  phönikischer Silberstater = 1 ptolemäische Silberdrachme =  $\frac{4}{10}$  Ket =  $\frac{1}{150}$  babylonische Silbermine gemeiner Norm.

Dass die Ptolemäer ihr Silbergrosstück zu fällig genau auf den Betrag einer uralten asiatischen, auf dem babylonischen System gegründeten Silbermünze sollten festgesetzt haben, ist um so weniger anzunehmen, als wir bereits soeben (sub 7) eine andere asiatische Gewichtsgrösse, die leichte Gewichtsmine gemeiner Norm, in Ägypten als πτολεμαϊκή μνᾶ haben auftreten sehen (vgl. u., S. 218 ff.). Dass die ptole mäische Münzerdnung bei der Einführung gerade dieser asiatischen Münze neben der internationalen Verwerthbarkeit den durch dieselbe gebotenen Vortheil bequemer Verrechnung mit dem ägyptischen Pfund und

<sup>1)</sup> BRANDIS, a. a. O., S. 105 ff.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

Loth, sowie das von Herrn Brugsch für jene Zeit ermittelte Verhältniss zwischen Silber und Kupfer 120:1 (wonach 24 Ket Kupfer = ½ Ket Silber = 1 ptolemäische Drachme waren ½) (u., S. 208), berücksichtigt habe, soll nicht geleugnet, sondern muss im Gegentheil als höchst wahrscheinlich bezeichnet werden. Aber es leuchtet ein, dass es nicht zulässig ist, aus den dargelegten Verhältnissen hier einen Gegensatz zwischen ägyptischem und babylonisch-asiatischem Gewicht zu construiren und das letztere auszuschliessen, während es in erster Linie und als Vorbild des ptolemäischen Systems in Betracht kommt.

9) Dass schliesslich das babylonische System den Anforderungen, die man metrologisch an ein ursprüngliches und geschlossenes System zu stellen hat, in jeder Weise Genüge thut, während das ägyptische den Charakter des Uneinheitlichen auch in den Längenmaassen und in deren Beziehungen zu den übrigen Maasskategorieen trägt, ergiebt sich mit Deutlichkeit aus dem Aufbau des babylonischen Systems, von welchem ich in Folgendem, unter stetem Hinweis auf meinen Vortrag BMGW, eine gedrängte Übersicht gebe.

# Zweiter Abschnitt.

## Kurze systematische Darstellung des babylonischen Maass- und Gewichtssystems.

I) Das numerische Schema des babylonischen Sexagesimalsystems (BMGW, S. 246 f.) 2).

| Einheiten<br>erster<br>Classe  | 216000 |       | 3600 |     | 60 |    | 1 |     | 1 6 0 |     | 3600 |             |
|--------------------------------|--------|-------|------|-----|----|----|---|-----|-------|-----|------|-------------|
| Einheiten<br>zweiter<br>Classe |        | 36000 |      | 600 |    | 10 |   | 1 6 |       | 360 |      | 1 2 1 6 0 0 |

<sup>1)</sup> Zeitschrift für Aegyptische Sprache, 1889, S. 7.

<sup>2)</sup> Möglicherweise ist daneben eine Form in Betracht zu ziehen, in der zwischen 1 und 60 nicht die 10 die Zwischenstufe bildet, sondern die 6, also:

| 216000 |       | 3600 |     | 60 |   | L |     | 1 6 0 |       | 3600 |
|--------|-------|------|-----|----|---|---|-----|-------|-------|------|
| - 1    | 21600 |      | 360 |    | 6 |   | 1 0 |       | 1 800 |      |

Vgl. hierzu den Thoncylinder mit einer Liste der altbabylonischen Bezeichnun-

II) Das babylonische Längenmaass in seiner erreichbar ursprünglichsten Gestalt innerhalb des Sexagesimalsystems (BMGW, S. 288 ff.).

# 1) Eintheilung.

Die Tafel von Senkereh bezeichnet das Maass von 720 Ellen = 60 Doppelqanu als Soss. Daraus ergiebt sich die folgende Übersicht des sexagesimalen Systems der babylonischen Längenmaasse (BMGW, S. 289 f.).

| Einheiten erster<br>Classe  | 60×12<br>Ellen<br>(Soss<br>des<br>Dop-<br>pel-<br>qânu) |              | 1×12<br>Ellen<br>(Dop-<br>pel-<br>qânu) |                                   | Elle (Hand-breite [?]) |                                    | Elle<br>(1'v Fin-<br>ger-<br>breite) |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------|-----------------------------------|------------------------|------------------------------------|--------------------------------------|
| Einheiten zweiter<br>Classe | ,                                                       | 120<br>Ellen |                                         | 2 Ellen<br>(Dop-<br>pel-<br>elle) |                        | 1 Elle<br>(Fin-<br>ger-<br>breite) |                                      |

Die Doppelelle, 10 Handbreiten, zerfällt in 60 Fingerbreiten und wahrscheinlich in 360 Linien, wie der Kreis in 360 Grade (BMGW, S. 290). Das natürliche Maass, die Elle, scheint in der ältesten Form des künstlich auf wissenschaftlichen Principien aufgebauten Sexagesimalsystems — dem in uralter Zeit ein natürliches System noch vorangegangen sein muss (BMGW, S. 319; oben, S. 169 f., Anm. 1, g. E.) — keinen Platz gehabt zu haben (BMGW, S. 296). Als Hälfte der Doppelelle zerfällt die Elle in 30 Fingerbreiten und in 180 Linien. Der Fuss, als \frac{2}{3} der Elle, — ein in Babylonien ursprünglich allerdings weniger hervortretendes Maass —, ist \frac{1}{3} der Doppelelle und hat 20 Fingerbreiten (120 Linien). Neben der gemeinen Elle wie 10:9, zum Fuss demgemäss wie 5:3 verhält \frac{1}{3}. — Die Hälfte der

gen für die Hohlmaasse (s. Zschr. f. Assyriologie, IV, 290. 371), der von MEISSNER und mir in dessen "Materialien zum altbabylonischen Privatrecht", S. 58, herausgegeben wird, und meine Bemerkungen dazu, ebenda, S. 98—101.

<sup>1)</sup> Nissen, Metrologie <sup>2</sup> (§ 4, S. 857 [23]), lässt die königliche Elle in eigene Finger zerfallen und construirt danach zwei babylonische Fingermaasse. Diese Annahme, für welche kein Anhaltspunkt vorhanden ist, ist irrig (vgl. u., S. 222). — Für

königlichen Elle, der Fuss (von 100 Linien), ist bis nach Italien gewandert und erscheint dort als oskischer Fuss (u., S. 234, sub 5).

## 2) Beträge.

Die Länge der babylonischen Doppelelle beträgt mindestens 990 Mm. Der Maasstab des Gudea 1) (um 3000 v. C.) führt

das Verhältniss der beiden Ellen ist die wichtigste Angabe die bei HERODOT, I, 178. Dass hier mit dem μέτριος πῆχυς die gemeine babylonische Elle, die anch dem vorsolonischen (pheidonischen) griechischen System angehörte, gemeint ist, wie Dörpfeld und ich, unabhängig von einander (BMGW, S. 313 ff., Anm. 1), annahmen, ist richtig. Aber irrthümlich war die Annahme, dass an dieser Stelle der μέτριος πήχυς als griechisches Maass aufzufassen, die Fingerbreiten demgemäss als 1/2 der Elle anzusehen und zwischen dem μέτριος πῆχυς und dem βασιλήίος πήχυς das Verhältniss 24:27=8:9 anzusetzen seien. Nicht Herodot ist es, der an dieser Stelle zu uns redet, sondern HECATAEUS, dessen Vaterstadt Milet in einem von der Botmässigkeit kaum verschiedenen Bundesverhältniss zu Persien stand (HERODOT, I, 141), den man also mit einigem Rechte als persischen Reichsangehörigen bezeichnen kann. An HECATAEUS lehnt sich HERODOT, wie in seiner Beschreibung Aegyptens (Buch II), so auch in seinem Bericht über Babylon an und HECATAEUS ist es, der das (babylontsch-) persische gemeine mit babylonisch-persischem königlichen Längenmaass vergleicht. Die Finger, von denen hier gesprochen wird, sind also nicht Vierundzwanzigstel, sondern Dreissigstel der gemeinen Elle. Es ist jedoch hieraus nicht auf ein Verhältniss 30:33=10:11 zu schliessen, sondern das von NISSEN früher (Metrologie 1, § 4, S. 22) erkannte und angenommene Verhältniss 9:10(=30:33 1) ist, wie sich aus der Betrachtung der höheren Längeneinheiten ergiebt (u., S. 230), das richtige (vgl. auch OEHMICHEN, "Metrologische Beiträge", Sitzungsberichte der Bayr. Ak. d. Wiss., 1891, Heft II, S. 97). Wir haben es hier lediglich mit einer Abrundung auf volle Finger unter Vernachlässigung eines Fingerdrittels zu thun. Ein beachtenswerthes Analogon zu der ungefähren Angabe des Verhältnisses bei HERODOT liegt vielleicht vor in der mehrfachen Erwähnung eines den römischen Fuss um 1 (11 Längen, 3 Finger) übertreffenden Fusses, z. B. des s. g. pes Drusianns, bei den Tungrern in Germanien. Ich hatte daraus mit Nissen auf einen Fuss von mindestens 333-334,33 Mm. geschlossen, der eine der Stützen meiner - schwerlich mehr aufrecht zu erhaltenden oder doch sehr einzuschränkenden - Annahme einer erhöhten Norm des babylonischen Längenmaasses bildete (BMGW, S. 308 ff.). Es ist aber doch wohl zu erwägen, ob nicht mit dieser Angabe einfach der weitgewanderte gemeine babylonische Fuss gemeint ist. Die duodecimale Eintheilung des Fusses und die Starrheit der duodecimalen Bezeichnungen der Unterabtheilungen (MOMMSEN, "Hermese, XXIII, S. 156) konnten leicht genug dazu führen, ein Fingerdrittel zu vernachlässigen. Über den grossen ptolemäischen Fuss vgl. u., S. 235 f. (Das Verhältniss der auf dem Maasstab von Ushak aufbehaltenen Elle von 555 Mm. und ihrer Hälfte des Fusses von 277,5 Mm. zum Normalbetrage der babylonischen königlichen Elle bedarf erneuter besonderer Untersuchung.)

<sup>1)</sup> ERNEST DE SARZEC, Découvertes en Chaldée, pl. 15; BMGW., S. 288 ff.

für die Handbreite auf 99,6 Mm., für die Doppelelle also auf 996 Mm. Es sind somit 990 Mm. und 996 Mm. die beiden Grenzwerthe.

Doch muss, wenn der Maasstab des Gudea genau ist, — woran zu zweifeln kein Grund vorliegt (s. den unmittelbar folgenden Vergleich des Längenmaasses mit dem Gewicht) —, in späterer Zeit eine geringfügige Verminderung der Norm stattgefunden haben 1).

Der olympisch-attisch-römische Fuss ist normal = 9 des babylonischen Fusses; nach dem Betrage des heutigen piede romano von 297,59 Mm. ergäbe sich für den babylonischen Fuss  $\frac{10}{9} \times 297,59$  Mm. = 330,65 .... Mm., für die Doppelelle 991,9665 Mm. Als stadium olympicum wird bezeugtermassen das kleine babylonische Stadium, dessen 1 500 dieser Fuss ist, bezeichnet (s. u., S. 236 f., sub b). Und an dem ältesten der zu Olympia aufgedeckten Bauwerke, dem Heraion, hatte Dörpfeld als dem Bau zu Grunde liegende Maasseinheit einen Fuss von 297,7 Mm., den s. g. kleinen olympischen Fuss, ermittelt. (Warum ich diesen von Dörpfeld inzwischen wieder verworfenen Ansatz für richtig halte, kann erst unten (S. 240 ff.) dargelegt werden.) Aus diesem ältesten und erreichbar höchsten Betrage des olympisch-attisch-römischen Fusses ergiebt sich für das 10 fache desselben, den babylonischen Fuss, 330,77... Mm., für die Doppelelle 992,33 Mm. Und diese Länge muss demnach m. E. für die spätere Zeit, also etwa das erste vorchristliche Jahrtausend (vgl. u., S. 199 u. Anm. 2), als der erreichbar wahrscheinlichste Betrag der babylonischen Doppelelle, innerhalb der gefundenen Grenzen von 996 und 990 Mm., bezeichnet werden. (Wer jedoch den kleinen "olympischen Fuss" aus dem Spiel zu lassen wünscht, dem bleibt es unbenommen, die Berechnung vom piede romano aus zu bevorzugen und demnach den "erreichbar wahrscheinlichsten" Betrag auf 991,97 Mm. zu setzen: der Unterschied beträgt kaum mehr als 1/3 Mm.)

All diese Beträge nun, namentlich aber der letztbestimmte, kommen in auffallender Weise der Länge des Secundenpendels für jene Gegenden nahe; dieselbe beträgt für den 31. Breitengrad, auf welchem ungefähr die südbabylonischen Trümmerstätten liegen, 992,35 Mm. Das Secundenpendel ist eins der

<sup>1)</sup> Vgl. u., S. 199 f., Anm. 2.

beiden Maasse, deren Verwendbarkeit zur Begründung eines natürlichen Maassystems die heutige Wissenschaft anerkennt. Die Frage, ob die Babylonier, die uns ja auf anderen Gebieten der Naturbeobachtung so erstaunliche Proben ihrer wissenschaftlichen Veranlagung und Ausbildung hinterlassen haben; die den Lauf der Gestirne aufs Genaueste beobachteten und die Wiederkehr regelmässig beobachteter astronomischer Erscheinungen zu berechnen verstanden, - ob diese Babylonier ihr Längenmaass nach dem Secundenpendel haben bestimmen können, ist nach Für und Wider erwogen BMGW, S. 319 bis 324, ganz besonders aber in den "Verhandlungen der Berliner Physikalischen Gesellschaft" (Sitzung vom 22. Nov. 1889, S. 88 ff.). Es hat sich dabei ergeben, dass diese Annahme als wissenschaftliche Hypothese bestehen bleiben kann, da keiner der gegen sie ins Feld geführten Gründe sich als stichhaltig erwiesen hat. Der babylonische Fuss als Drittel der Doppelelle ist dem Betrage nach sicher, und möglicherweise also auch der Entstehung nach, gleich dem pes horarius, dem Zeitfuss des Huyghens, der 1 des Secundenpendels bilden sollte (BMGW, S. 320).

Was sich über die Beträge der babylonischen Längenmaasse ermitteln liess, stellt folgende Übersicht zusammen (BMGW, S. 320).

| Benennung des Maasses                 | Als Theilbetrag | Minimum<br>in<br>Mm. | Erreichbar<br>wahr-<br>scheinlich-<br>ster Werth<br>in Mm.<br>(Norm (?)<br>für die<br>spätere<br>Zeit) | Maximum<br>in Mm.<br>(Maasstab<br>des Gudea) |
|---------------------------------------|-----------------|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Babylonische Doppelelle               | <u>e o</u>      | 990                  | 992,33                                                                                                 | 996                                          |
| Babylonische grosse (königliche) Elle | 5 0<br>3 0      | 550                  | 551,23                                                                                                 | 553,2                                        |
| Babylonische Elle                     | 30              | 495                  | 496,165                                                                                                | 498                                          |
| (Babylonischer Fuss)                  | 2 0<br>8 0      | 330                  | 330,77                                                                                                 | 332                                          |
| Hundertliniger Fuss                   | 2 5<br>9 0      | 275                  | 275,66                                                                                                 | 276,7                                        |
| Handbreite                            | 8 0             | 99                   | 99,23                                                                                                  | 99,6                                         |
| Fingerbreite                          | 1 60            | 16,5                 | 16,54                                                                                                  | 16,6                                         |
| Linie                                 | 3 6 0           | 2,75                 | 2,7566                                                                                                 | 2,77                                         |

# III) Das babylonische Gewichtssystem.

1) Herleitung der Gewichtseinheit aus dem Längenmaass 1).

Die Babylonier gelangten höchst wahrscheinlich in folgender Weise zur Bestimmung ihrer Gewichtseinheit (BMGW, S. 305).

Sie bildeten aus der Handbreite von 99,45 bis 99,6 Mm., einer Längeneinheit erster Classe (s. o., S. 195), als Basis einen Würfel, wogen die zur Füllung desselben nöthige Wassermasse und setzten das Gewicht dieser Wassermasse als Einheit des Gewichtes fest. Das in dieser Weise gefundene Gewicht, die (schwere) Mine, bestimmt sich nach den erhaltenen Normalgewichten auf 982,35 bis 985,8 Gramm (o., S. 170 ff.). Die Berechnung aus  $\sqrt[3]{982,35}$  bis  $\sqrt[3]{985,8}$  Gramm (s. o., S. 191, sub 5) ergiebt thatsächlich ein Längenmaass von 9,94 bis 9,95 Cm. Da zwischen der antiken Wassergewichtsberechnung, namentlich wie sie in der ältesten Zeit geübt worden sein muss, und unserer heutigen Berechnungsart wegen der muthmaasslichen höheren Temperatur und geringeren Reinheit des zur Wägung verwendeten Wassers (s. BMGW, S. 292 f., und vgl. u., S. 247 f., Anm. 1) eine gewisse Differenz bestanden haben wird, sodass - das gleiche Längenmaass als zu Grunde liegend vorausgesetzt — das Gewicht etwas kleiner ausfiel als bei unserer Methode der Wägung bei 4° Celsius, und da dementsprechend umgekehrt die Berechnung des Längenmaasses aus einem gegebenen Gewicht einen etwas höheren Werth ergäbe, als er sich nach heutiger Methode berechnen würde: so ist es recht wohl möglich, dass bei der Bestimmung des Gewichts der schweren Mine gemeiner Norm aus dem Wassergewicht des Cubus der Handbreite die letztere wirklich in dem verhältnissmässig hohen Betrage zu Grunde gelegt war, den der Maasstab des Gudea aufweist 2); - d. h. das

<sup>1)</sup> Über die Hohlmaasse vgl. das in BMGW, S. 292 f. u. 293, Anm. 1, Bemerkte.

<sup>2)</sup> In der Differenz zwischen der Doppelelle, wie sie sich nach dem Maasstab des Gudea berechnet (996 Mm.), und dem oben (S. 197. 198) als dem erreichbar wahrscheinlichsten angesprochenen Betrage (992,33 Mm.) liegt eine Schwierigkeit vor, die ihrer definitiven Lösung harrt. Ich möchte hier nur die Richtung andeuten, in welcher sich die Erklärungsversuche bewegen könnten: In den mehr als zwei Jahrtausenden, die zwischen der Ausmeisselung des Maasstabes auf der Statue des Gudea und der pheidonischen Olympiade (8=748 v. Ch., PAUSANIAS, VI, 22,2; vgl. v. Gutschmid, Kleine Schriften, I, S. 543 f., Anm. 1) liegen, ist eine genauere Normirung des babylonischen Längenmaasses sehr wohl denkbar. Das Volumen des

Gewicht des *Dungi* (o., S. 178 ff.) und die Handbreite vom Maassstab seines Zeitgenossen<sup>1</sup>) *Gudea*, beides Einheiten erster Classe, stehen in den für ein ursprüngliches und geschlossenes System erforderlichen Beziehungen, womit die Ursprünglichkeit des babylonischen Systems erwiesen ist <sup>2</sup>).

Würfels, der Wasser im Gewicht der schweren Mine gemeiner Norm fasst, konnte unter Beibehaltung der einmal für das Gewicht eingebürgerten Norm, aber unter Berücksichtigung der Temperaturdifferenz des Wassers, genauer bestimmt werden. Und andererseits stand auch einer schärferen Berechnung der Länge des Secundenpendels auf Grund grösserer, mit verbesserten Mitteln festgestellter Beobachtungsreihen nichts im Wege. Beide Correcturen mussten zur Normirung der Doppelelle auf einen etwas kürzeren Betrag führen. Die nicht ganz auszuschliessende entfernte Möglichkeit, dass das überall zu beobachtende allmählige Sinken und Zurückbleiben des angewandten Längenmaasses hinter der Norm auch hier stattgefunden habe, und dass das babylonische Längenmaasse in dieser verringerten Form — nm so zu sprechen — seine Wanderung angetreten hätte, würde nur dann in Betracht zu ziehen sein, wenn jede andere Möglichkeit der Erklärung wegfiele, und hätte dann immerhin angesichts der unten (S. 216 ff.) auch für die Längenmaasse auf ihrer Wanderung nachzuweisenden Constanz der Normen schwerwiegende Bedenken gegen sich.

- 1) WINCKLER, Untersuchungen zur altorientalischen Geschichte, S. 42.
- 2) Die kleinste Einheit des babylonischen Gewichts trug den Namen des Getreidekorns und erinnerte somit an die primitivere Form der Gewichtsbestimmung, welche dem hochausgebildeten System des *Dungi* vorausgegangen war (s. Oppert, Zeitschrift für Assyriologie, VI, S. 279 f.). Es kamen 360 Körner auf den schweren Gold- und Gewichtsschekel, 180 auf den leichten.

Wer annehmen wollte, dass die Norm des schweren Schekels nach dem Gewicht einer solchen Anzahl von Körnern bestimmt wurde (vgl. Ridgeway, a. a. O, S. 184), daraus die Mine als deren 60faches berechnet ward, und aus dem so erhaltenen Gewicht, als Kante des Cubus vom Volumen des Wasserquantums, das dieses Gewicht repräsentirt, die Länge berechnet wurde, die als Handbreite und als  $\frac{1}{10}$  Doppelelle figuriren sollte, dem kann die Unrichtigkeit dieser Annahme nicht direct bewicsen werden (vgl. o., S. 187). Von den vielen dagegensprechenden Gründen sei hier nur hervorgehoben, dass erstens das thatsächliche Gewicht der Weizenkörner nicht stimmt. Denn nach Ridgeway wiegt ein Weizenkorn durchschnittlich 0,047 Gramm; 360 Weizenkörner wiegen also 16,92 Gr.; 180 desgl. 8,46 Gr.; der schwere und leichte Gewichtsschekel wiegen aber nur resp. 16,39 u. 8,19 Gramm. Dazu kommt, dass die Wägung einer Anzahl von Getreidekörnern stets ein schwankendes Maass ergeben musste, also zur Bestimmung einer Norm (die stets wieder auffindbar sein musste) ungeeignet war (vgl. Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 646 unten u. 647).

RIDGEWAY'S Vorhaben aber, die naturwissenschaftliche Grundlage der antiken metrischen Systeme als unmöglich hinzustellen, wird mit jener Annahme keinesfalls gefördert, und ebensowenig würde der seine Rechnung dabei finden, der auf diese Weise der Hypothese vom Secundenpendel ans dem Wege gehen möchte.

Denn die auch von RIDGEWAY angenommene Körnerzahl 360 resp. 180 setzt das Bestehen des Sexagesimalsystems voraus. Der "wahrhaft grossartige Gedanke des Sexagesimalsystems" (NISSEN, Metrologie<sup>2</sup>, § 4, S. 856 [22]) ist aber nur der Ausfluss einer Fülle astronomischer Beobachtungen und Kenntnisse. Die Bestimmung des scheinbaren Sonnendurchmessers als  $\frac{1}{180}$  des scheinbaren Umfangs

Die Handbreite ist das Zehntel der Doppelelle (oben, S. 195). Demnach hatten die Babylonier schon vor 5000 Jahren bereits ein System, das in seiner Anlage unserem metrischen System sehr ähnlich war. Wie bei uns das Zehntel des Meters die Kante des Würfels bildet, der ein Liter fasst und dessen Inhalt an destillirtem Wasser, bei 4° Celsius gewogen, das Kilogramm ergiebt, so ist das Zehntel der babylonischen Doppelelle die Basis des Hohlmaasses, dessen Wassergewicht die Mine ergiebt (BMGW, S. 306f.).

## 2) System und Eintheilung der Gewichtseinheiten.

#### a) Ursprüngliches System.

| Einheiten erster Classe  | 60 Minen<br>(Talent) |                                                   | 1 Mine |                    | In Mine (Schekel) |
|--------------------------|----------------------|---------------------------------------------------|--------|--------------------|-------------------|
| Einheiten zweiter Classe |                      | 10 Minen<br>( <sup>1</sup> / <sub>6</sub> Talent) |        | ½ Mine<br>(Stein?) |                   |

Neben das ursprüngliche System der Mine von ca. 982 Gramm trat (wann, ist nicht zu bestimmen; vgl. aber u., S. 210, sub 3) ein System, in welchem die Einheit, die ebenfalls Mine genannt wurde, genau den halben Betrag aufwies. Der Aufbau des Systems ist genau der gleiche wie bei dem ursprünglichen. Man unterscheidet beide Systeme und die zu ihnen gehörenden Einheiten nach Brandis' Vorgang durch die Zusätze "schwer" und "leicht". In späterer Zeit finden wir das System der schweren Mine in Assyrien, das der leichten Mine in Babvlonien localisirt (BMGW, S. 253; doch vgl. o., S. 180, Anm. 1).

der Himmelskugel, zu der die Babylonier durch die mittels Wasserwägung gewonnene Bestimmung der Zeitdauer des Sonnenaufgangs zur Zeit der Aequinoctien (2 Minuten) gelangten (ACHILLES TATIUS, Isag. in Aratum, § 18, p. 137, ed. Petav.; BRANDIS, S. 17, Anm. 2; BMGW, S. 321; Verh. der Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 646 unten, und die dort Citirten); ferner die Beobachtung, dass der Halbmesser genau sechsmal als Sehne an der Peripherie des Kreises herumgetragen werden kann, also dann je einen Bogen von 60 Graden bespannt (M. CANTOR, Vorlesungen über Geschichte der Mathematik, 83 f. 90 f.; JOHANNES SCHMIDT, Die Urheimath der Indogermanen und das europäische Zahlensystem, Abhandl. d. Berl. Akademie der Wissenschaften, 1890, S. 44), müssen der Einführung des Sexagesimalsystems vorausgegangen sein. Im Vergleich and in Verbindung mit diesen Errungenschaften erscheint die Bestimmung der Länge des Sceundenpendels durchaus nicht als etwas Ungeheuerliches. Vgl. o., S. 198.

## b) Das babylonische Doppelwährungssystem.

Der Verkehr in edlen Metallen war im alten Orient frühzeitig in ein festes System gebracht. War auch die Prägung noch nicht erfunden, so liefen doch Stücke edlen Metalls von bestimmtem Gewicht in handlicher Form (Barren, Ringe, Kugeln) um, deren Reinheit und Gewicht seitens der Ausgabestelle durch Aufdrückung eines Stempels garantirt wurde (BMGW, S. 249). Sie waren regulirt nach dem System der babylonischen Doppelwährung, das folgende Gestalt hatte (BMGW, S. 245):

Als kleine Goldeinheit fungirte ein Stück im Gewicht von 50 der babylonischen Mine, der Schekel (s. o., S. 174). Als höhere Goldeinheit (Goldmine) galt aber nicht das Sechzigfache dieser kleinen Goldeinheit, des Goldschekels, sondern das Fünfzigfache dieses Goldschekels. Die Goldmine wog daher 5 der ursprünglichen babylonischen (Gewichts-)Mine.

In der babylonischen Doppelwährung verhielt sich Gold zu Silber im Werthe wie 40:3  $(13\frac{1}{3}:1)$ . Demnach ist ein Schekel Goldes  $13\frac{1}{3}$  Schekel Silbers werth, und da ein Schekel Goldes  $\frac{1}{60}$  der Gewichtsmine wiegt, so ist dessen Äquivalent in Silber ein Stück von  $13\frac{1}{3} \times \frac{1}{60} = \frac{2}{3}$  der Gewichtsmine.

Man bezeichnete nun als Silberschekel entweder a) das Zehntel dieses Silberstücks von  $\frac{2}{9}$  der Gewichtsmine:  $\frac{2}{9} \times \frac{1}{10} = \frac{1}{15}$  der Gewichtsmine, oder b) das Fünfzehntel desselben Silberstücks:  $\frac{2}{9} \times \frac{1}{15} = \frac{2}{135}$  der Gewichtsmine. Darnach gab es 2 Silberminen:

- a) die Silbermine von  $50 \times \frac{1}{15} = \frac{10}{9}$  der Gewichtsmine: babylonische Silbermine;
- b) die Silbermine von  $50 \times \frac{2}{135} = \frac{100}{135}$  der Gewichtsmine: phönikische Silbermine.

Über die muthmaassliche Ursache der mehr decimalen Eintheilung der Goldmine und der Silberminen in 50 Schekel, statt der 60 Schekel, wie sie die ursprüngliche Gewichtsmine enthält, s. BMGW, S. 251 u.

Das vollständig entwickelte babylonische vorderasiatische Gewichts- und Doppelwährungssystem hat also (BMGW, S. 251) folgende Gestalt:

### Schekel oder Stater.

| 1 Gewichtsschekel wiegt                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 Goldschekel (Goldstater) wiegt 1 , , , ,                                             |
| 1 Babylonischer Silberschekel (Silbersta-                                              |
| ter) wiegt $\dots \dots \frac{1}{45}$ , ,                                              |
| 1 Phönikischer Silberschekel (Silberstater)                                            |
| wiegt $\frac{2}{135}$ "                                                                |
| Mine.                                                                                  |
| 1 Gewichtsmine wiegt 1 Gewichtsmine                                                    |
| 1 Goldmine wiegt $\dots \dots \dots \frac{50}{60}$ "                                   |
| 1 Babylonische Silbermine wiegt                                                        |
| 1 Phönikische " " $\frac{100}{135}$ "                                                  |
| Talent (= 60 Minen).                                                                   |
| 1 Gewichtstalent wiegt 60 Gewichtsminen                                                |
| 1 Goldtalent wiegt 50 "                                                                |
| 1 Babylonisches Silbertalent wiegt . $66\frac{2}{3}$ ( $\frac{200}{3}$ ) Gewichtsminen |
| 1 Phönikisches " " $44\frac{1}{9}(\frac{400}{9})$ "                                    |
| Der Eintheilung nach hat:                                                              |
| ,                                                                                      |
| 1 Gewichtstalent 60 Minen à 60 Schekel = 3600 Schekel                                  |
| 1 Gold- bezw. Silbertalent 60 "à 50 " = 3000 "                                         |

# 3) Die Gewichtsbeträge.

a) Die ursprüngliche gemeine Norm des babylonischen Gewichtssystems weist — um dies noch einmal hervorzuheben (vgl. S. 181 und S. 177) — folgende Beträge auf (BMGW, S. 257):

|                                                              | •                         | Sch                                                                      | wer                                                                     | Leicht                                                                   |                                                                                              |  |
|--------------------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|                                                              | Bezeichnung des Gewichtes | Nach dem<br>Maximal-<br>betrage der<br>steinernen<br>Normal-<br>gewichte | Nach dem Durch- schnitts- betrage der steinernen Normal- gewichte Gramm | Nach dem<br>Maximal-<br>betrage der<br>steinernen<br>Normal-<br>gewichte | Nach dem<br>Durch-<br>schnitts-<br>betrage der<br>steinernen<br>Normal-<br>gewichte<br>Gramm |  |
| 60                                                           | Gewichtsmine              | 985,8                                                                    | 982,4                                                                   | 492,9                                                                    | 491,2                                                                                        |  |
| 8 0<br>6 0                                                   | Goldmine                  | 821,5                                                                    | 818,6                                                                   | 410,8                                                                    | 409,3                                                                                        |  |
| 8 0<br>4 5                                                   | Babylonische Silbermine.  | 1095,3                                                                   | 1091,5                                                                  | 547,7                                                                    | 545,8                                                                                        |  |
| $\begin{array}{c} 1 & 0 & 0 \\ \hline 1 & 3 & 5 \end{array}$ | Phönikische Silbermine .  | 730,2                                                                    | 727,6                                                                   | 365,1                                                                    | 363,8                                                                                        |  |

Wie wir sahen (o., S. 182), ist nun die Mine von ca. 545

Gramm, d. i. die leichte Silbermine babylonischer gemeiner Norm, gleich 60 ägyptischen Lothen (Ket). Das System der babylonischen Mine gemeiner Norm in Ket ausgedrückt, nimmt sich folgendermaassen aus (BMGW, S. 259):

| Als Theil-<br>betrag der<br>Gewichts-<br>mine            | Als Theil-<br>betrag der<br>Silber-<br>mine              |                                                                       | Schwere<br>Mine<br>Ket | Leichte<br>Mine<br>Ket | Schweres<br>Talent<br>Ket    | Leichtes<br>Talent<br>Ket    |
|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------|------------------------------|------------------------------|
| \$0<br>\$0<br>\$0<br>\$0<br>\$5<br>\$5<br>\$100<br>\$135 | \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ \$ | Gewichtsmine Goldmine Babylonische Silbermine. Babylonische Goldmine. | 108<br>90<br>120<br>80 | 54<br>45<br>60<br>40   | 6480<br>5400<br>7200<br>4800 | 3240<br>2700<br>3600<br>2400 |

Man sieht, die sämmtlichen Einheiten des babylonischen Gewichtssystems gemeiner Norm lassen sich in vollen ägyptischen Lothen ausdrücken. Dies ist dagegen nicht der Fall mit dem babylonischen Goldschekel und dem babylonischen Silberschekel, wie folgende Tabelle, in welcher mehrfach Bruchzahlen auftreten, zeigt:

|                           | I.                                                              |                           | -                           |                             |  |  |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------|-----------------------------|--|--|
|                           | Zahl der leichten Goldeinheiten, welche<br>enthalten sind in:   |                           |                             |                             |  |  |
| Bezeichnung des Gewichtes | einer<br>schweren<br>Mine                                       | einer<br>leichten<br>Mine | einem<br>schweren<br>Talent | einem<br>leichten<br>Talent |  |  |
| Gewichtsmine              | 120                                                             | 60                        | 7200                        | 3600                        |  |  |
| Goldmine                  | 100                                                             | 50                        | 6000                        | 3000                        |  |  |
| Babylonische Silbermine   | 400                                                             | 200                       | 8000                        | 4000                        |  |  |
| Phönikische Silbermine    | 800                                                             | <u>\$ 0 0</u>             | 16000                       | 8000                        |  |  |
|                           | II.                                                             | 1                         |                             |                             |  |  |
|                           | Zahl der leichten Silbereinheiten, welche<br>enthalten sind in: |                           |                             |                             |  |  |
| Bezeichnung des Gewichtes | einer<br>schweren<br>Mine                                       | einer<br>leichten<br>Mine | einem<br>schweren<br>Talent | einem<br>leichten<br>Talent |  |  |
| Gewichtsmine              | 90                                                              | 45                        | 5400                        | 2700                        |  |  |
| Goldmine                  | 75                                                              | 7.5                       | 4500                        | 2250                        |  |  |
| Babylonische Silbermine   | 100                                                             | 50                        | 6000                        | 3000                        |  |  |
| Phönikische Silbermine    | 300                                                             | 100                       | 4000                        | 2000                        |  |  |

Demnach bezeichnet die Ausbildung des ägyptischen Pfundund Lothsystems gegenüber dem babylonischen Minensystem, wenn man nur äusserlich die Beträge ins Auge fasst, einen Fortschritt, was eines der vielen Anzeichen für die Ursprünglichkeit des babylonischen Systems bildet (vgl. o., S. 182; BMGW, S. 262). [Die eigentlichen inneren Gründe für diese Entwicklung des ägyptischen aus dem babylonischen Gewicht s. S. 209, sub 1.]

## b) Modificationen in den Beträgen des babylonisch-vorderasiatischen Gewichtssystems.

Gegenüber dem ursprünglichen System des Gewichts gemeiner Norm ist das Gewicht erhöhter (königlicher) Norm ein Ausnahmegewicht (BMGW, S. 255).

In der eigentlichen und hauptsächlichen vollen Form der erhöhten Norm beträgt jede Einheit  $\frac{2.5}{2.4}$  des entsprechenden Nominals der gemeinen Norm; mit andern Worten: es hat eine Erhöhung um  $\frac{1}{2.4}$  stattgefunden. Was über deren Entstehung gemuthmaasst werden kann, findet sich unten (S. 213 ff., sub 5) ausgeführt.

α) Die Beträge dieser vollen Form des babylonischen Gewichts erhöhter Norm zeigt folgende Übersicht 1):

| Als Theilbetrag der<br>Gewichts-<br>mine                        | Benennung des Gewichtes | Schwer                                                     | Leicht                                                 | Schwer           | Leicht                    |
|-----------------------------------------------------------------|-------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------|---------------------------|
| 8 0<br>8 0<br>8 0<br>8 0<br>8 0<br>8 0<br>4 8<br>1 0 0<br>1 3 5 | Gewichtsmine            | 1023,3—1026,8<br>852,8— 855,7<br>1137—1140,9<br>758— 760,2 | 511,7—513,4<br>426,4—427,8<br>568,5—570,5<br>379—380,1 | 112½ 93¾ 125 83⅓ | 56½<br>46%<br>62,5<br>41% |

 $\beta$ ) Daneben ist wahrscheinlich noch die folgende Form in Betracht zu ziehen, in welcher die Erhöhung nicht  $\frac{1}{2 \cdot 1}$ , sondern  $\frac{1}{2 \cdot 0}$  (5°/<sub>0</sub>) beträgt, also nach decimalen, nicht nach sexagesimalen (s. u.) Principien erfolgt wäre <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. BMGW, S. 272 f.

<sup>2)</sup> Vgl. BMGW, S. 273 f. 277 ff., und die hei Bruesch, Zschr. f. Aegypt. Spr., a. a. O., S. 17 ff., anfgeführten Fälle, in denen die von den Aegyptern vollzogene Umrechnung der babyl-asiatischen Gewichtsangaben auf ägyptisches Gewicht 63 ägypt. Loth für die Silbermine ergiebt. [Ferner Aristoteles, 'Αθηναίων πολιτεία, Cap. 10, a. E.,

| Als Theil-<br>betrag der<br>Gewichts-           | Benennung des Gewichtes | Schwer                                                         | Leicht                                             | Schwer                                                                | Leicht                                                              |
|-------------------------------------------------|-------------------------|----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| mine                                            |                         | Gra                                                            | Ket                                                |                                                                       |                                                                     |
| 1 3 2<br>2 0<br>2 0<br>2 0<br>2 0<br>2 0<br>3 0 | Gewichtsmine            | 1031,5—1035,1<br>859,6— 862,6<br>1146,1—1150,1<br>764,1— 766,7 | 515,8—517,6<br>429,8—431,3<br>573—575<br>382—383,4 | 113 <sup>2</sup> / <sub>5</sub> 94 <sup>1</sup> / <sub>2</sub> 126 84 | 56 <sub>7</sub> 7 <sub>0</sub> 47 <sup>1</sup> / <sub>4</sub> 63 42 |

γ) Die reducirte Form des erhöhten (königlichen) Gewichts, die man bisher als die einzige und ursprüngliche ansah (s. o., S. 168) und die sich namentlich an den grossköniglich persischen Gold- und Silbermünzen nachweisen lässt, ist noch nicht völlig aufgeklärt. Eine Hauptrolle spielt dabei wahrscheinlich die Verminderung der ursprünglichen Norm des königlichen Gewichts durch einen Abzug für den Prägeschatz. Über diesen im ganzen Alterthum gebräuchlichen und auch in der heutigen Münze üblichen Abzug siehe Näheres in meinen Ausführungen BMGW, S. 278 ff., und im "Hermes", XXVII, S. 535 f., Anm. 2. Eine Übersicht über die Beträge des Systems des babylonischen Gewichtes reducirter königlicher Norm ist oben (S. 168) bereits gegeben.

#### Dritter Abschnitt.

Die Entwicklung der antiken Normen aus dem babylonischen System.

I) Ableitung der Gewichtsnormen 1).

Das von mir aufgefundene Princip der Herleitung der antiken Gewichtsgrössen aus dem babylonischen System, das sich in jedem Falle mit einer Sicherheit bewährt, die an Gesetzmässigkeit streift, lässt sich kurz folgendermaassen ausdrücken:

Die antiken, als Mine oder Pfund bezeichneten, und eine Anzahl moderner, von ihnen abstammen-

nach Blass' Lesung (Fleckeisen's Jahrbücher f. classische Philologie, 1892, S. 572), wozu man vor der Hand meine Bemerkungen in den Verh. d. Berl. anthrop. Gesellsch., 1892, Sitzung v. 19. December, vergleiche.]

<sup>1)</sup> Vgl. BMGW, S. 273 f., mit Verh. d. Berl. anthropologischen Gesellschaft, 1889, S. 643.

der Gewichtseinheiten sind entstanden aus — und im Betrage gleich — einer der Einheiten der verschiedenen Normen des babylonischen Gewichtssystems oder gleich einem im Umlauf befindlichen, organischen Theilstück einer solchen Einheit (BMGW, S. 267). — Beispiele:

a) Hergeleitet aus dem System der gemeinen Norm des babylonischen Gewichtes (BMGW, S. 268):

Antik: Das römische Pfund: 327, 45 Gramm. Modern: Das russische Pfund: 409, 52 Gramm, gleich der leichten Goldmine dieser Norm 1).

#### Beweis:

| Als Theil-<br>betrag der<br>schweren<br>Gewichts-<br>mine | Als Theil-<br>betrag der<br>leichten<br>Gewichts-<br>mine | Als Theil-<br>betrag der<br>schweren<br>Silber-<br>mine | Als Theil-<br>betrag der<br>leichten<br>Silber-<br>mine | In<br>äg.<br>Lothen<br>(Ket) | Name<br>der<br>Gewichts-<br>einheit                                  | Verlangter<br>Betrag<br>'nach dem<br>der stei-<br>nernen<br>Normal-<br>gewichte | Effectiver<br>Normal-<br>Betrag |
|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| $\frac{20}{60} \left(\frac{15}{55}\right)$                | \$0 (55)                                                  | 15                                                      | 30                                                      | 36                           | Römi<br>sches<br>Pfund                                               | Gramm<br>327,46                                                                 | Gramm<br>327,45                 |
| 2 5<br>6 0                                                | \$ 0<br>8 0                                               | 4 5<br>3 0                                              | <u>के 5</u><br>इं उ                                     | 45 {                         | Leichte<br>Goldmine<br>gemeiner<br>Norm.<br>Russi-<br>sches<br>Pfund | <b>409,3</b>                                                                    | 409,3<br>409,52                 |

b) Hergeleitet aus dem System der vollen königlichen Norm des babylonischen Gewichtes (BMGW, S. 276 f.):

Antik: Die attisch-römische Mine der Kaiserzeit: ca. 341 Gramm, hat im System der vollen Form der erhöhten Norm (o., S. 205, sub b,  $\alpha$ ) dieselbe Stellung wie das römische Pfund im System der gemeinen Norm:  $\frac{2.5}{2.4} \times 327,45$  Gr. = 341,1 Gr. (vgl. S. 215, sub 1).

Modern: Das englische Avoir-du-poids-Pfund: 453,49 Gramm, wenig abweichend von  $\frac{1}{5}$  der leichten Silbermine erhöhter Norm, welche parallel steht der solonisch-attischen Mine von  $\frac{1}{5}$  der leichten Silbermine gemeiner Norm (436,67 Gr.):  $\frac{25}{24} \times 436,67$  Gr. = 454,9 Gr.

<sup>1)</sup> Vgl. "Hermes", XXVII, S. 546, Anm. 1.

[Ist nun die Erkenntniss dieses Entwicklungsgesetzes bereits ein grosser Gewinn für die Metrologie, so beginnt im Grunde genommen (vgl. BMGW, S. 326, Anm. 2) nun erst die eigentliche Aufgabe der Forschung, nämlich festzustellen, aus welchem Grunde dies oder jenes Theilgewicht an Stelle einer den Weltmarkt beherrschenden Gewichtseinheit in einem Staatswesen sich ausbildete und festsetzte oder als Norm eingeführt wurde. Für diese Ermittlung ist nun von geradezu grundlegender Bedeutung der von Herrn Brugsch 1) aus ägyptischen Quellen gelieferte Nachweis, dass zur Ptolemäerzeit zwischen Silber und Kupfer das Würderungsverhältniss 120:1 obwaltete. "Man trug Sorge, den üblichen Silbergeld-Gewichtsziffern nach altem Muster und nach alter Vorschrift die wichtige Formel anzuschliessen: Kupfer 24 Kite zu 2 (sc. Kite); d. h. 24 ägyptische Loth Kupfer sollen gleich sein 10 ägyptischen Lothes Kupfers; Silber verhält sich also zu Kupfer wie 120:1" 2). Bei der grossen Stabilität, die sich im Alterthum in den metrologischen und verwandten Verhältnissen beobachten lässt, hat die Annahme, dass dieses Verhältniss auch in früherer Zeit gültig gewesen sei (vgl. Brugsch: "nach altem Muster"), eine sehr hohe Wahrscheinlichkeit für sich. Dieselbe wird erheblich gesteigert, wenn man sieht, in wie überraschender Weise sich unter der Voraussetzung seines Bestehens die anscheinend schwierigsten und verwirrtesten Verhältnisse als Ergebnisse einer einfachen und sachgemässen Entwicklung darstellen.

Ist nämlich ein Stück Silbers 120mal so viel werth als ein Stück Kupfers vom gleichen Gewichte, so ist klar, dass das Silberäquivalent eines schweren Silbertalentes 3) Kupfers von 60 schweren,

<sup>1)</sup> Zeitschrift für Aegyptische Sprache und Alterthumskunde, 1889, Heft 1, S. 7.

2) Ich begnüge mich hier mit kurzen Andeutungen. Eine ausführlichere Darlegung unter Berücksichtigung der Literatur und der bisher herrschenden Ansichten wird seiner Zeit meine Abhandlung über die in Chiusi gefundene Waage des Berliner Museums (im "Hermes") bringen. Hervorgehoben sei nur, dass mir die Arbeiten von Samwer-Bahrfeldt, Wiener Zeitschrift f. Numismatik, XV (1883), S. 5—215, und von Bahrfeldt, Berliner Zeitschrift f. Num., V (1878), S. 30 ff., bekannt waren, dass ich dagegen auf Soutzo's Schrift "Introduction à l'étude des monnaies de l'Italie antique" erst durch S. 368 von Ridgeway's oben (S. 175, Anm. 1, u. S. 184) citirter Schrift nachträglich aufmerksam geworden bin.

<sup>3)</sup> Es bedarf wohl kaum des Hinweises, dass Silbertalent und Silbermine hier nur Bezeichnung für Gewichtsbeträge sind. Nach Silber- und Goldgewicht wur-

oder 120 halben schweren (d. i. leichten) Silberminen gemeiner Norm die leichte Silbermine gemeiner Norm in Silber ist, oder mit anderen Worten, dass die höheren Nominale der Kupferwährung, welche auf babylonisches Silbergewicht verwogen und später gemünzt wird, in Silber desselben Gewichtsfusses ausgedrückt werden; Verhältnisse, wie wir sie entsprechend noch in historischer Zeit auf Sicilien und in Italien finden.

1) Damit erklärt sich völlig ungezwungen die Entstehung des ägyptischen Gewichtes (vgl. o., S. 191, sub 3) aus dem babylonischen. Denn wenn die leichte Silbermine gemeiner Norm in Silber das Äquivalent des schweren Silbertalentes derselben Norm in Kupfer ist, so ist das ägyptische Loth, das genau  $\frac{1}{60}$  der babylonischen Silbermine gemeiner Norm wiegt, nichts weiter als das Äquivalent einer schweren Silbermine Kupfers (und ein halbes ägyptisches Loth = 4,55 Gramm in Silber, d. i. der spätere römische Denar 1), ist das Äquivalent einer leichten Silbermine gemeiner Norm in Kupfer).

Nachdem man einmal in dem kupferreichen Ägypten die leichte Silbermine als Kupfertalent verwendet hatte, ergab sich eben mit nothwendiger Consequenz die sexagesimale Theilung dieser als Talent verwendeten Mine. Das ägyptische Pfund aber ist nichts weiter als das decimale Vielfache des Lothes, und, vom Standpunkt des babylonischen Sexagesimalsystems betrachtet, die zwischen Talent und Mine stehende Einheit "zweiter Classe" (S. 201), das Silberäquivalent von 10 Silberminen gemeiner Norm = ½ Silbertalent gemeiner Norm in Kupfer.

2) Wurde die leichte Silbermine nun ihrerseits als Kupfereinheit verwendet, so war ihre Hälfte in Silber das Silberäquivalent ihres Talents in Kupfer.

An der mit feststehendem Gewicht und einer Scala zur Einsetzung des verschiebbaren Unterstützungspunktes versehenen Waage aus Chiusi (s. S. 208, Anm. 2) ist eine Stelle durch ein ornamentirtes T, d. h. "Talent", bezeichnet. Unterstützt man dieselbe, so ist,

den im Verlaufe der Entwicklung auch andere Gegenstände gehandelt und verwogen, und so kann man von einem "Silbertalent Kupfers", von einem "Goldtalent Holzes" etc. sprechen, ist dann aber auch manchmal genöthigt, wie oben, der Deutlichkeit wegen von einer "Silbermine Silbers", einer "Silbermine in Silber" zu sprechen.

<sup>1)</sup> S. unten, S. 215, u. vgl. anch Nissen, Metrologie 2, § 4, S. 24.

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b). 14

um die Gleichgewichtslage hervorzubringen, gerade der Betrag der halben babylonischen Silbermine gemeiner Norm, d. h. des s. g. älteren römischen Pfundes (ca. 273 Gramm), erforderlich. Die Verwendung dieser Grösse als Talent ist also monumental bezeugt und damit auch die babylonische Herkunft dieser altitalischen Gewichtsgrösse bewiesen und erklärt.

3) Möglicherweise liegt in Verhältnissen, die den sub 1 und 2 berührten entsprechen, die Erklärung für die häufig wiederkehrende (vgl. sub 4), bereits in uralter Zeit im Zweistromland nachweisbare Erscheinung, dass neben einer Einheit sich deren Hälfte als eine neue, gesonderte, aber der ursprünglichen gleichbenannte Einheit entwickelte.

Die Hälfte der schweren Silbermine Silbers war dem Silbertalent Kupfers gegenüber als dessen Silberäquivalent einer Einheit. Sie selbst konnte natürlich ihrerseits wie für Silber, so auch für Kupfer (S. 208 f., Anm. 2) und für Wägungen anderer Gegenstände verwendet werden. Bildete sie sich zur Einheit aus, so erscheint es durchaus begreiflich, dass sich zu ihr auch die Gewichtsmine und die Goldmine in der Hälfte des ursprünglichen Betrages als Einheiten gesellten und dass so das Gesammtsystem der leichten Mine gemeiner Norm entstand.

4) Die metrologischen Vorgänge, denen wir auf den Grund zu gehen suchen, spiegeln wirthschaftliche Verhältnisse wieder. Da der internationale Handel unbewusst ein grosses Interesse an der Wahrung der Einheitlichkeit der Normen hat, da ferner, und dem entsprechend, die Gewichtsnormen erwiesenermaassen eine ausserordentliche Beständigkeit aufweisen, so müssen es jedesmal schwerwiegende wirthschaftliche Interessen gewesen sein, die dazu führten, eine (Theil-) Einheit aufzugeben und dafür eine andere (Theil-) Einheit zur Norm zu erheben; mit anderen Worten: in einem Staatswesen einen Wechsel in der Gewichtsnorm eintreten zu lassen. Und diejenige Erklärung solchen Wandels hat die grösste innere Wahrscheinlichkeit für sich, welche mit dem Wirken solcher wirthschaftlichen Interessen als wesentlicher Triebkraft und Veranlassung zur Differenzirung rechnet.

Ein Land, das Kupfer producirt, ein Gemeinwesen, das

reiche Kupfervorräthe im Besitz hat und auf den Eintausch von Silber oder den Verkehr mit Silber Werth legt und angewiesen ist, wird Alles daran setzen, sein Kupfer im Verhältniss zum Silber zu einem möglichst hohen Preise veranschlagt zu sehen und zu verhandeln. Hat ein solches Gemeinwesen mit dem Wunsche zugleich die Macht, demselben Erfüllung zu verschaffen, oder erscheint sein Kupfer den silberreicheren Völkern als ein besonders begehrenswerther Artikel, so ist es denkbar, dass es, ohne den Markt zu verlieren, den Werth des Kupfers im Verhältniss zum Silber abweichend von dem üblichen Verhältniss bestimmen kann.

Diese Sachlage kann zutreffen auf die Euböer mit ihrer Hauptstadt Chalkis (der "Kupferstadt 1)"). Deshalb habe ich es ("Hermes", XXVII, S. 549, Anm. 1) bereits gewagt, die Vermuthung auszusprechen, dass die euböische Mine und das euböische Talent 2), die genau  $\frac{1}{5}$  der babylonischen Silbermine gemeiner Norm und ihres Talentes betrugen, dadurch entstanden sind, dass die Euböer zu einer Zeit das Kupfer um  $\frac{1}{5}$  höher im Werthe ansetzten als sonst üblich, d. h. statt 120:1 das Verhältniss 96:1 zwischen Silber und Kupfer in Geltung brachten. Für eine leichte Silbermine gemeiner Norm in Silber zahlten sie nur  $\frac{1}{5}$  des schweren Silbertalents in Kupfer, für eine halbe leichte Silbermine gemeiner Norm in Silber nur  $\frac{1}{5}$  des leichten Silbertalents gemeiner Norm in Kupfer.

Diese neuen Kupferäquivalente der uralten Silbereinheiten hätten sich dann zu Kupfereinheiten ausgebildet. Solche abweichende Preisverhältnisse pflegen aber nicht von langer Dauer zu sein. Zunächst wohl im inländischen, dann auch im internationalen Verkehr wird das alte Verhältniss 120:1 sich wieder Geltung verschafft haben. Dann konnte man entweder zur alten Wägung des Kupfers nach Silbergewicht zurückkehren, oder aber nunmehr auch das Silber nach der für das Kupfer neu geschaffenen Norm abwägen, sodass einem schweren euböischen Talent in Kupfer im Gewichtsbetrag von  $\frac{1}{2}$  des schweren baby-

<sup>1)</sup> Vgl. Eustathius zu Dionysius Periegetes, 764.

<sup>2)</sup> Die Namen, welche die Gewichte und Maassgrössen im Alterthum führen, verdienen für die Untersuchung nach ihrer Entstehung eine grössere Beachtung und schärfere Betonung (vgl. Verh. der Berl. anthrop. Ges., 1892, S. 218, und dazu ebenda, S. 422, Anm. 1).

lonischen Silbertalents gemeiner Norm die leichte euböische Mine von  $\frac{4}{5}$  der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm in Silber entsprach. So würde sich die Entstehung des euböischen Gewichts und seine Verwendung als Silbergewicht, wie es für Athen von Solon übernommen wurde, erklären lassen. Dass der  $\chi \alpha \lambda \kappa o \tilde{\nu}_{5}$  (wozu dann zu ergänzen  $\sigma \tau \alpha \tau \acute{\eta} \rho$ )  $\frac{1}{5}$  des Obolus, also  $\frac{1}{5}$  des Stater, werth ist, würde sich unter dieser Voraussetzung ebenfalls aufs Beste erklären.

Die Wahrscheinlichkeit dieser für das euböische Gewicht ausgesprochenen Vermuthung wird nun dadurch wesentlich erhöht, dass sich für das römische Pfund die entsprechenden Verhältnisse monumental belegen und beweisen lassen.

Das römische Pfund wiegt 327,45 Gramm, ist also (s. o., S. 207) =  $\frac{3}{5}$  der leichten Silbermine gemeiner babylonischer Norm; die euböische Mine ist  $\frac{4}{5}$  der letzteren, und wie wir danach auf ein Verhältniss von Silber und Kupfer wie  $\frac{4}{5} \times 120: 1 = 96: 1$  schlossen, so würde analog die Erwägung nahe liegen, ob nicht das römische Pfund einem Verhältniss  $\frac{3}{5} \times 120: 1 = 72: 1$  seine Entstehung verdanke. Die Waage aus Chiusi beweist das Bestehen-dieses Verhältnisses; sie ist eingerichtet für Wägungen von 1 Unze bis zu 60 römischen Pfunden, d. h. dem Talent des römischen Pfundes von 327,45 Gramm =  $\frac{3}{5}$  der leichten Silbermine gemeiner Norm. Als Talent wird aber auf dieser Waage ausserdem, wie wir bereits hervorhoben (oben, S. 209 f.), die halbe leichte babylonische Mine gemeiner Norm bezeichnet. Wir erhalten also die Gleichung:

 $\frac{1}{2}$  leichte babylonische Silbermine gemeiner Norm (272,9 Gramm) in Silber =  $60 \times \frac{3}{5}$ , d. h. 36 leichte babylonische Silberminen gemeiner Norm in Kupfer. Das ergiebt dann das erwartete Verhältniss, denn 36:  $\frac{1}{4} = 72:1$ .

Und es kommt mir im höchsten Grade wahrscheinlich vor, dass ein dringender Bedarf grosser Quantitäten billig einzukaufenden Silbers zur Festsetzung dieses Verhältnisses den Anlass gegeben hat, und dass die Einführung des "römischen Pfundes als Gewichtseinheit" 1) erst die Folge dieser wirthschaftlichen Zwangslage gewesen ist. Auf die Zeit der Geltung des abweichenden Verhältnisses folgte wahrscheinlich auch in Rom mit

<sup>1)</sup> Vgl. die Fragestellung bei NISSEN, Metrologie 2, § 23, S. 887 [53], Abs. 2.

der Einführung des Sextantarfusses wieder die Herstellung des alten Verhältnisses 120:1 i).

Auch hier kommt somit ein Gedanke von Brugsch, wenn auch in nicht unwesentlich veränderter Gestalt, zu Ehren. Brugsch 2) giebt folgende Regel an: "Bezeichnet man das Gewicht einer beliebigen ausländischen Silberdrachme, einschliesslich des römischen Denar, durch a, und die Zahl, welche das Werthverhältniss des Silbers zum Kupfer angiebt, durch b, so ist, je nach dem a oder b bekannt,

$$a = \frac{436,603}{b}$$
 und  $b = \frac{436,603}{a}$ ".

An dieser Formel ist auszusetzen, dass sie, statt von der bab y-lonischen Silbermine (545,8 Gr.) als ursprünglicher Silbereinheit, von der aus ihr erst abgeleiteten euböisch-attischen (436,7 Gr.) ausgeht, und zweitens, dass, sowohl wegen der Unbestimmtheit des Begriffs der Drachme wie auch wegen der Mannigfaltigkeit der Gesichtspunkte, die neben dem Werthverhältniss der Metalle bei der Festsetzung gewisser Einheiten als Mine, Drachme etc. in Betracht kommen, eine solche allgemein gültige und durchgängige Regel nicht aufgestellt werden kann.

Wohl aber wird überall, wo ein von der vollen oder halben babylonischen Silbermine abweichendes Theilgewicht als Mine oder Pfund erscheint, die Frage am Platze sein, ob möglicherweise eine Veränderung im Werthverhältniss der genannten Metalle die Erhebung des betreffenden Theilbetrages des babylonischen Gewichts zur Einheit erklärt.

Dies wird man z. B. im Falle des in der "attischen Handelsmine mit ihrem Zuschlag" noch nachweisbaren Gewichtes vom doppelten Betrage des römischen Pfundes (655 Gramm) zu bejahen sehr geneigt sein. Es ist die Mine des Kupfertalentes, welche nach dem Verhältniss 72:1 das Äquivalent des schweren Silbertalents in Kupfer war, während nach dem Verhältniss 120:1 die Mine dieses Talentes gleich der leichten Silbermine hätte sein müssen.

Dass aber in solchen Fällen selbst bei der blossen Fragestellung grosse Vorsicht aus verschiedenen Gründen geboten ist, sei dabei ausdrücklich betont.

<sup>1)</sup> Alles Weitere im "Hermes" (vgl. oben, S. 208, Anm. 2).

<sup>2)</sup> A. a. O, S. 8 f.

5) Schliesslich wird mit einem Schwanken in dem Werthverhältniss von Silber und Kupfer vermuthlich auch die Entstehung der erhöhten (oder königlichen) Norm des babylonischen Gewichts zusammenhängen. Das Verhältniss 120:1 beruht klärlich auf dem Sexagesimalsystem. In der babylonischen Doppelwährung (Gold und Silber; s. o.) ist aber bereits ein Eindringen decimaler Modificationen in das Sexagesimalsystem bemerkbar, das wahrscheinlich auf ägyptischen Einfluss (BMGW, S. 251) zurückzuführen ist. Nichts wäre erklärlicher, als dass sich diese Modificationen auch auf das Verhältniss des Silbers zum Kupfer erstreckten. In diesem Falle war die Einsetzung der 125 an Stelle der 120 das Nächstliegende. Noch in der römischen Kaiserzeit finden wir diese beiden Verhältnisse 120:1 und 125:1 neben einander vertreten. In diesem Falle erhöhte sich das Silberäquivalent eines Kupfertalents um 1/2, d. h.: die Silbermine musste, um Äquivalent des Kupfertalents zu bleiben, um 1/214 erhöht werden 1). Dieses Verhältniss besteht thatsächlich zwischen der gemeinen und der Hauptform der königlichen Norm (s. oben, S. 205; BMGW, S. 274 f.; "Hermes", XXVII, S. 551 f., Anm. 1 u. S. 546).

Dies so entstandene höhere Gewicht haben, wie ich vermuthe, die Könige zur Ausbildung eines Vorrechts für sich benutzt, indem sie zunächst wohl bei Zahlung von Tributen in edlen Metallen Anspruch auf das höhere Gewicht erhoben, daher der Name des königlichen Gewichtes für dieses Ausnahmegewicht. Meine erste Ansicht, dass die erhöhte Norm durch das Zusammenwachsen des ursprünglichen Gewichts mit einem von den Königen (dem Könige) geforderten Zuschlag geradezu entstanden sei (BMGW, S. 272), wird also durch die eben dargelegte Annahme in etwas modificirt (vgl. "Hermes", XXVII, S. 546 f., Anm.).

Wenn wir dann auch in den abgeleiteten Systemen des Alterthums, so z. B. in der ägin äischen und in der euböischsicilischen Währung, neben den Grössen, die sich der gemeinen Norm des babylonischen Gewichts einordnen, solche finden, welche die entsprechende Stelle im System der königlichen Norm einnehmen (BMGW, S. 280, sub 1 und 2; "Hermes", XXVII, S. 547, Anm., S. 550), so wird auch hier das gleiche Ergebniss auf das Wirken derselben Ursachen

<sup>1)</sup> Über die zweite Form (Erhöhung um  $\frac{1}{20}$ ) s. o., S. 205 f., sub  $\delta$ ,  $\beta$  u. Anm. 2.

zurückzuführen sein, auf ein Schwanken des Würderungsverhältnisses der beiden Metalle um 1/2.

Und ich will, indem ich im Übrigen auf meine (oben, S. 208, Anm. 1) in Aussicht gestellten Ausführungen im "Hermes" verweise, hier andeutungsweise noch eine Anzahl von Grössen nennen, die in dem Verhältniss von 24:25 stehen, und deren Verwendung neben einander oder in naher zeitlicher Aufeinanderfolge voraussichtlich in der genannten Ursache, wenigstens zum guten Theil, ihre Erklärung finden wird:

Es stehen in dem Verhältniss 24:25

- 1) Das römische Pfund von 327,45 Gramm ( $\frac{3}{5}$  der leichten Silbermine gemeiner Norm) und die s. g. attisch-römische Mine der Kaiserzeit von 341 Gramm ( $\frac{2.5}{2.5}$  von 327,45 = 341,09  $\frac{1}{2}$ ).
- 2) Das ägyptische Loth von 9,097 Gramm, und der auf Sicilien als "Dekalitron" bezeugte korinthische Stater von 8,73 Gramm.
- 3) Die Hälften der sub 2 genannten Grössen: der römische Denar von 4,55 Gramm, und die euböisch-attische Drachme von 4,37 Gramm<sup>2</sup>).
- 4) Der ½ Goldschekel gemeiner Norm = ¼00 der babylonischen leichten Goldmine gemeiner Norm von 409 Gramm, und der russische Solotnik = ⅓00 desselben, als russisches Pfund verwandten Gewichtes ³) (vgl. o., S. 207, sub a).]

So sehen wir, dass die Entwicklung der antiken Gewichte sich in befriedigender Weise erklären lässt und erklären lassen wird, wenn man, unbekümmert um die Längenmaasse, lediglich das Gebiet der Gewichte und des Würderungsverhältnisses der Metalle im Auge behält.

Und ferner ergiebt sich als sehr bedeutsames Resultat dieser Untersuchungen, dass die vielfachen Angaben der antiken Metrologen und Historiker, nach denen zwischen den verschiedensten Gewichten des Alterthums glatte Verhältnisse obwalten, den Thatsachen entsprechen und nicht, wie man früher wohl vielfach zu glauben geneigt und anzunehmen gezwungen war,

<sup>1)</sup> BMGW, S. 276, sub 2. — Metr. script., I, 301. II, 143 (NISSEN, Metr. 2, § 22, S. 885 [51]).

<sup>2)</sup> Vgl. bereits Hultsch, § 35, 2, S. 271.

<sup>3) &</sup>quot;Hermes", XXVII, S. 546, Anm. 1.

durchweg auf ungefähren und ungenauen Abrundungen und Ausgleichungen beruhen. Natürlich kommen auch solche Abrundungen und ungefähre Angaben vor, aber sie sind bei Weitem in der Minderheit, und es ist eine wichtige und in vielen Fällen sehr wohl lösbare Aufgabe der historischen Kritik, die letzteren auszuscheiden und in das richtige Licht zu setzen. Die πτολεμαϊκή μνᾶ und die ἰταλική μνᾶ werden auf 18 römische Unzen angegeben; sie haben wirklich als Erscheinungsformen der leichten babylonischen Gewichtsmine gemeiner Norm genau diesen Betrag dargestellt. Die so erwiesene Thatsache, dass in dem Lichte der neuen, durch die Auffindung babylonischer Normalgewichte gemeiner Norm uns gewordenen Aufklärung die Angaben der antiken Metrologen sich der Hauptsache nach vollauf bewahrheiten, ist einer der handgreiflichsten und sichersten Beweise für die Richtigkeit der von uns vertretenen Anschauungen.

## II) Ableitung der Längenmaasse.

Die Mehrzahl der antiken Systeme "trachtet nun nach innerer Geschlossenheit", d. h. es wird versucht, zwischen den einzelnen Kategorieen eine Beziehung der Art herzustellen, wie sie im heutigen metrischen System gilt und wie ich sie für das babylonische System dargethan zu haben glaube (o., S. 199 f.). Und zwar ist die gewöhnliche Beziehung in den abgeleiteten Systemen die, dass das Talent dem Wasser- oder Weingewicht vom Cubus des zugehörigen Fusses entsprechen soll.

Nun haben wir gezeigt, dass die antiken Gewichte sämmtlich im babylonischen System wurzeln; die Gewichtsbeträge waren also in jedem Falle, wo an einen Herrscher oder Staatsmann die Frage der Schöpfung oder Neuordnung eines Systems herantrat, bereits vorausbestimmt, und wenn eine vollständige Geschlossenheit erzielt werden sollte, so mussten demnach die Längenmaasse aus den Gewichtsnormen berechnet werden. Die so berechneten Längen aber würden direct nichts mit den Längennormen des babylonischen Systems zu thun haben, da, wenn zwei Cuben in rationalen Verhältnissen wie der Theil zum Ganzen zu einander stehen, ein solches rationales Verhältniss zwischen deren Basen gemeinhin nicht obwaltet 1).

Nun sind aber trotzdem und erweislich glatte Verhältnisse zwi-

<sup>1)</sup> BMGW, S. 292 ff. S. 296. Vgl. Kiel, a. a. O., S. 7: "Wenn sich die Sache

schen antiken Längenmaassen vorhanden, und zwar gerade zwischen solchen, welche Glieder in sich geschlossener Systeme bilden. An und für sich könnte man daher auf den Gedanken kommen, dass die Längenmaasse die primär gegebenen Grössen seien die Gewichte dagegen aus den Längenmaassen abgeleitet wären. Daraus ergäbe sich dann aber als nothwendige Consequenz, dass die sämmtlichen engen und aufs Beste erklärlichen Beziehungen zwischen den Gewichten, wie wir sie im Vorstehenden dargelegt haben, für illusorisch zu erachten wären. Da sie aber als thatsächlich bestehend erwiesen sind, so ist die Anschauung, dass in den sämmtlichen antiken Systemen das Gewicht aus den Längenmaassen abgeleitet sei, unhaltbar. Wenn gleichwohl Dörp-FELD und NISSEN diese Anschauung vertreten, so geschieht das, ohne dass sie sich über die soeben gekennzeichneten Consequenzen Rechenschaft geben. Auch nachdem ich die Frage ausführlich erörtert und darauf hingewiesen hatte, dass bereits Boeckh die von mir verfochtene Auffassung als nothwendig erkannt habe, hat sich keiner von beiden Gelehrten auch nur mit einem einzigen Worte über diesen für die metrologische Forschung wichtigsten Punkt ausgesprochen.

Während nun Dörpfeld wenigstens consequent verfährt, indem er regelmässig vom Längenmaass aus das Gewicht berechnet, allerdings dann ebenso regelmässig mit den aus Gewichten und Münzen bestimmten Normen in Widerstreit geräth, ist bei Nissen ein noch grösseres Schwanken zu erkennen. Öfters weist Nissen, nachdem er eine Beziehung zwischen zwei Längenmaassen festgestellt hat, auch rationale Verhältnisse zwischen den aus diesen Längenmaassen berechneten Gewichten nach und behandelt das als etwas Selbstverständliches und Natürliches, während es doch, wenn es der Fall wäre und da, wo es ausnahmsweise dem Zahlenverhältniss nach der Fall ist, die höchste Verwunderung hervorrufen müsste. An anderen Stellen sieht sich Nissen dagegen wieder gezwungen, die bestbezeugten und sichersten Beziehungen und glatten Verhältnisse zwischen den Gewichten nur deshalb zu leugnen, weil er geringfügige Unterschiede zwischen den zu

so verhält, ist nicht zu erwarten, dass die aus den abgeleiteten Gewichten berechneten Längenmaasse mit denjenigen des bestimmenden Systems ebenso in rationalem Verhältnis stehen wie die Gewichte selbst, da die dritte Wurzel aus dem Bruch zweier rationalen Zahlen in seltenen Fällen wieder rational wird.

Grunde liegenden Längenmaassen beobachten zu müssen glaubt '). Mit einem Worte: Die Resultate, welche Dörffeld und Nissen für die Gewichte und deren Beziehungen unter einander erhalten, widerstreiten nur allzu häufig den literarisch überlieferten Proportionen, dem metrologischen Befunde der Münzen und Gewichte und der aus diesem Befunde mit Nothwendigkeit folgenden Thatsache, dass innerhalb der Metrologie, und insonderheit auf dem Gebiet der Gewichte, eine gesetzmässige und consequente historische Entwicklung zu beobachten ist.

Wo aber die Resultate regelmässig derart bedenklich sind, da muss der Fehler in der Methode liegen, mit welcher sie erzielt werden. Ich gebe in Folgendem einige Beispiele aus Dörffeld's und Nissen's neuesten Schriften, an denen besonders deutlich zu erkennen ist, wie diese Methode, die Gewichtsnormen aus den Längenmaassen zu berechnen und als durch solche Berechnung entstanden zu betrachten, dazu zwingt, an Stelle einfacher, leicht erklärlicher Thatsachen und natürlichen Fortschreitens verwickelte und widerspruchsvolle Annahmen zu setzen:

1) In Ägypten erscheint (o., S. 192, sub 7) ein als πτολεμαϊκή . μνα bezeichnetes Gewicht von genau 18 römischen Unzen = 1 ½ römischen Pfunden; in den in der Cyrene belegenen königlichen Ländereien, welche Ptolemäus Apion den Römern schenkte, ein Fuss von genau 25 des römischen Fusses, der nach Dörp-FELD übrigens auch in Ägypten verbreitet war und nachweisbar ist. Meine Erklärung ist nun (BMGW, S. 301 f.): Das Gewicht ist die in Ägypten (s. o.) seit Jahrhunderten bekannte babylonische leichte Gewichtsmine gemeiner Norm. Von den Ptolemäern (Ptolemäus I.), denen, weil sie ein ägyptischsyrisches Reich gründen wollten, daran lag, ein Münz-, Gewichts- und Maassystem zu schaffen, welches dieser ägyptischasiatischen Reichs- und Handelseinheit entspräche, wurde sie zum officiellen Gewicht erhoben und erhielt daher ihren Namen ptole mäische Mine. Der (kleine) ptolemäische Fuss, der sich zum Talent dieser Mine gleich dessen Basis fügte und vornehmlich deshalb von den Ptolemäern als officielle Maasseinheit eingeführt wurde, ist der Fuss desjenigen Stadiums,

<sup>1)</sup> Vgl. dazu besonders den Passus über das Verhältniss des ägyptischen und babylonischen Längenmaasses und Gewichtes. Metrologie 2, § 4, S. 858 [24].

welches 625 römische Fuss, also  $\frac{25}{21}$  römisch-attische Stadien, misst, genau wie der ptolemäische Fuss nach Hyginus gleich  $\frac{25}{21}$  römischen Fuss ist (s. u.).

Dörffeld's Ansicht ¹) dagegen ist: Die cyrenäischen Äcker waren nach Aruren von je 10000 königlichen ägyptischen □ Ellen (die Elle zu "525 Mm.") eingetheilt. Die Römer rechneten dieselben auf Jugera von 288000 □ Fuss um; dabei entstand der Fuss von ca. 308 Mm., den die Römer den ptole mäischen nannten. Dann hatten die Römer auf diesem Fuss ein neues metrisches System aufgebaut; das Sechzigstel vom Wassergewicht des Cubus dieses Fusses betrug ungefähr 1½ römische Pfunde; dieses war die — von den Römern geschaffene — ptolemäische Mine. Das Stadium von 625 römischen Fuss hatte mit dem kleinen ptolemäischen Fuss nichts zu thun; es war vielmehr von den Römern durch Achtelung ihrer Meile geschaffen worden.

Gegen Dörpfeld ist einzuwenden:

- a) Dass der ptolemäische Fuss nicht von den Römern geschaffen ist, beweist schon sein Name. Die Römer waren von der Sentimentalität, ein neugeschaffenes Maass nach dem Schenker der Äcker, deren Vermessung seine Entstehung veranlasst hatte, zu nennen, jedenfalls sehr weit entfernt.
- b) Wenn die Römer auf diesem Fuss ein neues System aufgebaut, so erreichten sie damit höchstens die Herstellung, eines nach metrologischer Theorie vollständigen Systemes. Von einem wirklichen Bedürfniss in dieser Richtung kann nicht die Rede sein. Solche Zugeständnisse an die Theorie lagen aber gewiss der praktischen Politik der Römer sehr fern. Und dazu kommt, dass ein Grundsatz dieser Politik, der, wie es bereits Mommsen<sup>2</sup>) hervorgehoben, gerade auch auf metrischem Gebiete seine Gültigkeit hat, darin bestand, in erworbenen und unterworfenen Ländern die vorhandenen Verhältnisse nach Möglichkeit zu schonen, aber wenn einmal geändert wurde, dann eine Annäherung an die römischen Normen und Formen des Staatslebens herbeizuführen. Denkbar wäre, dass die Römer in der Cyrenaica und Ägypten ptolemäisches Maass und Gewicht beliessen oder römische metrische Normen einführten, nicht aber, dass sie ein

Mittheilungen des archäologischen Instituts zu Athen, VII, S. 286. — Zeitschr. f. Ethnologie, Bd. XXII (1890), S. 100.

<sup>2) &</sup>quot;Hermes", III (1869), S. 436.

von beiden völlig verschiedenes System neu schufen und dessen Glieder als ptolemäische Maassgrössen bezeichneten.

- c) Dass das Stadium von 625 römischen Fuss kein römisches Maass ist, zeigt dessen Name stadium italicum ') bei Censorinus (s. u.); vgl. auch Plinius (wahrscheinlich nach Varro), II, 23, § 85: "stadium viginti quinque nostros efficit passus, hoc est pedes sexcentos viginti quinque".
- d) Schliesslich ist aber die ganze Veraussetzung von der Neubemessung der cyrenäischen Äcker durch die Römer, wie Orhmichen, auf dessen Ausführungen ) hiermit verwiesen sei, schlagend nachgewiesen hat, unhaltbar. Und damit fällt auch die Grundlage, auf der Dörpfeld's ohnehin anfechtbare Folgerungen aufgebaut waren.
- 2) Als zweites Beispiel wählen wir die verschiedenen Phasen von Dörpfeld's und Nissen's Ansichten über das attische und römische Längenmaass und das Verhältniss der Gewichte zu demselben.

Der metrologische Befund ist kurz:

Gewicht: Älteste attische Tetradrachmen 17,47 Gramm, danach die Drachme 4,366... Gramm, die Mine 4363 (436,67) Gramm; — das römische Pfund 327,45 Gramm, genau 3 der attischen Mine. Beides bestätigend die Bestimmung des attisch-euböischen Talentes auf 80 röm. Pfund.

Längenmaass: Der Fuss von 295,6 (Durchschnitt) bis 297 Mm. und darüber.

Für diese Verhältnisse habe ich die folgende Erklärung: Die euböisch-attische Mine ist  $\frac{4}{5}$ , das römische Pfund  $\frac{3}{5}$  der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm. Ausführlicheres über die Entstehung dieser Theilgewichte s. o., S. 211. Dazu wurde in Athen gefügt der Fuss von  $\frac{1}{600}$  des babylonisch-olympischen Stadiums, der  $\frac{9}{10}$  des babylonischen Fusses, d. h. normal mindestens 297 Mm., betrug und sich zum Talent der attischen

<sup>1)</sup> Vgl. Dörpfeld, "Hermes" XXII (1887), S. 79 ff., mit Mommsen ebenda, XXI (1886), S. 409 ff.; ferner Oehmichen, "Metrologische Beiträge", Sitzungsberichte der Bayr. Ak. d. Wissensch., 1891, Heft II, S. 87, und C. F. Lehmann, "Hermes", XXVII (1892), S. 538, Anm.

<sup>2)</sup> A. a. O., S. 74 ff. Beiläufig sei bemerkt, dass Dörpfeld's Behauptung, nur die Römer hätten als Flächenmaass ein Rechteck gehabt, mit der Thatsache im Widerstreit steht, dass nach Oppert (Zeitschr. f. Assyriologie, IV, S. 97) die babylonische Flächeneinheit rechteckige Gestalt hatte.

Mine fügte, nahezu als ob er aus demselben berechnet wäre. Dieser Fuss wurde von den Römern in seinem ursprünglichen Betrage übernommen 1) und aus eben diesem Grunde angesehen als Basis des Quadrantals, welches an Weingewicht 80 römische Pfunde 2), d. h.  $80 \times \frac{3}{4} = 60$  attische Minen fasste. — Dass die Drachme von der Zeit der Pisistratiden an regelmässig nur 4,32 Gramm wiegt, erklärt sich durch den auch im Alterthum gebräuchlichen Abzug für den Schlagschatz3), der in Athen, wie vielfach sonst, 100 betrug.

Nach Dörffeld's früherer Ansicht betrug der attische Fuss normal 295,6 Mm.; der Cubus desselben (= \frac{2}{3} Metretes) ergiebt 25,92 Liter; demnach betrug das attische Talent 25,92 Kg. und die attische Mine, dessen Sechzigstel, 432 Gramm. Dabei müssten die ältesten Tetradrachmen, die für die Drachme resp. Mine 4,37 resp. 437 Gramm ergaben, für übermünzt gelten und in den Documenten, mittels deren der Friede zwischen den Römern und Antiochus III. von Asien eingeleitet und abgeschlossen wurde, eine Unterscheidung in den Beträgen des euböischen und attischen Talentes angenommen werden, die eine völlige staatsrechtliche Unmöglichkeit darstellt \(^4\)).

Neuerdings 5) ist eine weitere Veränderung in Dörpfeld's Ansichten eingetreten: Der vorsolonisch-attische Fuss, so argumentirt Dörpfeld, messe 328 Mm., das vorsolonische Talent demnach 35,3 Kg. und die vorsolonische Mine 588,33 Gramm. Da dieses Talent sich zum solonischen bezeugtermaassen 6) wie 138:100 verhält, so sei das solonisch-attische Talent 25,6 Kg., die Mine 426 Gramm. Der solonische Fuss betrage 295 Mm. Was gegen Dörpfeld's ältere Ansicht zu sagen war, trifft hier in erhöhtem Maasse zu. Man bedenke doch nur, dass nunmehr die Dörpfeld'sche Norm hinter dem durch die ältesten Tetradrachmen gegebenen Befunde für die Mine um 11 Gramm zurückbleibt; für das Talent macht das eine Differenz von über 600 Gramm = nahezu 1½ Minen! Dörpfeld schiebt — und nicht

<sup>1)</sup> Siehe Mommsen, "Hermes", XXI (1886), S. 423; "Sicher ist ..., dass in ferner Zeit der attische Fuss in Rom eingeführt ward".

<sup>2)</sup> Vgl. u., S. 247 f., Anm. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. C. F. LEHMANN, BMGW, S. 269 f., "Hermes", XXVII, S. 535 and Anm. 2.

<sup>4) &</sup>quot;Hermes", XXVII, S. 536, Anm. 1.

<sup>5)</sup> Mittheilungen des archäol. Inst. zu Athen, XV (1890), S. 173.

<sup>6)</sup> Attischer Volksbeschluss C. I. G., No. 123, § 4.

für diesen Fall 1) allein — gleichzeitig die alte und wohlbegründete Regel, dass die Gewichtsnorm jedes Mal nicht unter dem Höchstbetrage der wohlerhaltenen Stücke eines Prägungsfusses angesetzt werden soll, bei Seite.

Ganz anders wiederum NISSEN. Seiner Ansicht nach hat Solon in Athen den Fuss von 297 Mm. eingeführt, auf dem das euböische Talent von 26,2 Kg. = 60 × 437 Gramm aufgebaut sei. Später aber habe man in Athen den Staatsfuss um 1 Mm. herabgesetzt, d. h. man habe den Fuss von 297 Mm., der gleich 18 babylonischen gemeinen Fingerbreiten ist, gegen einen Fuss von 296 Mm. vertauscht. Dafür dass das Dreissigstel der königlichen Elle, wie es Nissen annimmt, als "königlicher Finger", d. h. als gesondertes, von dem gemeinen Finger verschiedenes Maass in praktischer Verwendung gewesen wäre, findet sich, wie bereits (S. 196, Anm. 1) angedeutet, keinerlei Anhalt. Auf diesem Fuss sei das Talent von 25,92 Kg. aufgebaut, dessen Sechzigstel die Mine von 432 Gramm ergab, die fürderhin an Stelle der Mine von 437 Gramm als Norm betrachtet worden wäre. In Rom dagegen habe man von vornherein jenen um einen Mm. kürzeren Fuss von 296 Mm. eingeführt. Nun sollte man doch denken, dass dann das Wassergewicht vom Cubus dieses Fusses dem späteren attischen Gewicht gleichgekommen wäre, welches ja nach NISSEN auf eben diesem Fusse aufgebaut war. Nissen aber erklärt, dass die Römer ihr Quadrantal um 27 Cbcm. zu gross gestaltet hätten, schon an sich eine "hässliche Anomalie" 2) —, sodass das Gewicht von 80 römischen Pfunden dem euböisch-attischen Talent in dem vollen Betrage, wie es Solon eingeführt hatte, gleichkommt. Mit anderen Worten: Nach Nissen's Ansicht ist ein und derselbe Betrag des Hohlmaasses (Quadrantal = 2 Metretes) und Gewichtes (80 röm. Pfund = 1 solon.-attisches Talent) einmal aus dem Cubus eines Fusses von 297 Mm. (in Euböa und in Athen zu Solon's Zeit) und einmal aus dem Cubus eines Fusses von 296 Mm. (in Rom) gebildet, obgleich die beiden Cuben sich in Wahrheit um mindestens 27 Cbcm. unterscheiden. Dass hier ein unlösbarer Wi-

<sup>1)</sup> Dörffeld constatirt, dass sein Ansatz für das äginäisch-attische Talent hinter dem von Hultsch zurückbleibe und erklärt dies zum Theil daraus, "dass er" (Hultsch) "anch hier als Normalgewicht nicht das Durchschnittsgewicht aller gut erhaltenen Münzen" (das wäre also nach Dörffeld das Richtige), "sondern das Maximalgewicht der besten Stücke nimmt".

<sup>2)</sup> Nissen, Metrologie 2, § 13, S. 871 [37].

derspruch vorhanden ist, liegt auf der Hand 1). Und weiter: Da im Friedensvertrag der Römer mit Antiochus III. das attische Talent gleich dem euböischen und dieses gleich 80 römischen Pfunden gesetzt wird, so müsste man annehmen, dass in späterer Zeit das attische Gewicht (Talent) mit dem römischen (80 röm. Pfund) wieder ausgeglichen, die Mine wieder auf 7 römische Pfunde gesetzt wäre, d. h., dass man das attische Gewicht genau um den Betrag wieder erhöht hätte, um den man es vorher in nachsolonischer Zeit herabgesetzt hatte.

Es wird hier schwerlich Jemand zweifeln, welche Erklärung hier den Vorzug verdient, die unsrige, die mit dem metrologischen Befund, mit der literarischen Überlieferung und mit den Gesetzen einer ruhigen und folgerichtigen Entwickelung in Einklang steht, oder eine von den drei entgegengesetzten Erklärungen, die nicht nur einander widerstreiten, sondern auch in sich so manche Unwahrscheinlichkeiten und Widersprüche aufweisen.

Der römische Fuss ist nach wie vor als nach Herkunft und Betrag dem attischen gleich zu erachten, und beide sind ursprünglich auf mindestens 297 Mm. zu setzen, worauf auch die Höchstbeträge der Maasstäbe und Messungen für den römischen Fuss führen<sup>2</sup>) (vgl. unten, S. 230. 232).

3) Noch schlagender und bezeichnender für die Irrthümlich-

<sup>1) &</sup>quot;Hermes", XXVII (1892), S. 536 f., Anm. 1.

<sup>2)</sup> Ich halte die Forderung aufrecht, dass man in den zusammenfassenden Darstellungen, bei den römischen Bauwerken wie überall, auf die Einzelmessungen der Forscher selbst zurückgehe und nicht bloss auf das durch Durchschnittsberechnung gefundene Gesammtresultat der betreffenden Untersuchungen Bezug nehme. Ich bin mit NISSEN (Metrologie 1, § 18, S. 45; Metrologie 2, § 23, S. 887f. [53f.]) völlig übereinstimmend der Meinung, dass "diejenigen Gelehrten, welche die praktische Bedentung des Problems" (die Länge des römischen Fusses) "aus eigener Anschauung gekannt und dessen Lösung mit eigener Arbeit versucht haben", die höchste Beachtung verdienen. Aber ich bin ebenso fest überzeugt, dass man diesen Forschern Unrecht thut, wenn man lediglich das durchschnittliche Gesammtresultat ihrer Messangen mittheilt. Denn "Mittelzahlen geben nie ein vollständiges und meist ein falsches Bild der Verhältnisse, die man durch sie auszudrücken beabsichtigt" (v. Luschan, an der BMGW, S. 287, Anm. 1, citirten Stelle). Das hat sich wieder durchaus bestätigt, als ich auf die Einzelmessungen RAPER's zurückging (BMGW, S. 286 ff.), die sich ganz anders ausnehmen, als es die kurze Durchschnittsangabe, "der römische Fuss betrage nach RAPER 295,65 Mm.", vermuthen lässt. Man giebt, dabei bleibe ich, dem Urtheilsfähigen für weitere Forschungen ein minder präjudicirtes Material an die Hand, wenn man ihm zum Mindesten Durchschnitt und Maximum nennt (BMGW, S. 287).

keit der von mir bekämpften Methode ist die Art und Weise, wie NISSEN das persische Gewicht und den Prägungsfuss der persischen Gold- und Silbermünzen aus dem Längenmaass ableitet!). NISSEN sagt:

"Die Münze, welche das Bild des Königs trägt, wird im Gewicht selbstverständlich" (?) "nach der königlichen Elle bestimmt. Das Wassergewicht des Cubus ist 151,25 Kg.; in Wirklichkeit wiegt das Grosscourantstück in Gold, der Dareikos, 8,4 Gr., mithin das Talent von 3000 Dareiken 25,2 Kg. oder  $\frac{1}{6}$  des Wassergewichtes der Elle. Das Gewicht der Silbermünze wird dagegen nach dem Cubus des Fingers geregelt. Der Finger von 17,76 Mm. ( $\frac{1}{30}$  Elle) giebt im Cubus 5,6 Gr. Genau auf diesem Betrag steht der Mydikès σίγλος, d. h. der medische Schekel,  $\frac{2}{3}$  so schwer wie der Dareikos".

Aus der Fülle von Einwendungen, die sich hier aufdrängen, hebe ich nur Folgendes hervor:

- a) Die königliche Elle ist falsch bemessen (vgl. unten, S. 228 ff.).
- b) Der grosskönigliche Dareikos und Siglos stellen nicht das volle königliche Gewicht dar (o., S. 168 u. 206).
- c) Auch das volle babylonisch-persische Gewicht königlicher Norm hat zu dem Längenmaass keine Beziehungen, sondern diese bestehen zwischen dem Gewicht gemeiner Norm und dem Längenmaass (o., S. 199 f.).
- d) Da die königliche Elle falsch bemessen ist, so trifft dieser irrthümliche Ansatz folgerichtig auch ihr Dreissigstel.
- e) Dieses Dreissigstel wird von NISSEN zu Unrecht als ein gesondertes Maass angesehen (S. 222).
- f) Sechstens wissen wir genau, dass das Gewicht der babylonisch-persischen Silbereinheit nach dem Gewicht der Goldeinheit bestimmt ist, und zwar so, dass 10 babylonische Silberschekel an Werth einem Goldschekel gleichkommen, und dass zwischen Gold und Silber das Würderungsverhältniss 13½:1 (40:3) obwaltet. Danach bestimmen sich resp. der gemeine, der volle königliche und der reducirte königliche Silberschekel im Gewicht zu ½ resp. des gemeinen, des vollen und des reducirten Goldschekels; und das Längenmaass hat bei dieser Bestimmung des Silbergewichtes ebenso wenig zu thun wie bei der

<sup>1)</sup> Metrologie 2, § 6, S. 861 [27].

Normirung des μηδικὸς σίγλος, der einfach durch Halbirung des Silberschekels (reducirter) königlicher Norm entstanden ist und als solcher  $\frac{1}{2} \times \frac{4}{3} = \frac{2}{3}$  des Dareikos wiegt.

Die von Mommsen und Brandis gegebene Erklärung für die Entstehung des Silbergewichtes aus dem Goldgewicht ist in jeder Beziehung befriedigend, da an ganz verschiedenen Orten und bei ganz verschiedenen Münzfüssen dasselbe Gewichtsverhältniss zwischen Gold- und Silbermünze einer und derselben Prägung wiederkehrt. Diese Erscheinung ist allein aus dem ständigen Würderungsverhältniss der beiden Metalle wie  $13\frac{1}{3}:1 (= 40:3)$  zu erklären. Es liegt kein auch nur halbwegs zureichender Grund dafür vor, diese sachlich befriedigende Deutung zu ersetzen durch die durch keinerlei sinngemässe Erwägung zu stützende - Annahme, das Goldgewicht rühre vom Sechstel des Ellencubus, das Silbergewicht vom Cubus des Fingers her. Zudem trifft, wenn wir Nissen's an sich unrichtigen Ansatz des vermeintlichen "königlichen Fingers" nur um 100 Mm. ändern, dessen Cubus für das Gewicht des halben Silberschekels selbst der, wie oben (S. 170. 206) gezeigt, ganz secundären reducirten königlichen Norm nicht mehr zu.

Die Vernachlässigung des Würderungsverhältnisses der Metalle als eines besonders wichtigen Agens bei der Entwickelung und Differenzirung der Gewichte (vergl. o., S. 208 ff.) muss als ein entschiedener Rückschritt der metrologischen Forschung bezeichnet werden. Er ist herbeigeführt durch die Methode, die Gewichtsnormen der abgeleiteten Systeme aus den zugehörigen Längenmaassen herzuleiten. Die vorstehend gegebenen Beispiele werden ausgereicht haben, um die Irrthümlichkeit dieser Methode darzuthun und ihre verhängnissvollen Folgen zu kennzeichnen.

An dem inneren Zusammenhang der Gewichte ist demnach nicht zu rütteln (s. S. 217), und wenn gleichwohl zwischen den Längenmaassen glatte Beziehungen bestehen, bei denen ein Zufall völlig ausgeschlossen erscheint, so müssen wir uns für diesen Zusammenhang nach einer anderen Erklärung umsehen.

Ich hatte (BMGW, S. 296 f.) darauf hingewiesen, dass, gemäss dem eigenthümlichen Aufbau des babylonischen Systems, die Ellen und die zugehörigen Zweidrittelmaasse (Fusse), wie sie sich aus den verschiedenen Talenten berechnen, glatten Viel-

fachen der babylonischen kleinen Längeneinheit, der Fingerbreite (und ihres Drittels), sehr nahe kämen. Demgemäss hatte ich für einen Staatsmann, der eine im babylonischen System wurzelnde Gewichtseinheit übernahm und, von dieser als dem festen Punkte und dem gegebenen Factor ausgehend, ein geschlossenes System schaffen wollte, zwei Wege ins Auge gefasst:

- a) "Er berechnete aus dem Gewicht genau das Längenmaass; dann hatte er die theoretische Befriedigung, dass Längenmaass, Hohlmaass und Gewicht in dem so geschaffenen System genau in den geforderten Beziehungen standen; und er wusste gleichzeitig, dass, während im Gewicht genau der übernommene Betrag gewahrt blieb, auch das zugehörige Längenmaass nur unmerklich sich von dem Betrage einer genauen Theilgrösse des babylonischen Längensystems entfernte; oder
- b) er verzichtete auf die strenge Aufrechterhaltung des Verhältnisses zwischen Gewicht und Längenmaass, setzte vielmehr als Norm des Längenmaasses den genauen Theilbetrag des ursprünglichen Längenmaasses, dem die Basis des Gewichtes bis auf den Bruchtheil eines Millimeters nahe kam. Dann hatte er den praktischen Vortheil, dass sowohl das Gewicht wie das Längenmaass ihren Betrag als organische Theilgrössen des ursprünglichen Systems wahrten, ein Vortheil, der auch beim Längenmaass für den internationalen Verkehr nicht gering anzuschlagen ist. Der Nachtheil, dass theoretisch die verschiedenen Maasskategorieen nicht völlig zu einander stimmen, kam um so weniger in Betracht, als bei den Längenmaassen ohnehin in den Gebrauchsmaassen ein Schwanken und ein Abweichen von der Norm um einige Millimeter unvermeidlich zu sein scheint".

Hier war sub b ein richtiges Princip ausgesprochen, indem für die abgeleiteten Systeme statt einer vollen nur eine bedingte Geschlossenheit in Betracht gezogen, d. h. die Möglichkeit anerkannt wurde, dass die gewählte Längeneinheit nicht genau die Basis des übernommenen (im babylonischen System wurzelnden) Gewichtes (Talentes) darstellte.

[Nur darin hatte ich einen Fehler begangen, dass ich bei den Längenmaassen allzu häufig nur die Fusslängen beachtet hatte, anstatt, wie ich es inzwischen als nothwendig erkannt habe 1), die Untersuchung hauptsächlich an die höheren Einheiten (kašpu, σχοῖνος, Parasang, Meile und die verschiedenen Stadien) und an das, was über deren Verhältniss zu einander aus dem Alterthum überliefert ist, zu knüpfen. In dem einen Fall, wo ich das letztere Verfahren angewendet hatte, beim attisch-römischen Fuss und Stadium, war ich bereits zu dem richtigen Resultat gekommen (BMGW, S. 300 f., u. S. 230, sub 2). Die auf Grund dieser besseren Einsicht geführte Untersuchung hat unzweifelhaft ergeben, dass die Mehrzahl der Längenmaasse des Alterthums unter einander in glatten Verhältnissen stehen, welche auf eine gemeinsame Entwickelung aus einer Wurzel weisen und in dieser Entwickelung ihre Begründung finden. Demgemäss kommen durch das neue Stadium, in welches die Metrologie durch die Auffindung der gemeinen Norm des babylonischen Gewichtes getreten ist, die antiken Schriftsteller mit ihren die Längen- und Wegemaasse betreffenden metrologischen Angaben ebenso zu Ehren wie wir das auf dem Gebiet der Gewichtsvergleichung bereits erkannten (oben, S. 215).

Sie haben in den meisten Fällen wissenschaftlich genau wiedergegeben, was sie genau beobachtet hatten, resp. überliefert fanden.

Zwei Stellen aus Nissen's Metrologie, welche den Befund der Quellen kurz zusammenfassen, mögen den Ausgangspunkt unserer Darstellung bilden:

"Der Parasang", sagt Nissen<sup>2</sup>), "begegnet in Ägypten als Schönos, das Viertel als Sabbathweg bei den Juden (1491 m), als Millie bei den Römern (1480 m); drei Achtel ergeben die gallische Leuga; der Dreiviertel-Parasang hat sich als lieue de France (4452 m) bis in die Neuzeit fortgepflanzt. Der Minutenweg wird in den einzelnen Ländern nach der ortsüblichen Elle sehr verschieden bestimmt, indem auf den Viertel-Parasang in Jonien 7, gemeinhin in Vorderasien  $7\frac{1}{2}$ , in Kyrene 8, von den Römern  $8\frac{1}{3}$ , in Italien 9 oder 10 Stadien gerechnet werden".

Und am Schluss der Metrologie (§ 24, a. E.) führt Nissen aus, dass sich neben dem Stadium von 600 römischen Fuss, das in der Meile von 5000 solcher Fuss 8\frac{1}{3} mal enthalten ist,

<sup>1)</sup> Hermes, XXVII. S. 533, Anm. 4; S. 554 f., Anm. 3, g. E.

<sup>2)</sup> Metrologie 2, 6 6, S. 861 [27].

im gewöhnlichen Sprachgebrauch die "Gleichung der Meile mit 8,  $7\frac{1}{2}$ , 7 Stadien erhalten habe und jene Unsicherheit" erzeuge, "deren Herr zu werden, die Mittel der heutigen Forschung versagen".

Ich glaube nicht, dass die Sache so verzweifelt steht. Im Gegentheil: In dem erstgenannten Absatz wären bereits die Elemente einer sachgemässen Vergleichung der antiken Längenmasse enthalten. Nissen selbst deutet ja an, dass die Verschiedenheiten der ortsüblichen Ellenmasse die Differenz in der Zahl der Stadien bedinge, welche auf einen Viertel-Parasang, d. h. eine römische Meile, gehen. Leider hat sich Nissen durch die Aufstellung einer Verschiedenheit zwischen babylonischem und persischem Längenmass den Weg zur richtigen Erkenntniss versperrt<sup>1</sup>).

Man hat bisher immer angenommen, dass die Perser, wie sie in allen übrigen Errungenschaften der Cultur<sup>2</sup>) in das Erbe der Babylonier eingerückt sind, so auch die Maasse und Gewichte von diesen ihren Vorgängern unverändert übernommen hätten, wie denn ja in der Perserzeit z. B. stets von babylonischen, nicht von persischen Talenten geredet wird. Und so betrachtete man auch seit Вовски persisches und babylonisches Längen- und Wegemaass als identisch.

NISSEN erklärt jetzt (Metrol. 3, § 6, S. 860 [26]), dass die königlich persische Elle zur königlich babylonischen Elle, aus der sie abgeleitet sei, sich verhalte wie 25:24. Diese Behauptung, die, wenn sie richtig wäre, in ihren Consequenzen zu einer vollständigen Umgestaltung unserer gesammten Vorstellungen über die Entwickelung der Verhältnisse im Orient — und zwar nicht nur auf metrologischem Gebiet — führen würde, stützt sich auf ein einziges Zeugniss des Didymos 3). Dieser aber vergleicht in Wahrheit lediglich römisches und ptolemäisch-ägyptisches Längenmaass. Es ist dies mit aller Deutlichkeit zu ersehen aus der bei Didymos unmittelbar vorausgehenden Feststellung des Verhältnisses zwischen dem (grossen) ptolemäischen

<sup>1)</sup> Vgl. Hermes, XXVII, S. 538, Anm., oben.

<sup>2)</sup> Vgl. Lehmann, BMGW, S. 327. — Kohler und Peiser, Aus dem babylonischen Rechtsleben, II, S. 5. — Für die Kunst ist es neuerdings wieder ausdrücklich betont von Schrader, Sitzungsber. d. Berl. Ak. d. Wiss., 1892, 16. Juni (N°. XXXI), S. 3. 5.

<sup>3)</sup> HULTSCH, Metrologici scriptores, I, p. 180.

Fuss und der königlichen Elle. Diese stehen nach Didymos zu einander wie 2:3, und daraus folgt unabweislich, dass dieser ptolemäische Fuss nichts weiter ist als das Zweidrittelmaass (d. h. der Fuss) der königlichen ägyptischen Elle. Zu dieser verhält sich, wie Didymos sagt, der römische Fuss wie 5:9, während er folgerichtig zwischen dem römischen und ptolemäischen Fuss das Verhältniss 5:6 angiebt. Daraus ist man nichts weiter zu schliessen berechtigt, — und auch das ist vielleicht nur in bestimmter Beschränkung zu nehmen (vgl. u., S. 235) —, als dass die königliche ägyptische Elle in der Ptolemäerzeit  $\frac{9}{5}$ , der grosse ptolemäische Fuss  $\frac{5}{6}$  des römischen Fusses betrug, ein Schluss, den Nissen auch in der ersten Auflage seiner Metrologie gezogen hatte (§ 16, S. 40).

Die folgenden Ausführungen werden des Weiteren zeigen, dass die alte Annahme, persisches und babylonisches Längenmaass sei identisch, zu Recht bestehen bleibt.

Im babylonischen metrischen System ist die von den Griechen "Stadion" benannte Länge ein Maass von 360 Ellen. Die höhere Einheit ist der kašpu, ein Maass von 30 Stadien, welchem im babylonischen System älterer Zeiten noch (mindestens) ein gleichbenanntes Maass von 60 Stadien zur Seite war 1). Das zunächst in Betracht kommende Stadium ist das Maass von 360 königlichen Ellen, welches, in gemeinen Maassen ausgedrückt, 400 gem. Ellen resp. 600 gem. Fuss misst. Dieser babylonische kašpu hat sich im persischen Parasang erhalten; in Ägypten trägt er nach griechischer Überlieferung den Namen σχοῖνος.

1) Die Identität dieser Maasse, wie sie auch Nissen annimmt, bezeugt ausdrücklich die erste Heronische Tafel 2), indem sie

<sup>1)</sup> Hierauf beruht ein Irrthum Herodor's. Er wusste von einem σχοῖνος (kašpu), der 60 Stadien enthielt; das war richtig. Aber dass er in den Angaben über die Dimensionen Aegyptens und über die Entfernungen zwischen verschiedenen Punkten des Landes, welche er den babylonisch-persischen Vermessungen, zumeist wohl durch Vermittlung des Hecataeus, entnahm (vgl. Diels, Hermes, XXII, S. 411 ff., und Lehmann, Hermes, XXVII, S. 540, Anm. 4; Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1892, S. 418 ff.), die Schoinen nach dem Verhältniss 60:1 in Stadien umrechnete, war falsch. Der bei diesen Vermessungen verwendete σχοῖνος ist der babylonische (kleine) καἔρυ, der Parasang zu 30 Stadien.

<sup>2)</sup> Metr. script., I, p. 180, 55. Über die Heronischen Tafeln und die Eindeutigkeit der römischen Meile (griechisch μίλιον) siehe zuletzt ΟΕΗΜΙCHEN, Metrologische Beiträge, S. 83 ff.

beide Maasse, sowohl den Parasang (sub 25) wie den Schoinos (sub 24) in gleicher Weise je in 4 Meilen und in 30 Stadien zerfallen lässt. Dasselbe Document aber rechnet (sub 23) auf die Meile 4500 philetärische Fuss und 5400 italische Fuss. Nun sind Meile, Stadium, Schoinos (soweit er hier in Betracht kommt, vgl. S. 229, Anm. 1) eindeutige Maasse, Stadien dagegen giebt es so viele wie es Fussmaasse giebt. Die genannten beiden Fussmaasse verhalten sich demnach wie 5:6. Den von ihm so genannten oskisch-italischen Fuss hat uns Nissen 1) kennen gelehrt. Er beträgt mindestens (BMGW, S. 291) 275 Mm. So können wir dessen faches, den philetärischen Fuss, auf mindestens 330 Mm. berechnen und erkennen somit, dass derselbe mit dem babylonischen Fuss (o., S. 197 f.) identisch ist. Die Heronische Tafel rechnet nun weiter 7½ Stadien auf die Meile, die sie, wie bemerkt, in 4500 philetärische, d. h. also babylonische, Fuss zerfallen lässt. Es verhalten sich aber 7: 4500 wie 1:600; somit liegt in dem Stadium, welches 7 mal in der Meile enthalten ist, das Stadium des babylonisch-philetärischen Fusses, d. h. das alte babylonische Stadium, vor uns. Und da der Parasang (wie der Schoinos) auf 4 Meilen angegeben wird, so hat der persische Parasang 30 solcher babylonischen Stadien, 18000 babylouisch-philetärische Fuss oder 12000 babylonische gemeine Ellen, d. h. der persische Parasang und seine Unterabtheilungen entsprechen genau den babylonischen Maassen. Damit ist Nissen's Behauptung von einem Unterschied der persischen und babylonischen Längenmaasse als irrig erwiesen. Gleichzeitig haben wir hier dasjenige Stadium erklärt, das in der römischen Meile 7½mal enthalten ist 2).]

2) Das Stadium des attisch-römischen Fusses ist  $8\frac{1}{3}$  mal in der Meile enthalten, verhält sich also zum babylonischpersischen Stadium, wie ausserdem durch die Gleichung des Parasang = 18000 babyl.-persische Fuss mit 4 Meilen (= 20000 römische Fuss) ausdrücklich bezeugt ist 3), wie 9:10, d. h. der Fuss beträgt  $\frac{9}{10}$  des babylonisch-persischen Fusses (BMGW, S. 302). Parasang und Schoinos enthalten von solchen Stadien  $33\frac{1}{3}$ .

<sup>1)</sup> Pompejanische Studien, Cap. III, S. 70 ff.

<sup>2)</sup> Die Belege für dessen Existenz s. bei Hultsch, § 50, 2, S. 569 u. Anm. 3. § 52, 1, g. E., S. 601 f. § 53, 2, a. E., S. 608, und vgl. den Index zu den «Metrologici scriptores», ed. Hultsch, sub νν. μίλιον, παρασάγγης, σχοϊνος.

<sup>3)</sup> Z. B. Erste Heronische Tafel, sub 25 (Metrol. script., I, p. 184).

[3] Weiter wird aber besonders häufig ein Stadium zu 8 Meilen genannt 1). Ja, dieses Achtelmeilenstadium ist das den Römern geläufigste Wegemaass. Da nun der Schoinos und der Parasang vier römische Meilen beträgt, so steht damit völlig im Einklang, dass nach Plinius<sup>2</sup>) von beachtenswerthen Gewährsmännern 32 Stadien auf den Schoinos gerechnet werden. Zum babylonischpersischen Stadium und dem zugehörigen Fuss (oben, sub 1) muss sich dies Stadium wie (30:32 =) 15:16 verhalten. Andererseits ist sowohl für dieses Achtelmeilenstadium wie für den zugehörigen Fuss das Verhältniss 25:24 bezeugt. Das stadium italicum beträgt nach Censorinus 3) und Plinius 4) 625 Fuss; das Stadium des attisch-römischen Fusses, stadium olympicum, 600 zugehörige (attisch-römische) Fuss. Stadium italicum und stadium olympicum verhalten sich also wie 625: 600 = 25: 24 5). Dasselbe Verhältniss muss unter den zugehörigen Fussmaassen obwalten. Einen Fuss im Betrage von 25 römischen Fuss kennt in der That der Gromatiker Hy-GINUS als (kleinen) "ptolemäischen Fuss" 6) in der Cyrenaïca.

Berechnen wir nun aus diesen von einander völlig unabhängigen Angaben über das Verhältniss dieses Achtelmeilenstadiums

6) Gromatici, ed. LACHMANN, p. 122 f.

<sup>1)</sup> HULTSCH, § 8, 4, S. 49. § 8, 6, S. 53. § 10, 1, S. 64—66. § 12, 2, S. 81 f.; DÖRPFELD, Mittheilungen des archäol. Inst. zu Athen, XV (1890), S. 179 f.; LEHMANN, Hermes, XXVII, S. 538 f., Anm.

<sup>2)</sup> PLINIUS, N. H., XII, 14, § 53.

<sup>3)</sup> De die natali, 13.

<sup>.4)</sup> PLINIUS, N. H., II, 23, § 85.

<sup>5) [</sup>Was das (olympisch-)attisch-römische (S. 230, sub 2) und das italische Stadium anlangt, ao wirft Dörpfeld (Ztschr. f. Ethnologie, 1890, S. 101) mir vor, ich wisse "offenbar nicht, dass es ein römisches Stadion von 600 Fuss gar nicht giebt", womit allerdings nicht ganz stimmen will, dass derselbe Autor das Stadium von 600 attischrömischen Fuss (oben, aub 2) mit dem Namen des "griechisch-römischen" Stadiums belegt (Mitth. des archäol. Inst. zu Athen, Bd. XV (1890, S. 186). Nissen (Metr. 2, § 24, S. 889 [55]) dagegen betont gerade die Verwendung des Maasses von 600 römischen Fuss namentlich als "Stadium der Geographen. Da die römische Meile 5000 Fuss enthält, so gehen 81 Stadien auf die Meile". Aber ich kann NISSEN nicht beistimmen in der Annahme, dass, wenn Polybius daneben die gewöhnliche Gleichung der Meile mit 8 Stadien (oben, aub 3) verwendet, er dies aus Bequemlichkeit thue. Es wird vielmehr wie in vielen entsprechenden Fällen zu erwägen sein, ob in solchem Falle nicht die - unverändert aufgenommene - Angabe einer Quelle vorliegt, die nach solchen Achtelmeilenstadien rechnete. Und ich glaube, dass in einer derartigen Fragestellung auch das - von Nissen vermisste - Mittel gegeben ist, der Unsicherheit Herr zu werden, die dadurch entstanden ist, dass die classischen Autoren oftmals die Vieldeutigkeit des Begriffs "Stadium" ausser Acht liessen. Näheres an anderem Orte.]

zum Parasang und Schoinos einerseits und zu dem Stadium des römischen Fusses andererseits das Verhältniss des babylonischpersischen (pheidonisch-philetärischen) Fusses zum römischen Fuss, so ergiebt sich:  $\frac{16}{15} \times \frac{25}{24} = \frac{10}{9}$ , d. h. das Verhältniss, das wir thatsächlich als zwischen dem babylonisch-persischen und dem römischen Fuss und Stadium bestehend gefunden haben (S. 230, sub 2). Damit ist ein neuer Beweis erbracht für die Thatsache, dass das römische Längenmaass, soweit seine Norm in Betracht kommt, das ursprüngliche Verhältniss zu den babylonisch-persischen Maassen bewahrt hat. Der Fuss ist normal, wie der attische,  $\frac{9}{10}$  des babylonisch-persisch-pheidonisch-philetärischen Fusses, d. h. mindestens 297 Mm., geblieben, und die von NISSEN angenommene Trennung des Normalbetrages des attischen und des römischen Maasses ist mit allen ihren Consequenzen zu verwerfen.

4) Nach einem Stadium, das  $\frac{1}{10}$  des Schoinos, also  $\frac{1}{10}$  Meile, betrug, hat nun aber nach einem bei Plinius 1) aufbehaltenen Zeugniss u. A. Eratosthenes gerechnet, und ein Stadium, welches 10 mal in der Meile enthalten ist, finden wir auch (vgl. o., S. 227 u.) in Italien angewendet (s. Strabo, V, 3, 12, p. 239). Die Erkenntniss, dass das Stadion, welches Eratosthenes seiner Gradmessung zu Grunde legte, das Zehntelmeilenstadion ist, — eine Erkenntniss, zu welcher Hultsch, obgleich er richtig auf die Verwendung eines Stadiums von  $\frac{1}{10}$  Schoinos schloss, nicht gelangen konnte, weil er das Wesen des Schoinos als eines mit dem Parasangen identischen Maasses nicht erkannte —, ist von hervorragender Bedeutung. Denn es ergiebt sich daraus, dass die Berechnung der alexandrinischen Geographen ungleich genauer ausgefallen war, als man

<sup>1) [</sup>N. H., XII, 14, § 53; HULTSCH, § 41, 6; vgl. § 9, 3. Bei PLINIUS werden hier allerdings die 40 Stadien fälschlich in 5 römische Meilen umgerechnet. Dieser Irrthum gehört in dieselbe Kategorie und stammt wahrscheinlich aus derselben Quelle wie die in der römischen Literatur verbreitete Angabe, dass der Umfang der (äusseren) Mauer Babylons 60 Meilen betragen habe. Hecatakus hatte diesen Betrag auf 480 Stadien angegeben (danach Herodot, I, 177). Darunter sind natürlich babylonische (persische) Stadien gemeint, von denen  $7\frac{1}{1}$  auf die Meile gehen (S. 229 f., sub 1); 480 babylpers. Stadien sind also  $\frac{9 \cdot 9}{16} = 64$  römische Meilen. Derjenige römische Schriftsteller (wahrscheinlich Varro, darüber andernorts), der zuerst diese Umrechnung besorgte, verstand unter den babylonisch-persischen Stadien des Hecataeus einfach das ihm geläufige Achtelmeilenstadion (S. 231, sub 3), sodass für ihn die 480 Stadien gleich 60 Meilen waren. Ihm sind Plinius, N. H., VI, 120; Solinus, 227, 9 (ed. Mommsen); Martianus Capella, VI, 701; Orosius, Hist., II, 6, gefolgt.]

bisher annahm. Wenn nämlich Eratosthenes den Erdgrad auf 700 Stadien berechnete, so war dieses Resultat nicht um  $\frac{1}{6}$  ( $16\frac{2}{5}$ %) zu gross, wie es erscheinen musste, wenn man die Stadien als Achtelmeilenstadien ansah, auch nicht  $\frac{3}{25}$  (12%), wie unter der Voraussetzung, dass stadia olympica ( $8\frac{1}{3}$  auf die Meile) gemeint seien, wie neuerdings Nissen will 1), sondern das Resultat war um ungefähr  $\frac{1}{15}$  zu klein, blieb also nur um einen verhältnissmässig geringen Bruchtheil hinter dem wahren Betrage zurück. 700 Zehntelmeilenstadien sind 70 Meilen; 1 Meile beträgt 5000 römische Fuss; der Fuss normal mindestens 297 Mm.; die Meile also mindestens 1485 M.; 70 Meilen 103,950 Kilometer. Der Äquatorialgrad aber beträgt 15 geographische Meilen à 7,420438 Kilometer, also 111,30657 Kilometer: Differenz 7,35657 Kilometer,

<sup>1) [</sup>Nissen, Metrologie 2, § 24, S. 890 [56], Anm. 1, beruft sich hier auf Julianus von Askalon, Metr. scr., Ι, 201: τὸ μίλιον κατὰ μὲν Ἐρατοσθένην καὶ Στράβωνα τοὺς γεωγράφους έχει σταδίους η' καὶ γ''. Auf das bei Plinius aufbehaltene Zeugniss nimmt NISSEN nicht ausdrücklich Rücksicht, vermuthlich weil er, wozu die bei PLI-NIUS, a. a. O., hinzugefügte Umrechung der vierzig Schoinen in 5 Meilen sowie der 252000 Stadien des Erdumfangs in 31500 römische Meilen (PLIN., II, 247) verleitet, daraus achloss, dass nach PLINIUS von ERATOSTHENES das Achtelmeilenstadium (stadium italicum) verwendet sei, in welchem Falle der Fehler der Gradberechnung wesentlich grösser war als bei der Annahme des bei Julianus von Askalon gebotenen atadium olympicum (81 auf die Meile). Nachdem wir die plinianische Umrechnung als secundär und irrthümlich erkannt haben, stehen wir der - nach dem mehrfach Dargelegten - an sich nicht überraschenden Thatsache gegenüber, dass bei Eratosthenes, wie bei sehr vielen anderen geographischen Schriftstellern, die Verwendung von verschiedenen --- in diesem Falle zwei --- Stadien bezeugt ist. Und wir haben zu untersuchen, welches von den beiden Maassen der alexandrinische Gelehrte seiner Gradmessung zu Grunde legte. Bei Annahme des Zehntelmeilenstadiums kommt das Ergebniss, wie oben im Text dargelegt, den Thatsachen wesentlich näher, und die bisher unverständliche Nachricht über die durch Hipparch vorgenommene Neuberechnung auf ein höheres Resultat wird so verständlich, wie sie bisher unbegreiflich erschien. Aber selbst, wenn dies nicht der Fall wäre, würde PLINIUS vor JULIAN den Vorzug verdienen, weil er von Eratosthenes und seiner ratio allein redet. Offenbar hat Eratosthenes in seinen geographischen Werken eines der für Entfernungsbestimmungen auch bei seinen Vorgängern und zu seiner Zeit gebräuchlichsten Maasse verwendet. Als es sich aber um das grosse Werk der Berechnung des Erdumfanges handelte, wählte er unter den vorhandenen verschiedenen Stadien dasjenige aus, bei welchem die Umrechnung in die übrigen gebräuchlichen grösseren Entfernungsmaasse bequem nach wesentlich decimalen Principien zu geschehen hatte: das (n. A.) in Syrien und Italien gebräuchliche Stadium, das 4 des Parasang und des Schoinos (10 der römischen Meile) bildete, und das ausserdem zu den übrigen wichtigen Stadienmaassen in sehr bequemen Verhältnissen stand: zum (babylonisch-persisch-) philetärischen (71 auf die Meile) wie 3:4; zum stadium olympicum (81 auf die Meile) wie 5:6; zum stadium-italicum (8 auf die Meile) wie 4:5; zum phonikischptolemäischen (7 auf die Meile) wic 7:10].

also wenig mehr als  $\frac{1}{15}$  des wahren Betrages. Die Differenz wird noch geringer (ca.  $\frac{2}{31}$ ), wenn man nach dem wahrscheinlichsten Betrag des olympisch-attisch-römischen Fusses (297,7 Mm.) die Meile auf 1488,5 M. ansetzt, in welchem Falle sich die 70 Meilen auf 104,195 Km. berechnen. Wenn daher PLINIUS¹) angiebt, Hipparch habe zu der eratosthenischen Berechnung des Erdumfangs auf 252000 Stadien noch etwas weniger als 26000 Stadien, also etwas mehr als  $\frac{1}{10}$  des Ganzen, hinzugefügt, so wurde dadurch eine bedeutende Correctur erzielt, die allerdings in etwas (ca.  $\frac{1}{30}$ ) über das Ziel hinausschoss.

Dieses Zehntelmeilenstadium verhält sich zum olympisch-attisch-römischen Stadium wie  $(8\frac{1}{3}:10=25:30=)$  5:6. Dazu genau stimmend ist für Syrien eine Fusslänge bezeugt, die  $\frac{5}{6000}$  der römischen Meile, also  $\frac{5}{6}$  römische Fuss beträgt?). Da nun der römische Fuss  $\frac{9}{10}$  des babylonischen Fusses,  $\frac{9}{15}$  der babylonischen gemeinen Elle ist (S. 230, sub 2), so ist dieser syrische Fuss, da  $\frac{5}{6} \times \frac{9}{15} = \frac{1}{2}$ , die Hälfte der babylonischen gemeinen Elle, wie dies auch NISSEN³) erkannt hat.

5) Das Neuntelmeilenstadium (NISSEN, a. a. O.) ist nichts weiter als das Stadium des oskisch-italischen Fusses, den NISSEN im ungefähren Betrage von 275 Mm. in Pompeji nachgewiesen hat (BMGW, 290 ff., sub 2). Der oskische Fuss ca. 275 Mm., der babylonisch-persisch-pheidonisch-philetärische Fuss 330 Mm. — 275:330 = 5:6. Dieses Verhältniss zwischen dem italischen und philetärischen Fuss ist aber ausdrücklich bezeugt 4). Fünf Sechstel des babylonisch-persisch-philetärischen Fusses, der  $\frac{10}{9}$  des römischen Fusses beträgt, ergeben nämlich  $\frac{25}{27}$  römische Fuss. Die erste Heronische Tafel 5) rechnet nun thatsächlich 5400 italische Fuss auf die Meile (von 5000 römischen Fuss); 50:54=25:27 6). Also auch hier die glatten Verhältnisse, die auf ursprünglichen Zusammenhang deuten.

<sup>1)</sup> N. H., II, 108, § 247; HULTSCH, § 9, 4, S. 63.

<sup>2)</sup> Vgl. Mommsen, Hermes, III, S. 429 ff.

<sup>3)</sup> Metrologie 1, § 12, g. E. Vgl. OEHMICHEN, a. a. O., S. 80.

<sup>4)</sup> Erste Heronische Tafel in "Metrologici scriptores", ed. Hultsch, I, p. 182, sub 9 u. 10; der philetärische Fuss enthalte 16 Finger, der italische sei 13½ ebensolche Finger lang; 16:13½ = 6:5. Vgl. Hultsch, Metrologie, § 50, 2, S. 569, Anm. 2.

<sup>5)</sup> Metrol. script., I, p. 184, sub 23.

<sup>6)</sup> Es verhält sich nun 27:25 wie 100:92,59. Die Angabe, dass das römische

Von den genannten Fussmaassen gehen auf die Meile 4500 (sub 1), 4800 (sub 2), 5000 (sub 3), 5400 (sub 4) und 6000 (sub 5). Ihre Stadien sind in der Meile  $7\frac{1}{2}$  (sub 1), 8 (sub 2),  $8\frac{1}{3}$  (sub 3), 9 (sub 4) und 10 mal enthalten.

6) Bleibt noch das Sieben telmeilenstadium (vgl. Nissen, oben, S. 227; Metr. script., I, 99, 25. 275, 13. 322, 3. 339, 20).

Dasselbe muss sich zum babylonisch-persischen Stadium, welches in der Meile  $7\frac{1}{2}$ mal, im Schoinos 30mal enthalten ist, verhalten wie 15:14. Und da das olympisch-attisch-römische Stadium  $\frac{9}{10}$  des babylonischen beträgt, so misst das Siebentelmeilenstadium  $\frac{15}{14} \times \frac{10}{9} = \frac{150}{126}$  des attisch-römischen Stadiums. Der attisch-römische Fuss verhält sich zum Fuss des Siebentelmeilenstadiums wie  $126:150=5\frac{1}{25}:6$ ; zu dessen Elle wie  $5\frac{1}{25}:9$ ; der Fuss betrüge also 353,33 Mm., d. h. er kommt der Länge nah, die sich als Basis aus dem Talent der schweren phönikischen Mine gemeiner Norm berechnet, nämlich mindestens 352,14 Mm. (BMGW, S. 302). Über das Vorkommen eines Fusses von ca. 350 Mm. vgl. einstweilen ebenda, S. 303.

Nun giebt Didymos an, dass sich der römische Fuss zum (grossen) ptolemäischen Fuss wie 5:6, zur königlichen ägyptischen <sup>1</sup>) Elle wie 5:9 verhält.

Es fragt sich: Ist hier mit dem ptolemäischen Fuss der Fuss des Siebentelmeilenstadiums gemeint, sodass die Angabe des Didymos (vgl. o., S. 196, Anm.) als eine ungefähre zu betrachten ist<sup>2</sup>), indem unter der Vernachlässigung des Bruches (½), der zu der 5 hätte hinzugesetzt werden müssen, die glatten Verhältnisse 5:6 und 5:9 gewählt sind?

Die Frage ist meines Erachtens zu bejahen. Ich habe (Verh. d. Berl. anthrop. Gesellsch., 1889, S. 640 f.) bereits darauf hingewiesen, dass die königliche ägyptische Elle 3) mit der Elle

iugerum = 3\frac{1}{3} campanische vorsus, wonach 100 oskische Fuss 92,59 römische Fuss betrügen, ist also, wie das ja nur sehr natürlich, als eine ungefähre zu betrachten. Das zeigen auch die übrigen bei Nissen, Metr., § 22, S. 20, angeführten geringfügig abweichenden Bestimmungen dieses Verhältnisses.

<sup>1)</sup> Von der königlich persischen Elle ist hier, wie oben (S 229) gegen Nissen gezeigt ist, nicht die Rede.

<sup>2)</sup> Vgl. hierzu bereits HULTSCH, § 53, 4, S. 610.

Über die nicht völlig geklärte Frage der Entstehung der kleinen ägyptischen Elle siehe ebenda, S. 368 ff.

des aus dem phönikischen Silbertalent gemeiner Norm sich berechnenden Fusses so gut wie identisch ist. Nun haben wir mehrfach gesehen, dass die als ptolemäisch bezeichneten Maasse und Gewichte nichts Anderes waren als uralte asiatische, aber auch in Ägypten längst gebräuchliche Maasse, die von den Lagiden aus sehr nahe liegenden Gründen (o., S. 192, sub 7) zu officiellen Maassen erhoben wurden. Meiner Überzeugung nach ist der (grosse) ptolemäische Fuss nichts weiter als das Fussmaass der von den Ptolemäern nicht veränderten königlichen ägyptischen Elle 1), also  $\frac{2}{3}$  der letzteren ( $\frac{2}{3} \times 527 = 351,3$  Mm.). Beweise dafür, dass dieser Fuss und dessen Stadium (also das Siebentelmeilenstadium), das demnach am Besten als phönikischäg yptisches Stadium zu bezeichnen wäre, lange vor den Ptolemäern in Ägypten verwendet wurde, werde ich an anderer Stelle erbringen (vgl. noch S. 239, Anm. 1).

Es erübrigt noch, zu zeigen, wie die Mehrzahl dieser Maasse sich nach Principien, die im Keime bereits im babylonischen System vorhanden waren, völlig ungezwungen und ohne jegliche Rücksicht auf das Gewicht aus dem babylonischen Längenmaass herleiten lässt und entstanden sein wird.

- a) Das babylonisch-persische Stadium von 360 königlichen Ellen ist gleich 400 gemeinen Ellen und 600 zugehörigen (gemeinen) Fuss. 360:400 verhalten sich wie 9:10. So ist die Auffassung eines Maasses als  $\frac{10}{9}$  eines vorhandenen kleineren Maasses im babylonischen System vorgezeichnet. Die Thatsache, dass die 600, der  $N\acute{e}r$ , als Einheit "zweiter Classe" im babylonischen System eine Rolle spielte (vgl. o., S. 194), konnte ebenfalls die Neigung befördern, ein in 360 Einheiten zerfallendes Maass gleichzeitig in 600 kleinere Einheiten zu theilen, deren jede  $\frac{3}{5}$  der ersteren betrug.
- b) Neben diesem Stadium von 360 königlichen Ellen muss es ein Stadium von 360 gemeinen Ellen gegeben haben. Es ist das von Censorinus als "olympisches Stadium" bezeugte Maass. Dieser Name wird vermuthlich daher rühren, dass der König Pheidon

 <sup>[</sup>Damit fiele (vgl. S. 196 f., Anm. 1) das zweite der Hauptzeugnisse, auf welche ich (BMGW, S. 308 ff.) die Annahme einer erhöhten Norm des babylonischeu Längenmaasses gründen zu müssen glaubte.]

von Argos, der den babylonischen Fuss und die zugehörige gemeine Elle als Längenmaasse in das von ihm im Peloponnes eingeführte metrische System aufnahm, dieses System bei der von ihm geleiteten Olympienfeier (vgl. S. 199, Anm. 2) proclamirte. Wie der Name zeigt, behielt er als höhere Längeneinheit auch das zugehörige (kleine babylonische) Stadium von 360 solcher babylonisch-pheidonischen Ellen bei. Fasste man eben dieses Maass unter den sub  $\alpha$  angegebenen Gesichtspunkten als ein Maass von 400 Ellen und 600 Fussen auf, so entstand als dessen Sechshundertstel der Fuss von  $\frac{9}{10}$  des babylonischen Fusses. Diesen Fuss finden wir als solonisch-attischen und römischen Fuss im Gebrauch.

Weiter bestand nun die sehr erklärliche Neigung, einfach die Hälfte der Elle als kleinere Einheit (als Fuss) zu betrachten (vgl. S. 197 o.). So erklären sich e) der oskische Fuss (S. 234, sub 5), d) der syrische Fuss (S. 232, sub 4) und die zugehörigen Stadien (das Zehntelmeilen- und das Neuntelmeilenstadium) aufs Einfachste als Hälften des babylonischen königlichen resp. des babylonischen gemeinen Fusses und als deren 600 faches.

Eigenthümlich ist, dass auch das 600fache der ganzen gemeinen babylonischen Elle (also 900 babylonische Fuss = 1000 römische Fuss messend) als Stadium erscheint, also als Fünftelmeile, als Doppeltes des syrischen (Zehntelmeilen-)Stadiums. Censorinus (a. a. O.) bezeugt die Existenz dieses Maasses von 1000 römischen Fuss; er bezeichnet es als stadium pythicum. Im Vergleich mit den vorstehend besprochenen "Stadien" wäre es eher als "Doppelstadium" zu bezeichnen.

Bei den vorgenannten Maassen kann es als sicher angesehen werden, dass sie aus dem babylonischen Längenmaass ohne Rücksicht auf die Gewichte erwachsen sind (ganz ebenso wie andrerseits die Gewichte sich ohne jegliche Rücksicht auf das Längenmaass entwickelt haben) und dass sie in ihrem Betrag bis in späte Zeit das ursprüngliche Verhältniss gewahrt haben, selbst dann, wenn sie Glieder eines geschlossenen Systems wurden. Bereits vorhandenes Gewicht und bereits vorhandenes Längenmaass wurden in diesen Fällen zusammengefügt, weil sie zu einander nahezu oder ganz stimmten, als wenn sie aus einander berechnet wären.

Für das italische Stadium von  $\frac{15}{16}$  des babylonischen und daher (o., S. 231 f.)  $\frac{25}{24}$  des römischen Stadiums und den (kleinen) ptolemäischen Fuss von  $\frac{15}{16}$  des babylonischen und  $\frac{25}{24}$  des römischen Fusses lassen sich dagegen die Gründe für die Entwicklung in dem Verhältniss 15:16 einstweilen nicht angeben.

Man könnte daher hier auf den Gedanken kommen, der Fuss sei aus der babylonischen Mine gemeiner Norm, welche die Ptole mäer als  $\pi \tau o \lambda \epsilon \mu \alpha \ddot{\imath} \ddot{\imath} \dot{n} \mu \nu \ddot{\alpha}$  in Ägypten zur gesetzlichen Rechnungsgrösse erhoben, berechnet:  $1^3$  491,2  $\times$  60 = 30,89 Cm. Da diese Länge dem Betrage von  $\frac{15}{16}$  des babylonischen Fusses (mindestens 309,4 Mm.) nahe kam, so sei der letztere als Norm für dieses Maass und als dessen 600faches das zugehörige Stadium angesetzt worden. Allein, wenn einmal eine solche Angleichung hätte vorgenommen werden sollen, so hätte die Wahl des nächsten sexagesimalen Bruchtheiles:  $\frac{56}{60} = \frac{14}{15}$  des babylonischen Fusses, in welchem Falle die Elle 28 Fingerbreiten gemessen hätte, ungleich näher gelegen.

Und ebenso spricht dagegen das Vorkommen des zugehörigen Stadiums in dem genauen Betrage von 15 des babylonischen Stadiums (= 25 des römischen Stadiums), an gänzlich anderem Orte und unabhängig von dem Fuss, als italisches Stadium. Aus diesem Grunde glaube ich, dass man auch hier die Entstehung auf dem Gebiet der Längenmaasse allein als das Wahrscheinliche anzunehmen hat, und die Erklärung der Modalität der Entwicklung für eine Zeit besserer Einsicht aufbehalten muss.

Bei der ebenfalls nothwendigen weiteren Forschung nach der Entstehung des phönikisch-ägyptischen Stadiums (7 auf die Meile), also eines Maasses, das sich zum babylonischpersischen Stadium (7½ auf die Meile) wie 15:14 verhält (0., S. 235, sub 6), wird in erster Linie der Umstand in Betracht zu ziehen sein, dass nach Oppert) im System der babylonischen Längen- und Flächenmaasse neben den Principien des Sexagesimalsystems sich auch eine Siebentheilung geltend zu machen scheint, wodurch die Ausbildung eines, das babylonische Längenmaass um ½ übertreffenden Maasses mehr in das Gebiet des Erklärlichen gerückt würde.

<sup>1)</sup> Mémoires divers relatifs à l'archéologie assyrienne, I, p. 17.

Gegen die Annahme einer Entstehung dieses Maasses als 600faches eines aus einem Gewicht berechneten Fusses lassen sich - neben den ständigen principiellen Bedenken - dieselben Einwendungen erheben, wie beim ptolemäischen Fuss: aus dem phönikischen schweren Talent berechnet sich zwar ein Betrag, der dem Fusse des Siebentelmeilenstadiums, dem grossen ptolemäischen Fuss sehr nahe kommt:  $\sqrt[3]{727,7 \times 60} = 35,21$ , also 35,21 Cm., aber wenn man sich nach einer Länge des babylonischen Systems umsah, an deren Betrag man die so gefundene Länge angleichen konnte, so lag es erheblich näher, den Betrag von 32 babylonischen Fingerbreiten (mindestens  $16.5 \times 32 = 528$  Mm.) für die Elle, und von 64 babylonischen Fingerbreiten für den Fuss festzusetzen, als gerade ein Fussmaass von 15 des babylonischen Fusses zu schaffen. Von vornherein erstrebenswerth erschien es doch gewiss nicht, die Siebentheilung, die nur bei den höheren Einheiten der babylonischen Längen- und Flächenmaasse beobachtet ist, in das Gebiet der Elle und des Fusses hineinzutragen, wo sonst nur sexagesimale und decimale Eintheilungsprincipien wirksam sind 1). (Vgl. a. unten die Anm. 2 zu der tabellarischen Übersicht bei S. 245.)]

Endlich muss ich noch auf das Stadium eingehen, welches durch die Länge der Rennbahn zu Olympia, wie sie durch die deutschen Ausgrabungen freigelegt ist, dargestellt wird. Nach Dörpfeld's Messungen beträgt die Länge desselben 192,27 M., das zugehörige Fussmaass also, als dessen  $\frac{1}{600}$ , 320,45 Mm. 2). Dasjenige Gewicht, welchem das Wassergewicht vom Cubus

<sup>1)</sup> Eine weitere Klärung der hier vorliegenden Fragen, die schliesslich darauf hinauslaufen, ob die ägyptische grosse Elle direct aus dem babylonischen System abgeleitet ist, oder ob sich hier etwa ein Ansgleich zwischen einer in diesem System wurzelnden Grösse mit einem anderweitig entstandenen Maass vollzogen hat, muss weiterer Forschung vorbehalten bleiben (s. unten, S. 248, sub 1). Dieselbe wird folgende Thatsachen zu berücksichtigen und nach allen Richtungen bin sorgfältig zu prüfen haben: 1) Die ägyptische königliche Elle ist in 7 Palmen eingetheilt; 2) zwischen der kleinen ägyptischen Elle von normal mindestens 450 Mm. und der grossen ägyptischen Elle — normal mindestens 527 Mm. — besteht kein rationales Verhältniss. Über das Verhältniss beider Grössen zu den babylonischen Längeneinheiten, wie über alles sonst hier Einschlägige, vgl. weiter Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 638 fl., Anm. 3) Der Maasstab des Gudea hat 16 Fingerbreiten, stellt also, dem Betrage nach, die Hälfte einer Elle von 32 babylonischen Fingerbreiten dar. Vgl. einstweilen Verh. d. Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 641.

<sup>2)</sup> DÖRPFELD setzt 320,06 Mm. für den Fnss an. Aber  $\frac{1}{60v}$  von 192,27 M. beträgt genau 320,45 Mm.

dieses Fusses am Nächsten kommt, ist das Talent der leichten babylonischen Silbermine gemeiner Norm von 545,8 Gramm: \$\frac{1}{3}\sum \frac{545,8}{545,8} \times 60 = 31,98\$; die Rückrechnung ergäbe also 319,8 Mm.; siehe BMGW, S. 304 ff., sub 6, und vgl. S. 294. In der ersten Auflage seiner Metrologie 1) hatte NISSEN deshalb diesen Fuss und das Talent der Mine von 546 Gramm zusammen als Glieder eines besonderen "olympischen" Systems bezeichnet.

Über die Entstehung dieses Maasses ist einstweilen Sicheres nicht zu ermitteln; es gilt da analog, was zu dem Achtel- und dem Siebentelmeilenstadium und deren Fussen bemerkt ist. Die Elle dieses olympischen Fusses käme dem Betrage von 29 ba-

bylonischen Fingerbreiten sehr nahe.

[Dörpfeld hatte nun bekanntlich (s. o., S. 197) am Heraion, dem ältesten Tempel zu Olympia 2), dessen Anfänge er in das 10. oder 11. Jahrhundert zu setzen geneigt ist, ein Fussmaass von 297,7 Mm. als zu Grunde liegend ermittelt. Der Versuch, ohne weiteren Anhalt lediglich aus den Dimensionen eines aufgefundenen Baues das Baumaass zu ermitteln, hat zwar, wie auf der Hand liegt, sein sehr Bedenkliches. Dass er aber nicht vollständig von der Hand gewiesen werden darf, zeigt das Beispiel des oskischen Fusses, den Nissen aus den Bauten Pompeji's nachwies. Und im vorliegenden Falle musste anerkannt werden, dass der Ansatz einen sehr hohen Grad von Wahrscheinlichkeit beanspruchen durfte. Denn es ergab sich nicht nur unter dieser Voraussetzung für die wichtigsten Dimensionen eine Anlage in vollen Einheiten, ohne Bruchtheile, sondern es musste als eine weitere Bestätigung erscheinen, dass, während sonst bei antiken Bauten bei einer derartigen Bemessung ein Schwanken der Einheit um mehrere Millimeter durchaus nichts Ungewöhnliches ist, hier die vorausgesetzte Einheit eine überraschende Constanz zeigte.

Bei der Wichtigkeit der Sache sei es gestattet, die von Dörpfeld 3) ermittelten Dimensionen des Heraion nebst der Fusszahl, die er jedesmal für dieselben bestimmt hat, hier zu wiederholen. Wir schreiten dabei von den grössten Längen zu den kürzeren

<sup>1)</sup> Metrologie 1, § 11, S. 696 [32].

<sup>2)</sup> CURTIUS und ADLER, Die Ansgrabungen zu Olympia, Textband II, Erste Hälfte, S. 19.

<sup>3)</sup> Olympia, III, S. 28 f.

fort. Wie hoch sich in jedem Fall der vorausgesetzte Fuss belaufen würde, zeigt die von uns hinzugefügte dritte Spalte.

| Gemessene Dimension   | In Metern | Zahl<br>der vorauszuse-<br>tzenden kleinen<br>olympischen Fusse | Für<br>den kleinen<br>olympischen Fuss<br>ergeben sich<br>Millimeter: |
|-----------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1. Stylobatlänge      | 50,01     | 168                                                             | 297,7                                                                 |
| 2. Lichte Cellalänge  | 27,84     | 93‡                                                             | 297,75                                                                |
| 3. Stylobatbreite     | 18,75     | 63                                                              | 297,6                                                                 |
| 4. Lichte Cellabreite | 8,34      | 28                                                              | 297,85                                                                |
| 5. Säulenhöhe         | 5,21      | 171                                                             | 297,7                                                                 |
| 6. Ostpteron          | 3,56      | 12                                                              | 297,5                                                                 |
| 7. Säulenaxenweite    | 3,27      | 11                                                              | 297,3                                                                 |
| 8. Westpteron         | 2,98      | 10                                                              | 298                                                                   |
| 9. Südpteron          | 2,68      | 9                                                               | 297,77                                                                |
| 10. Wandstärke        | 1,19      | 4                                                               | 297,5                                                                 |

Man sieht, das Minimum ist 297,3 Mm., das Maximum 298 Mm., grösste Differenz also nur 0,7 Mm. Bei so geringem Schwanken wird man nicht das nur einmal belegte und aus einer der kürzesten Strecken (Westpteron) berechnete Maximum von 298 Mm. zu urgiren brauchen (vgl. o., S. 223, Anm. 1), sondern wird mit Dörffeld den Ansatz auf 297,7 Mm. wählen, der am Häufigsten wiederkehrt und sich u. A. auch aus der grössten der gemessenen Längen (Stylobatlänge) ergiebt.

Als nun das Stadium der Rennbahn zu Olympia mit dem Fuss von 320,45 Mm. gefunden war, nahm Dörpfeld zunächst an, dass der Zeustempel nach diesem Fusse gebaut sei, und erklärte es dann für wahrscheinlich, dass dieses neugefundene Maass auch dem Heraion zu Grunde liege. Eine derartige Änderung des so ausnahmsweise klaren Befundes, den Dörpfeld am Heraion festgestellt hatte, erschien mir sowohl principiell bedenklich, als im einzelnen Falle unstatthaft, denn da sich der Fuss von 297,7 und der von 320,45 1) etwa wie 13:14 verhalten, so mussten alle die glatten Verhältnisse, die Dörpfeld

<sup>1)</sup> Dieser Fuss beträgt aber nicht 4 Palmen (Siebentel) der königlichen ägyptischen Elle; denn diese misst nicht 521 Mm., wie Olympia, a. a. O., angegeben wird, anch nicht 524 oder 525 Mm., wie Dörpfeld (Mitth. des arch. Inst. z. Athen, VII, 278; Zschr. f. Ethnologie, XXII, S. 100) angenommen, sondern mindestens 527 Mm. (s. o., S. 238, Anm. 1).

am Heraion bei Zugrundelegung des Fusses von 297,7 Mm. festgestellt hatte, aufgegeben werden, mit Ausnahme der Längen, bei denen die früher so gefundene Fusszahl durch 14 theilbar war, also z.B. der Stylobatlänge von 168 und der lichten Cellabreite von 28, die nunmehr 156 resp. 26 "grosse olympische" Fuss betragen.

Auch Adler muss dem kleineren Maass von 297,7 Mm. doch eine gewisse Realität haben belassen wollen; anderenfalls würde er nicht für dasselbe das genannte — übrigens nur ungefähre und belanglose (vgl. S. 241, Anm. 4) — Verhältniss zu dem Fuss der Rennbahn (13:14) angegeben haben. Das Gleiche gilt von Hultsch 1), der für die beiden Längen die Bezeichnung: grosser und kleiner olympischer Fuss eingeführt hat.

Auch dass dieses Maass von 320,45 Mm. beim Bau des Zeustempels Verwendung gefunden haben sollte, musste von vornherein sehr fragwürdig erscheinen. Denn dieses Heiligthum ist, wie Dörp-FELD 2) ausführt, frühestens in der 55. Olympiade erbaut; nach der herrschenden Ansicht ist seine Entstehung aber erst in die Zeit zwischen der 78. und der 80. Olympiade zu setzen; und demnach fiele, selbst wenn man die Blüthezeit des Pheidon statt um die bei Pausanias überlieferte 8. Olympiade mit Trieber 3) und Beloch 4) in die Zeit zwischen Ol. 40 und 45 setzt, - womit ich mich übrigens in keiner Weise einverstanden erklären kann<sup>5</sup>) -, der Bau des Zeustempels doch immer in die Zeit lange nach der Einführung der pheidonischen Maassordnung. - Nach dem Aufkommen des pheidonischen Systems kann man aber im Peloponnes nur ein en Fuss, den babylonisch-persisch-pheidonischen (früher s. g. äginäischen) Fuss von normal mindestens 330 Mm., als Raum- und Eutfernungsmaass zu finden erwarten. Und thatsächlich theilt jetzt Dörpfeld 6) mit, dass es ihm seither wahrscheinlich geworden sei, dass der Zeustempel nach diesem Maasse (er setzt es, wie stets, nach dem Durchschnitt zu niedrig auf 326-328 Mm.), und nicht nach dem grossen olympischen Fuss von 320,45 Mm., gebaut sei. Er weist darauf hin, dass sich unter dieser Voraussetzung

<sup>1)</sup> Metrologie 2, § 47, 1, S. 529 f.

<sup>2)</sup> Olympia, Textband II, Erste Hälfte, S. 19 ff.

<sup>3)</sup> Gesammelte Abhandlungen, dem Andenken an Georg Waitz gewidmet, S. 1 ff.

<sup>4)</sup> Rheinisches Museum, XLV, S. 596.

<sup>5)</sup> Vgl. o., S. 199, Anm. 2; Hermes, XXVII, S. 557 ff. n. Anm. 4.

<sup>6)</sup> Olympia, Textband II, 1, a. a. O.

weit einfachere und glattere Zahlen für dessen Dimensionen ergeben. Dörpfeld hat mit dieser — noch zweifelnd vorgetragenen — Beobachtung fraglos das Richtige getroffen.

Auf die Maasseinheit des Heraion kommt Dörffeld nicht ausdrücklich zurück. Man müsste demnach annehmen, dass es für ihn bei der Verwerfung der zuerst angenommenen Fusseinheit von 297,7 Mm. zu Gunsten des Fusses der Rennbahn (320,45 Mm.) bliebe.

Indess wird in beiläufiger Weise gelegentlich einer vergleichenden Zusammenstellung die Säulenhöhe des Heraion von 5,22 M. (frühere Angabe 5,21 M.) 16 pheidonischen Fussen gleichgesetzt.

Dies kann von vornherein nicht richtig sein; denn da sich der babylonisch-persisch-pheidonische Fuss zum olympisch-attisch-römischen, wie oben bewiesen, wie 9:10 verhält, diese Säulenhöhe von Dörffeld auf  $17\frac{1}{2}$  Fuss von 297,7 Mm. berechnet war, so müsste dieselbe Länge in pheidonischen Fussen  $1,75\times9=15,75$ , also  $15\frac{3}{4}$  Fuss betragen. Jenes Resultat (16 pheidonische Fuss) kommt nur zu Stande dadurch, dass für den pheidonischen Fuss der hinter dem zulässigen Minimalansatz für die Norm um 4 Mm. zurückbleibende Betrag von 326 Mm. gewählt wird.

Im Übrigen erschiene es mir an sich immerhin weit eher denkbar, dass das Heraion nach pheidonischen Fussen (330 Mm.), als dass es nach den Fussen der Rennbahn (320,45 Mm.) bemessen wäre. Führt man aber in der obigen Tabelle an Stelle des kleinen olympischen Fusses den <sup>10</sup>/<sub>9</sub> desselben betragenden pheidonischen Fuss ein, so treten an Stelle der vollen Fusse mit einer Ausnahme überall Brüche; und wo bereits halbe Fusse standen, müssten dann complicirte Bruchzahlen angenommen werden.

Ich glaube, diese Beobachtung zusammen mit dem, was im Übrigen zu Gunsten von Dörpfeld's ursprünglicher Ausetzung eines Fusses von 297,7 Mm. als Baumaasses des Heraion angeführt ist, zwingt dazu, diese erste Beobachtung als die richtige festzuhalten.

Ich resümire also:

- 1) Das Heraion ist nach dem olympisch-attisch-römischen Fusse von 297,7 Mm. gebaut.
- 2) Dem Zeustempel liegt der pheidonische Fuss (\frac{10}{9}\) des sub 1 genannten Fusses) zu Grunde.

3) Das Maass der Rennbahn ist ein particuläres Maass, das nirgends in Griechenland oder ausserhalb Asiens in sonstiger Verwendung nachweisbar ist. Wir können es mit Dörffeld als ein heiliges Maass bezeichnen. Es ist dann in dieser Auffassung schon einer der Gründe für den Mangel einer weiteren praktischen Verwendung gegeben. Für seine Herkunft und Zugehörigkeit ist ausser dem Verhältniss zum leichten Silbertalent gemeiner Norm besonders die Tradition in Betracht zu ziehen, dass Herakles selbst das Stadium abgeschnitten habe; — eine Überlieferung, die, wie Curtius und Lepsius mit Recht betont haben, auf nahe Beziehungen zu orientalischen Culten deutet.

Pheidon hat, als er den babylonischen Fuss zur Grundlage seines Systems machte, eines der im Peloponnes schon gebräuchlichen Maasse ausgewählt, wie das überhaupt der regelmässige Gang bei der gesetzmässigen Regelung der metrischen Dinge im Alterthum war. Dass neben dem babylonischen Fuss, dem Zweidrittelmaass der babylonischen gemeinen Elle, die  $\frac{1}{360}$  des Stadiums betrug, auch dessen — wir dürfen nach dem Ausgeführten wohl sagen — Schwestermaass, das  $\frac{1}{600}$  dieses Stadiums, der Fuss von 297,7 Mm., als Baumaass in Verwendung war, erscheint besonders erklärlich.

Wurde dieses kleinere Maass durch die pheidonische Uniformirung der Maasse aus dem Peloponnes verdrängt, so fand es dafür im Weltverkehr eine gebieterische Bedeutung durch seine Aufnahme in das solonisch-attische und das römische System.

Aus der Sorgfalt, mit welcher in ältester Zeit der Tempel der Hera nach diesem Maasse bemessen wurde, erwächst der Metrologie ein unschätzbarer Gewinn. Das Baumaass hat die Norm, wie das geringfügige Schwanken zeigt, mit ungewöhnlicher Treue bewahrt. Der piede romano, noch heute nur um  $\frac{1}{10}$  Mm. von der Einheit des Heraion verschieden, ergiebt die erwünschte Controlle (s. o., S. 197): — das wohl gesicherte Verhältniss zum babylonisch-persisch-pheidonisch-philetärischen Fuss wie 9:10 bildet das Band zwischen diesen beiden wichtigsten Längenmaassen des Alterthums.

Die anliegende Übersicht umfasst die neuen Ergebnisse dieser unserer Betrachtung der antiken Längenmaasse. Ihr Hauptzweck ist, zu zeigen, wie nach den aus dem Alterthum bezeug-





ten Verhältnissen die sämmtlichen antiken Längenmaasse als Functionen eines einzigen Maasses aufgefasst werden können, sei es nun, dass man dabei vom römischen Fuss (Col. 2) oder vom babylonischen Fuss (Col. 4) ausgeht, oder irgend eines der anderen Maasse der Vergleichung zu Grunde legt (gleich 1 setzt). An Stelle eines Wustes von Zahlen treten mathematisch klare und einfache Formeln und Verhältnisse; also dasselbe Ergebniss wie bei den Gewichten, nur minder complicirt und leichter fasslich. Der Streit um die Beträge der einzelnen Maasse ist abgethan; es handelt sich nur um die richtige Ansetzung und möglichste Sicherung der zu Grunde liegenden Einheit, die wir uns unter Benutzung aller zur Zeit vorhandenen Mittel haben angelegen sein lassen.

Da das Hauptgewicht in diesen Verhältnisszahlen liegt, so ist die Ausrechnung der Beträge in den drei letzten Columnen mehr nebensächlich und dient nur der Bequemlichkeit derer, die diesen Untersuchungen gefolgt sind und ihre Ergebnisse sich mühelos nutzbar machen wollen. In diesem Sinne sei noch hinzugefügt, dass nach dem erreichbar wahrscheinlichsten Betrage das Maass von 30 babylonisch-persischen Stadien (S. 229 f.) = 1 Schoinos = 1 Parasang = 4 Meilen 5954,1 M., die Meile 1488,525 M. misst.]

Unter erneuter Hervorhebung der Thatsache, dass Gebrauchsmaasstäbe und Dimensionen von Bauten naturgemäss in der Regel ein wenig hinter der Norm zurückstehen (BMGW, S. 287; o., S. 223, Anm. 2), sei noch daran erinnert, dass — von den vorstehenden Ausführungen ganz abgesehen — der römische Fuss (II, b) an antiken Maasstäben bis 297 Mm. vorkommt, der oskische Fuss (III, b) von NISSEN nach den pompejanischen Bauten auf ca. 275 Mm. bestimmt werden konnte.

#### Schluss.

Aus den vorstehenden Betrachtungen haben sich die folgenden, als Grundsätze und Axiome der metrologischen Forschung zu betrachtenden Resultate ergeben:

- 1) Das babylonische metrische System und dieses allein von allen Systemen des Alterthums entspricht den Anforderungen, die man an ein ursprüngliches und geschlossenes, nach naturwissenschaftlichen Principien aufgebautes System zu stellen hat, vollkommen (oben, S. 199 ff.).
- 2) Die Gewichte und die Längenmaasse des Alterthums wurzeln im babylonischen System. [Aber die Entwicklung der Gewichte aus dem babylonischen Gewicht!) ist auf ganz andere Weise vor sich gegangen und demgemäss aus gänzlich anderen Gesichtspunkten zu betrachten, als die der Längenmaasse aus dem babylonischen Längenmaass. Beide Gebiete sind für Forschung und Darstellung zunächst vollständig getrennt zu behandeln.]
- 3) Die Anlage des babylonischen Systems und die Entwicklung der Gewichte wie der Längenmaasse hat es aber mit sich gebracht, dass in den meisten Fällen (nicht immer!) unter den vorhandenen Längenmaassen ein Fussmaass zu finden war, das sich zu dem Betrage eines vorhandenen Talentes fügte, als wenn sein Betrag aus dem Betrage dieses Gewichtes berechnet wäre und umgekehrt, d. h., dass sie zu einander passten, wie die Glieder eines geschlossenen und ursprünglichen Systems.

<sup>1)</sup> Nachträglich ist noch zu bemerken, dass in der Abbildung der Drittelmine (S. 173) in der letzten Zeile der Inschrift das Zeichen (te) in pa-te-is-si nicht deutlich herausgekommen ist. In der Publication von Ward sind die vier schrägen Keile (resp. Winkelhaken) und der senkrechte Keil zwar ein wenig verschwommen wiedergegeben, aber doch sämmtlich deutlich zu erkennen.

[Demgemäss hat sich die Thätigkeit der Ordner antiker Systeme, eines Pheidon, Solon, Ptolemäus, in der Regel darauf beschränkt, dass sie entweder zu einer aus den vorhandenen Gewichtsgrössen ausgewählten Einheit diejenige unter den vorhandenen Längengrössen auswählten, die sich ihrem Betrage nach zum Talent wie dessen Basis fügte, sich zur Basis des Talentes ihrem Betrage nach eignete (so Solon: er hatte Gründe, das euböische Gewicht von 4 des babylonischen gemeinen Silbergewichtes einzuführen und fügte zu demselben den 100 des babylonisch-olympischen Stadiums betragenden Fuss): oder umgekehrt, dass sie unter den vorhandenen Gewichtseinheiten oder Theilgewichten diejenige Grösse auswählten, die dem Wassergewicht vom Cubus des Fussmaasses, das sie einzuführen entschlossen waren, am Nächsten kam (so Pheidon: er führte den babylonischen Fuss als gemeingriechisches Längenmaass ein und fügte dazu als Mine das Theilgewicht, welches die babylonische leichte Mine Silbers um 10 derselben übertraf, weil diese dem Wassergewicht des Cubus jenes Fusses am Nächsten kam).]

4) Ob von dieser Regel (sub 3) überhaupt Ausnahmen zu constatiren sind, lässt sich einstweilen noch nicht mit Sicherheit entscheiden. Ganz ausgeschlossen sind sie für die Herleitung der Gewichte. Denn es ist sicher, dass niemals in den abgeleiteten Systemen das Gewicht ursprünglich durch Berechnung aus dem Längenmaass geschaffen worden ist 1). Theorie, Empirie und praktische Erwägungen sprechen, wie

<sup>1)</sup> Hiergegen darf man nicht die Gesetze anführen, in welchen, wie in dem attischen Volksbeschluss und in dem Silianischen Plebiscit (HULTSCH, § 17, 2, S. 113), bestimmt wird, dass das Hohlmaass der Cubus des Längenmaasses sein und die Gewichtseinheit (Talent, 80 römische Pfund) dem Gewicht der Menge Wassers oder Weins entsprechen soll, die diesen Cubus füllt. Diese Gesetze haben keinen anderen Zweck, als die ausser Beachtung gekommenen Normen aufs Neue einzuschärfen und auf die zwischen den einzelnen Kategorieen des Systems als eines geschlossenen bestehenden Beziehungen hinzuweisen. Durch Jahrhunderte von der Zeit der ersten Einführung des Systems getrennt, geben sie in keiner Weise über die Motive Nachricht, die bei der Einführung der einzelnen Einheit maassgebend waren. Sie stellen einfach das Factum hin. Das Verhältniss dieser Einheiten zu auswärtigen Grössen ziehen sie nicht in Betracht und sind nicht als Zeugniss weder für noch wider eine solche Beziehung anzurufen. [Übrigens verdient in dem römischen Gesetz vielleicht die Vorschrift, dass das Quadrantal Weines 80 römische Pfund wiegen sollte, besondere Beachtung. Der Cubus von 297,0 Mm. wiegt, wenn man Wasser bei 4° Celsius als Füllung annimmt und das Gewicht auf den luftleeren Raum reducirt, genau 60 × 436,6 ... Gramm. Der attisch-römische Fuss war aber grösser

gezeigt, dagegen. Daraus folgt, dass es irrig und unmethodisch ist, die Gewichtsnorm aus dem Längenmaass zu berechnen und den so gefundenen Betrag selbst den direct aus Münzen und Gewichten gewonnenen Beträgen vorzuziehen (BMGW, S. 296).

Dagegen ist die Möglichkeit, dass in gewissen Fällen eine Längennorm direct durch Berechnung aus dem Gewicht gefunden ist, wie aus S. 238 f. zu ersehen, einstweilen noch nicht völlig von der Hand zu weisen.

Ich nenne schliesslich die wichtigsten der Aufgaben, deren Lösung für die weitere sichere Fundirung und den Ausbau der Metrologie mir wesentlich erscheint.

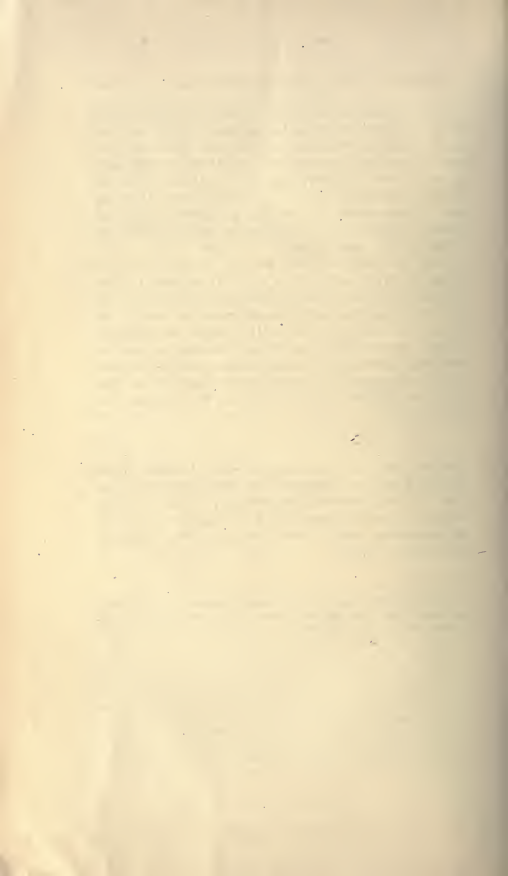
- 1) Die Modificationen, welche die ursprüngliche Gestalt des babylonischen Sexagesimalsystems in seiner Anwendung auf Maass und Gewicht schon in der frühesten uns historisch erreichbaren Zeit in Babylonien, Ägypten, Assyrien und durch den Verkehr dieser alten Culturstaaten und ihrer Zwischenländer erfahren hat, müssen an der Hand der altorientalischen Quellen genauer verfolgt und dargelegt werden. Es ist zu hoffen, dass sich das einschlägige Material (vgl. o., S. 195, Anm. 1) durch weitere Funde und durch Erschliessung und erhöhte Zugänglichkeit der vorhandenen Sammlungen vermehrt.
- 2) Die Geschichte des Würderungsverhältnisses von Silber zu Kupfer (vgl. o., S. 209 ff. und Anm.) muss eingehend erforscht und behandelt werden.

als 297 Mm. (s. o.). Schon der Betrag des heutigen piede romano von 297,56 Mm. hätte einen Überschuss über die Norm des Gewichtes ergeben, der auch für den Fall, dass die Alten Wasser bei natürlicherer Durchschnittstemperatur wählten, schwerlich ausgeglichen wäre. Die Gewichtsänderung des Wassers bei verschiedener Temperatur war im Alterthum wohl bekannt (s. Boeckh, Kleine Schriften, VI, S. 67 ff.). Das specifische Gewicht der meisten Weinsorten aber steht hinter dem des Wassers in etwas zurück. Möglich, dass aus diesem Grunde und um die Differenz auszugleichen, die Wägung mit Wein vorgeschrieben war und dass wir so einen Einblick in die Methode erhielten, wie man die geringen Differenzen der zu einem System zusammengeschlossenen Grössen verschiedener Herkunft auszugleichen, mit anderen Worten: aus einem bedingt geschlossenen ohne Aenderung des ursprünglichen Betrags der gewählten Grössen dem Ideal eines voll geschlossenen Systems nahe zu kommen sich bemühte (vgl. Hultsch, Metr., § 18, 2, S. 126, Anm. 1).]

- 3) Was sich (s. S. 246, sub 2) betreffs der getrennten Wanderung der Gewichte und der Längenmaasse ergeben hat, wird analog auch für die Hohlmaasse zu gelten haben, deren Erforschung überhaupt im Rückstande ist (BMGW, S. 292 f. 328). Es wird zunächst die Entwicklung der verschiedenen Einheiten aus dem babylonischen System zu verfolgen sein. Dann erst kann versucht werden, die Gründe zu ermitteln, welche zur jeweiligen Aufnahme einer solchen Einheit in ein "geschlossenes System" geführt haben mögen.
- 4) Es ist sicher bezeugt 1), dass die Babylonier in ihrem System die Maasse der Zeit und des Raumes in Verbindung brachten. Die Entstehung und das Wesen des babylonischen sexagesimalen Systems der Maasse der Zeit und des Raumes wird nicht eher als völlig geklärt und verstanden bezeichnet werden können, als bis diese Beziehungen unter Berücksichtigung der naturwissenschaftlichen, namentlich der astronomischen Kenntnisse der alten Babylonier ergründet und klargelegt sind (BMGW, S. 321; Verh. der Berl. anthrop. Ges., 1889, S. 646).

Endlich sei es mir noch gestattet, dem Andenken meines Freundes Robert von Helmholtz, der diesen Studien mit liebevoller und anregender Theilnahme folgte, bis ihn — wenige Wochen vor dem Zusammentritt unseres Congresses — ein früher Tod hinwegriss, auch an dieser Stelle ein Wort dankbarer Erinnerung zu weihen.

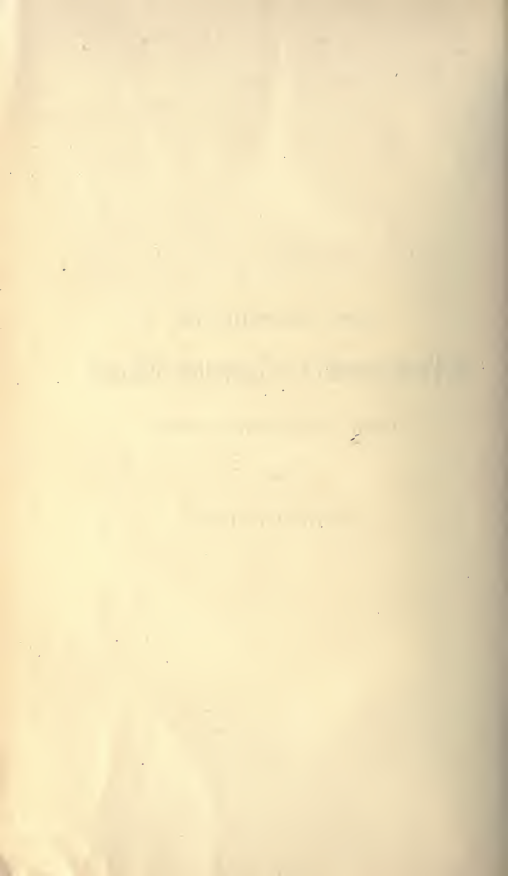
<sup>1)</sup> Achilles Tatius, Εἶσαγωγὰ εἶς τὰ ᾿Αράτου φαινόμενα, p. 81, in Petavii Uranologium, Antw., 1703; Brandis, a. a. O., S. 16 ff.; BMGW, S. 321 u. Anm. 2; Nissen, Metr. <sup>2</sup>, § 4, S. 856 [22].



# Les Inscriptions du Pseudo-Smerdis et de l'usurpateur Nidintabel fixant le Calendrier perse

par

JULES OPPERT.



# Les Inscriptions du Pseudo-Smerdis et de l'usurpateur Nidintabel fixant le Calendrier perse.

La question de la computation des années des règnes royaux a été soulevée souvent et déjà dans la littérature ancienne. Un passage très-connu du traité talmudique Roschhaschanah, nous fait voir que l'antiquité savante se préoccupait déjà de cette question qui, pouvant être comprise de différentes manières, devait apporter un trouble dans la chronologie. Les Assyriens avaient de bonne heure entrevu la difficulté qu'entraînait le calcul des années royales et lui avaient substitué l'emploi des éponymies annuelles, usitées également en Grèce, à Athènes, à Argos et surtout à Rome. On connaissait depuis une haute antiquité des ères, mais on n'en usait pas avant l'ère des Séleucides (1ier octobre 312 avant J.-C.), qui, la première, rendit la computation des temps indépendante de toute personnalité, et inaugura par ce trait de génie une chronologie tout-à-fait nouvelle. Le plus ancien de tous les textes, daté d'après ce principe adopté depuis, est en même temps la plus récente de toutes les inscriptions royales cunéiformes, celle d'Antiochus Soter, de l'an 43 des Séleucides ou de 269 avant l'ère chrétienne.

Il y avait déjà en Assyrie plusieurs manières de compter les années royales; on prenait pour point de départ, au commencement, le jour de l'avénement du roi, surtout là où il existait un autre moyen de calculer le temps. Dans le système des éponymies, ce mode était employé et s'exprime par le mot sanat. Ce même procédé fut employé dans la Bible; les lecteurs des années royales de Juda et d'Israël avaient devant eux une ère dont l'époque partait de la construction du temple sa-

lomonien. Nous avons établi, dans notre livre intitulé "Salomon et ses successeurs", ce fait victorieusement et avec une rigueur mathématique, contre laquelle personne n'a jusqu'ici osé se briser.

L'autre manière de compter l'année royale consistait à faire courir les années comme les éponymies assyriennes de Nisan (mars-avril) à Nisan; le temps qui s'était écoulé depuis l'avénement du roi jusqu'au commencement de l'année était désigné par l'indication du commencement de la royauté et complétait l'année avec les mois précédents, appartenant au roi décédé ou détrôné. Les Assyriens appelaient cette période le palū (année de règne), le lier Nisan de leur règne étant l'objet de festivités spéciales. Les inscriptions de Babylone emploient dans les textes le sanat et le palū, lequel était surtout réservé aux calculs astronomiques. J'ai établi dans un article intitulé "Revised chronology of the last Babylonian kings" que l'application du palū donnerait dans l'espace de quarante ans, six ans de trop, et une inscription du temps de Nabonid (Str., nº. 495, 508) nous démontre que dans la vie ordinaire on comptait effectivement l'année du roi à partir de l'avénement. Néanmoins on ne saurait nier que les textes de Nabonid, de Cyrus, de Cambyse et de Nidintabel établissent clairement l'emploi d'une computation que j'avais condamnée avec trop d'énergie n'ayant alors à ma disposition que des textes trop peu nombreux.

C'étaient surtout les documents datant du temps du Pseudo-Smerdis qui devaient me confirmer dans l'idée que les années couraient depuis l'avénement du roi au trône, car partout on rencontre la mention de la première année, tandis que les textes de Cambyse se prolongent au delà de la dernière. C'est ce point surtout que nous examinerons dans ce mémoire ayant maintenant à notre disposition les nombreux textes dus à l'utile et infatigable activité du P. Strassmaier.

Darius, dans l'inscription de Béhistun ou Bisutun, dit que Gomates le Mage qui se disait Smerdis, leva l'étendard de la révolte, le 14 du mois de Viyakhna, qu'il fut roi le 9 de Garmapada et qu'il fut tué à Sikhyaouvaties, dans la province de Nisaea à Médie, le 10 du mois de Bagayadis. La traduction assyrienne mutilée n'a conservé que l'identification du Viyakhna (probablement "libre de glace") avec le mois babylonien Adar (février-

mars). Il restait à déterminer les deux autres mois dont Garmapada contenait évidemment le mot garma, "chaleur". Je me crovais donc autorisé à identifier ce mois avec celui d'Ab (juillet-août) et le Mage n'ayant régné que sept mois ou un peu plus, le Bagayadis ne pouvait être que le mois de Nisan; les deux mois avant et après Nisan: Adar et Iyar, étant sûrement identiques aux perses Viyakhna et Thuravahara. D'ailleurs, le mot perse Bagayadis, "sacrifice aux dieux", se prêtait à merveille à la désignation du commencement de l'année.

Ainsi la désignation de la première année trouvée partout, à une seule exception près, dans les textes du Pseudo-Smerdis, semblait prouver que la première du Pseudo-Smerdis coïncidait réellement avec l'année de son avenement et un texte publié par le P. Strassmaier, pourrait donner raison à l'opinion énoncée.

Le P. Strassmaier a publié neuf textes du règne du Mage (Zeitschrift für Assyriologie, Bd. IV, p. 147 ss.); ils sont ainsi datés:

- 1°. Année de l'avénement: Iyar, sans jour, de Babylone.
- 2°. An un: 19 Nisan, de la ville de Hubaki (?).
- 3°. An un: 23 Sivan, de Sippara.
- 4°. An un: 26 Sivan.
- 5°. An un: 23 Thammuz, de Sippara.
- 6°. An un: 4 Ab, de Sippara.
- 7°. An un: 15 Elul, de Zazana.
- 8°. An un: 29 Elul, de Babylone.
- 9°. An un: 1 Tisri, de Babylone.

Tous ces textes sont datés du règne de Barziya, "roi de Babylone, roi des pays", sauf les numéros 2 et 3, qui lui donnent seulement le titre de "roi des pays". Mais voici un fait d'une importance capitale pour la chronologie. Le dernier document de Smerdis est du 1ier Tisri; or, nous possédons de Nabuchodonosor III des pièces juridiques datées du 17 et du 20 du même mois, ainsi qu'une autre où la fixation du quantième du mois est perdue. Puis, c'est à partir du mois de Marchesvan, de Kislev jusqu'au 16 Tisri de l'année prochaine que se rencontre son nom dans les textes: mais le 8 Adar, Darius était déjà entré dans Babylone.

Ce Nabuchodonosor, qui se disait le fils de Nabonid, était, selon Darius, un imposteur, s'appelant en réalité Nidintabel, fils d'Enera. Il est probable que le fils de Nabonid était mort et que la croyance populaire le faisait revivre; car plusieurs années plus tard, le roi perse nous parle d'un Arménien Aracha, fils de Haldita, qui prétendit également être Nabuchodonosor, fils de Nabonid. Quoiqu'il en soit, ce Nidintabel régna véritablement selon l'expression de Darius même et nous avons plusieurs inscriptions qui ont le grand intérêt d'être obsidionales et émanant de l'époque où Babylone était déjà assiégée par l'armée perse. Darius marcha contre Nidintabel et le battit sur les bords du Tigre le 27 Athriyādya ou Kislev (décembre), puis une seconde fois à Zazana, sur la rive gauche de l'Euphrate, huit jours plus tard, le 6 Anāmaka ou Tébet (décembre-janvier); ensuite il investit Babylone pendant un long siège.

Il est donc évident que le règne de Smerdis à Babylone prit fin entre le 1<sup>ier</sup> et le 17 Tisri et que le mois de Nisan est représenté par le perse Garmapada. Quant au 10 Bagayadis, jour du meurtre du Pseudo-Smerdis, il est probablement le Tisri; car il est impossible que ce soit le Marchesvan. On peut trèsbien admettre que les Babyloniens n'aient pas attendu la fin du régime du Mage, pour se déclarer indépendants. Hérodote le laisse supposer et le texte perse de l'inscription de Béhistun n'est pas clair à ce sujet, car le roi dit que les Babyloniens et les Susiens se révoltèrent pendant qu'il tuait le Mage (yathā avažanam), et non pas après qu'il l'ait tué 1). Il est d'autre part difficile à admettre que la nouvelle de la mort de l'imposteur soit parvenue dans l'espace de sept jours de la Médie à Babylone, quoique les Perses eussent à leur disposition des moyens trèsrapides de locomotion et de télégraphie.

Chose curieuse, quinze jours seulement avant le dernier document daté du règne de Smerdis, nous en possédons un autre daté du 15 Elul de Zazana près de Sippara, la ville même où la dernière bataille contre Nidintabel eut lieu; dans ce texte on jure par les dieux Bel et Nebo et par Barziya, roi de Babylone et des pays. Ce fait démontre qu'un mois au plus avant l'avénement de Nidintabel, Smerdis, très-sympathique à toutes les nations sauf aux Perses, était encore reconnu roi dans toute la Babylonie et jouissait de ce prestige sacré et quasi divin qui

<sup>1)</sup> Il suit, il est vrai, le mot paçāva, "après"; il n'indique pas rigoureusement le temps postérieur, mais est souvent une pure cheville.

dépuis les temps les plus antiques rehaussait le nom du roi dans les actions juridiques.

A côté de ces faits d'une évidence irréprochable, la petite collection des textes de Smerdis n'en présente pas moins une grave difficulté. Le nº. 1 (Coll. Strassmaier) est daté du mois d'Iyar de l'an de l'avénement; donc, au moment de la rédaction, on admettait à Babylone, lieu d'origine du texte, que l'avénement de Smerdis ait eu lieu après le 1ier Nisan ou jour de l'an. Le nº. 2 par contre, provenant de Héubaki, porte la date du 19 Nisan de la première année, ce qui pourrait faire croire que dans l'esprit de l'auteur de l'acte l'avénement du nouveau roi fût antérieur au commencement de l'année civile. Tous les autres documents, soit de Babylene soit d'autres lieux, portent également le chiffre de la première année, ce qui serait un argument pour la thèse défendue par nous que la première année était calculée à partir du jour de l'avénement. Étant donnée la date du 19 Nisan, il serait possible que l'année entière ait été comptée comme première année parce que l'avénement était si rapproché du jour de l'an. En effet, Darius fait la distinction curieuse entre le pronunciamiento de l'imposteur du 14 Viyakhna et l'usurpation effective du pouvoir, qui eut lieu 25 jours plus tard le 9 Nisan, date postérieurement à laquelle Cambyse mourut. En acceptant ce qui n'est pas prouvé, la concordance absoluc des calendriers babylonien et perse, le document du 19 Nisan n'aurait été rédigé que dix jours après l'avénement du Mage à Pasargades, ville située à une grande distance de Babylone, très-près de la frontière de la Carmanie. Il est bien plus probable à supposer que le règne de Smerdis était compté dans ce texte, comme dans les autres, à partir du jour où l'imposteur prétendit publiquement être le vrai Smerdis, fils de Cyrus; il paraît que d'autre part le texte de Babylone nº. 2, en effet le plus ancien des documents rédigés dans la capitale, regardait comme époque du règne de Smerdis le 9 Nisan, commencement de son installation officielle. La nouvelle du changement du règne pouvait être parvenue à Babylone dans les cinquante jours à partir de la date du texte cité.

Nous ne nous arrêtons pas à la suggestion émise par un jeune savant qui, dédaignant selon son habitude les renseignements les plus inattaquables, voudrait donner au règne du Mage

VIIIe Congrès international des Orientalistes. — Section sémitique (b).

la durée injustifiable de 18 mois; il voudrait compter les onze mois restant après le mois d'Iyar comme année d'avénement et y additionner le commencement de la première année. Tous les renseignements et épigraphiques et classiques ne donnent au règne du Mage qu'une durée de sept mois. Hérodote (III, 67) dit expressément que Cambyse régna sept ans et sept mois et que les huit années furent complétées par les sept mois du règne du Mage. Le canon de Ptolémée donne huit ans au règne de Cambyse et semble y avoir compris le règne du Mage; ce document historique donne ensuite à Darius I les trente-six années suivantes.

Le règne de Cambyse présente quelques difficultés; les textes babyloniens dont nous disposons à présent, limitent son règne entre le 12 Elul de l'accession et le 27 Sebat de la huitième année, ce qui nous donnerait au moins un règne de huit ans et demi. L'inscription astronomique d'une grande importance (Str., Camb., nº. 400) parle même du 9 Iyar de la neuvième année, mais cette date paraît être le résultat d'un calcul, fait à l'avance 1). En tout cas, selon les données connues et discutées par nous, Cambyse a dû vivre jusqu'au Nisan de ce même an 9. Cela donnerait à Cambyse et au Pseudo-Smerdis ensemble non pas huit mais neuf ans. Un texte connu depuis longtemps, traduit par moi en 1880 et publié correctement par le P. Strassmaier (Camb., no. 46), semble indiquer que Cyrus vivait encore le 25 Thammuz de l'an un de Cambyse 2). Ce document établit comme d'autres (nº. 36 et 42), une distinction entre "Cambyse, roi de Babylone", et son père, "Cyrus, roi des pays", ce qui pourrait nous faire croire que Cambyse était roi de Babylone du vivant de son père. Mais la grande majorité des textes donnent, dès le début, à Cambyse les deux titres. Il faut néanmoins admettre que Cyrus vivait jusqu'au Kislev de l'année un de Cambyse ou plus exactement de la deuxième année de son règne à

<sup>1)</sup> Ce document qui parle de la neuvième année de Cambyse ne pouvait ignorer qu'à cette époque régna déjà le Pseudo-Smerdis: il a'agit dans le texte de la position des planètes.

<sup>2)</sup> Nous avons déjà réfuté l'opinion émise par quelques savants qui lisaient à tort 11 au lieu de 1, et qui formaient sur cette lecture absurde, des hypothèses plus hasardées encore. Cette fois de plus, nous avons obtenu gain de cause; la copie du P. Strassmaier a fait justice de ces erreurs.

Babylone. Comme il n'est pas admissible que les mêmes personnes aient compté tantôt par année de Cyrus, tantôt par année de Cambyse, il s'élève une autre difficulté qui, celle-là, intéresse le règne de Cyrus et reporterait le règne babylonien de Cyrus à 539 avant J.-C. au lieu de 538.

On ne niera pas que ces différents faits pourraient militer pour l'opinion qui commence la computation de l'année royale, à partir du jour de l'avénement.

Nous avons déjà parlé du texte astronomique (Str., nº. 400) qui relate les phénomènes célestes de l'année sept de Cambyse, comprenant donc les faits du Nisan de la septième jusqu'au Veadar de la huitième année du règne de ce roi, à partir de son avénement. Il y est question de deux éclipses lunaires, dont l'une, celle du 14 Thammuz, arriva le 16 juillet 523 et l'autre, celle du 14 Tébet, le 10 janvier 522. Or, chose remarquable, la première de ces éclipses est citée par Ptolémée dans l'Almagest (V, 14), probablement d'après Hipparque, qui la place dans la nuit du 17 au 18 Phamenoth de l'an 225 de Nabonassar 1); elle arriva une heure avant minuit, elle fut de six doigts, du côté du nord. La seconde, d'une totalité exceptionnellement grande, n'a pas été mentionnée par l'astronome alexandrin. Nous reviendrons sur ces faits dans un travail spécial. Nous devons ajouter qu'Hipparque contait par les années vagues du cycle sothiaque de 365 jours, à partir du 26 février 747 (9,254); l'an 225 avait commencé déjà le 1ier janvier 523 (9,478). Dans ce calcul, l'avénement de Cambyse était fixé au 3 janvier 529 (9,472), tandis que les textes babyloniens le font remonter au mois d'Elul (août-septembre) 530 (9,471).

Pour retourner au règne de Smerdis, il y avait donc divergence d'opinions sur la date à partir de laquelle on comptait son avénement, soit le 14 Adar soit le 9 Nisan. L'an 5 étant cité comme embolimique dans les textes juridiques, l'an 6 dans la tablette astronomique seulement (nº. 400), et l'an 7 dans ce même document, il est certain que l'an 8 n'eût que 12 mois lunaires et que l'intervalle entre les deux dates citées ne fût que de 24 ou de 25 jours.

<sup>1)</sup> L'ère de Nabonassar, partant du mercredi, 26 février julien de 747 (9,254), correspond exactement à l'année 576 du cycle sothiaque, commençant le 20 juillet 1322 (8,679).

Mais cette différence quelque minime qu'elle paraisse, pouvait, à cause du renouvellement de l'année, occasionner deux computations diverses; quant à la fin du règne de Smerdis à Babylone, elle est bien enserrée entre le 1<sup>ier</sup> et le 17 Tisri et nous faisons suivre les deux documents qui prouvent ce fait:

### Texte du Pseudo-Smerdis:

"Douze (?) cors de dattes d'une plantation d'un champ de blé "devant la grande porte du dieu Zamama, qui est la créance "d'Itti-Marduk-balaț, fils de Nabū-akhē-iddin, homme Egibi, "sur Nabū-bēnanni, esclave d'Itti-Marduk-balaț, fils de Nabū-"akhē-iddin, homme (c'est-à-dire, de la tribu de) Egibi.

"Au mois de Marchesvan, il livrera les dattes après la mois-"son, dans des mesures d'une amphore (36 cabes), dans une seule "fourniture, avec un cor de tuhalla gibū mangaga<sup>1</sup>), deux rede-"vances de huzab, et une darique (dariku).

"Assistants: Nergal-kaïn, fils de Bel-nadin, homme Enéru; "Nabū-kin-abal, fils de Nur-qibā, homme Irāni;

"Marduk-edir, l'actuaire, fils de Nadin-Marduk, homme Epis-el. "Babylone, le 1<sup>ier</sup> Tisri de la 1<sup>ière</sup> année de Barziya (Smerdis "des Grecs), roi de Babylone, roi des pays".

Voici maintenant l'inscription du Pseudo-Nabuchodonosor ):
"Deux mines d'argent, le dépôt (puquddū) d'Itti-Marduk"balaț, fils de Nabū-akhē-iddin, homme Egibi, fait à Nergal"kaïn, fils de Bel-nadin, homme Enéru.

"Le dépositaire les restituera à la fin du mois de Tisri et "les donnera à Itti-Marduk-balaț.

"Assistants: Marduk-nadin-akh, fils d'Ibnā, homme Egibi; "Kinā, fils de Nur-qibā, homme Irāni;

"Itti-Nabū-balat, fils de Tabiq-zir, le chasseur (?);

"Nabû-zir-basa, l'actuaire, fils de Bel-abal-iddin, homme Egibi. "Babylone, le 17 Tisri de l'année du commencement du règne "de Nabuchodonosor, roi de Babylone".

Dans un autre texte (Strassmaier, nº. 4), daté du 20 Tisri, le même Itti-Marduk-balaț achète un terrain pour une demimine d'argent d'Ubaniya, fils de Bel-riṣūa.

<sup>1)</sup> Mots encore inexpliqués.

<sup>2)</sup> Strassmaier, Nabuch., nº. 3.

On voit par ces documents que le Nabuchodonosor visé n'est pas le grand roi de ce nom, puisque dans le texte de Smerdis et de son successeur se trouvent trois personnages identiques ').

Nous faisons suivre comme pouvant intéresser le lecteur quelques autres textes de Barziya. Voici le plus ancien:

"Onze et demie mines d'argent blanc en pièces d'une drachme, "dette de Nabū-kin-abal avec l'obligation de trois mines dix "drachmes d'argent, échues au mois de Tébet dernier: et la "créance de trois mines et demie d'argent, échues en Adar dernier, que Marduk-nadin-akh, fils d'Ablaï, homme Bel-ediru, "a sur Itti-Marduk-balaţ, fils de Nabū-akhē-iddin, homme Egibi.

"A partir du 1ier Iyar, l'argent, à savoir les onze et demie "mines, porteront l'intérêt à raison d'une drachme par mine et "par mois. En dehors des deux créances antérieures montant "à quatorze mines d'argent.

"Assistants: Itti-Nabū-balat, fils de Razzubba-ana-anni;

"Nabū-kinzir, fils de Nabū-sar-uṣur . . . .;

"Nabū-ban-akh, capitaine du roi;

"Nabū-nadin-sum, l'actuaire, fils de Sulā, homme Belit-bīt-ili. "Dans la ville de Hubaki (?), le 19 Nisan de la l'ère année "de Barziya, roi des pays".

Voici le document postérieur de quelques jours:

"Une demi-mine sept drachmes d'argent blanc, créance de "Nabū-nadin-akh, fils de Tabiqzir, homme Miṣiraī, sur Nabū-nadin-akh, fils de Musezib-Marduk, homme Mulabsi, qui por-"tera de l'intérêt d'une drachme par mine et par mois.

"A partir du lier Sivan il paiera les intérêts; il paiera les "intérêts chaque mois.

"Assistants: Nadin, fils de Balaț, homme Mulabsi;

"Marduk-nadin-sum, fils de Bel-nadin-abal, homme Mulabsi;

"Muranu, fils de Nabū-dannu-ili, homme Mișirai;

"Guzanu, fils de Nabū-naïd, homme Li'-kibā;

"Nabū-akhē-iddin, l'actuaire, fils de Nabū-mu-iz, homme "Saggilai.

"Babylone, au mois d'Iyar de l'année du commencement du "règne de Barziya, roi de Babylone, roi des pays".

<sup>1)</sup> Il est fort heureux que ce texte ait été publié par le P. Strassmaier, qui certainement n'a pas pu ignorer la non-identité des deux rois déjà signalée par M. Boscawen.

Il est bien évident que ce document est postérieur et non antérieur à celui du 19 Nisan de la première année et démontre souverainement que les notions certaines d'histoire et de chronologie doivent dominer la discussion. Smerdis n'a pas régné dix-huit mois, car nous finirions par nous trouver en collision avec les conséquences chronologiques résultant de l'éclipse du soleil du 2 octobre 480 1 arrivée lors de la retraite de Xerxès.

Quatre mois après ce document daté du mois d'Iyar de l'an de l'avénement, se place l'acte curieux dont nous donnons la traduction:

"Nadin, fils de Silțā, a juré ainsi par Bel, par Nebo et par "Barziya, roi de Babylone, roi des pays, en disant à Marduk-"rimanni, fils de Bel-ballit, le jardinier (?nisurgina): Le 2 "Sivan, je donnerai 20 cors de blé comme créance de Ki-Bel-"lummir et Gamil-samas, les fils de Bel-Nadin, dans Sippara, "à Marduk-rimanni, fils de Bel-ballit, le jardinier".

"Assistants: Nadin-Bel, fils de Sum-ukin;

"Nabū-uşursu, fils de ..... (? an kak ut kam);

"Andagi, fils d'Ur-a;

"Actuaire Itti-Marduk-balaț, fils d'Irib-Marduk, pasteur des "chevaux.

"Zazana, le 15 Elul de la première année de Barziya, roi de "Babylone, roi des pays".

Comme nous l'avons déjà dit, c'est près de cette ville de Zazana sur l'Euphrate que Darius battit définitivement Nidintabel, quatre mois après la conclusion de cette convention; le combat a dû se livrer donc au nord de Babylone, non loin de Sippara.

Nous pouvons en conséquence restituer la suite des mois perses en rectifiant sur un seul point notre exposé du livre sur "Le peuple et les langues des Mèdes" (dont les conclusions n'ont jamais été réfutées). Malheureusement des 12 noms, nous ne connaissons que 9 dont 5 seulement se trouvent identifiés aux mois assyriens dans les fragments de l'inscription de Béhistun. Ce sont les 2<sup>d</sup>, 3<sup>me</sup>, 9<sup>me</sup>, 10<sup>me</sup> et 12<sup>me</sup> mois.

<sup>1)</sup> Un texte cite le mois d'Elul de l'an 36 de Darius et même si l'on fait commencer le règne de ce roi avant le meurtre du Mage, nous ne pourrions pas faire descendre le règne de Xerxès presque jusqu'an 483 a. J.-C.

Nisan (mars-avril) Iyar (avril-mai) Sivan (mai-juin) Thammuz (juin-juillet)

Ab (juillet-août) Elul (août-septembre)

Tisri (septembre-octobre)

Kisley (novembre-décembre) Tébet (décembre-janvier)

Sebat (janvier-février) Adar (février-mars)

Garmapada (chaleur revenue). Thuravahara (printemps). Thāigarcis (ombre raccourcie).

Bagayadis (sacrifice aux dieux).

Marchesvan (octobre-novembre) Adukanis. . . . . . . .

Athriyādya (sacrifice au feu). Anāmaka (sans nom).

Margazana (naissance d'oiseaux). Viyakhna (libre de glace).

La détermination du mois de Thāigarcis, quoique plus que probable, n'est pas absolument certaine; pour les mois d'Adukanis et Margazana nous manquons de toute indication certaine 1). Mais il est peu croyable que les batailles dont parle Darius, aient été livrées au cœur de l'été, et c'est probablement à cause de cela que les noms perses correspondant à Thammuz, Ab et Elul ne se trouvent pas mentionnés.

En tout cas, les documents provenant du règne du Pseudo-Smerdis et du Pseudo-Nabuchodonosor nous ont mis à même de rectifier quelques assimilations proposées antérieurement et de fixer définitivement la chronologie babylonienne du sixième siècle avant l'ère chrétienne.

Nous savons dès à présent que Cambyse mourut vers la fin d'avril 521 a. J.-C. (9,480)<sup>2</sup>), que Pseudo-Smerdis régna jusqu'en octobre de la même année et que Darius, fils d'Hystaspe, était encore sur le trône en septembre 485 (9,516).

<sup>1)</sup> Néanmoins, comme Nidintabel régnait encore le 16 Tisri, et n'était plus roi le 8 Adar, et comme Darius, "sorti de Babylone", put déjà battre le 25 Adukanis, le Mède Phraortès, ce mois ne pourrait être que Marchesvan ou Sebat.

<sup>2)</sup> Nous n'avons pas besoin d'ajouter que les chiffres mis en parenthèse désignent notre computation de l'ère chrétienne, augmentée de 10,000 ans; elle n'écarte pas l'ère vulgaire, évite l'inconvénient des chiffres convergents et divergents, et peut nous débarrasser de l'ère incommode de Scaliger, dite ère julienne, qui augmente l'ère chrétienne de 4713 ans.

#### Postscriptum.

Depuis que ce travail a été rédigé, plusieurs questions importantes ont pu être résolues. Il est constant aujourd'hui que le Canon de Ptolémée, suivant sur ce point la computation babylonienne, compte les années de Cambyse à partir de la cession faite par Cyrus de la royauté de Babylone, et non pas à partir de la mort du père. Cet événement n'arriva pas avant le mois de janvier 528 (9,473), dans lequel le lier Nisan tomba le mercredi, lier avril. Il est possible qu'Hérodote faisait commencer le règne de Cambyse un peu auparavant, au mois d'octobre 529, car nos études nous ont appris que le lier Nisan de l'année 521 (9,480) commença le mercredi, l3 avril. La révolte du Mage coïncida donc avec le lundi, 28 mars, et sa proclamation comme roi avec le jeudi, 21 avril. Il y a aussi quelques difficultés à reconstituer les huit ans qui selon Hérodote se seraient écoulés depuis l'avénement de Cambyse à la mort du Mage. Le 24 octobre suivant, Nidintabel paraît déjà comme roi de Babylone. Nous ne savons pas si à cette époque le Pseudo-Smerdis était mort ou si la révolte des Babyloniens était antérieure à l'avénement de Darius.

Il n'est guère probable que le Calendrier perse cadrait toujours avec le système babylonien. Mais dans le cas de la révolte du Mage, le 14 Viyakhna doit coıncider avec le 14 Adar chaldéen. Car nous possédons de Cambyse un texte du 27 Sebat de l'an 8, c'est-à-dire du 11 mars 521, émanant de Sippara. C'est donc du 28 mars, de dix-sept jours plus tard, que le Pseudo-Smerdis fit compter son règne. D'autres fixaient le début du règne de Gomates à partir du 9 Nisan ou Garmapada et appelaient cette année non pas la première, mais l'année de l'accession du Smerdis.

C'est donc du mois d'octobre 529 au même mois de 521 qu'Hérodote comptait les huit années attribuées par lui à Cambyse et au Mage.

La question de la durée du siège de Babylone par Darius est moins facile à élucider. Après la bataille de Zazāna, le 6 Anāmaka ou Tébet, 7 janvier 520, le roi perse était maître de tout le pays, sauf de Babylone; et nous avons un texte du 20 Sebat, 13 février 520, qui en fait foi. La date fruste d'un texte émanant de Babylone, du mois de juillet 520, est incertaine; mais nous possédons un document bien conservé, daté de Babylone même, du 8 Adar de l'an 1 de Darius, c'est-à-dire du 30 mars 519 (9,482). Même en comptant les vingt mois à partir de l'avénement de Darius, octobre 521, nous n'arriverions qu'à nn intervalle de dix-sept mois.

La précision avec laquelle nous pouvons fixer les dates de cette époque reculée, absolument unique pour l'histoire ancienne, est le fruit de calculs que nous avons exposés dans les Comptes-rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1892, p. 41 et ss., et dans la Zeitschrift für Assyriologie, vol. VIII, p. 55 et ss.

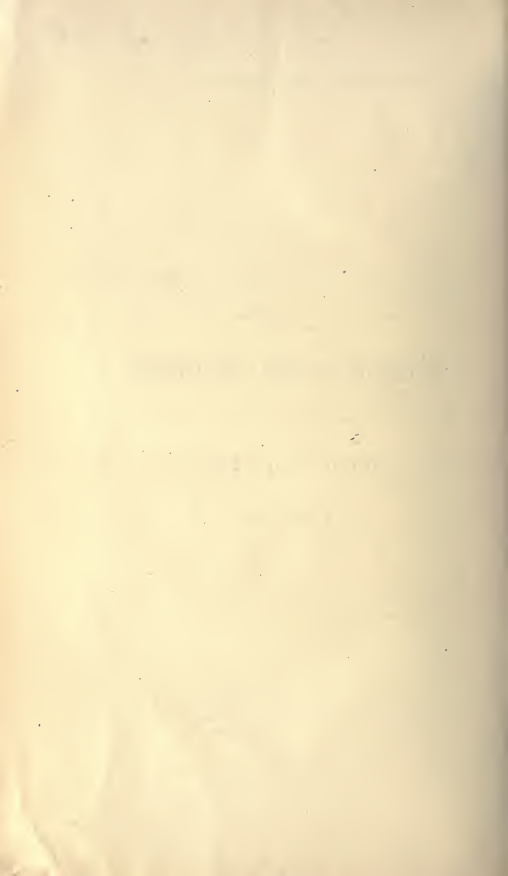
## Über

## babylonisch-assyrische Tafelschreibung.

Von

RUDOLF ZEHNPFUND.

Mit einer Tafel.



## Über babylonisch-assyrische Tafelschreibung.

#### Vorbemerkung.

Folgende kurze Mitteilung machte ich auf Wunsch der semitischen Section, und zwar aus dem Stegreif, nur auf einige Notizen meiner Schreibtafel mich stützend. Ich habe versucht, im Folgenden den Inhalt der auf dem Congress gesprochenen Worte zu fixieren und in einer Anmerkung auf das Ergebniss der Debatte einzugehen und einige neue Gesichtspunkte aufzustellen.

Wenn die Studenten, welche sich der Assyriologie widmen, bei ihren Studien so treffliche Textausgaben wie sie uns heute vorliegen, benutzen können, so giebt es manche dieser angehenden Forscher, welche in ihrer Freude über die schönen, klar gedruckten oder geschriebenen Keilschriftcharaktere der unendlichen Mühen nicht gedenken, welche das Copieren dieser Texte nach den Originalthontafeln erheischte. Ja leider mag es wohl vorkommen, dass die Studierenden keine Ahnung haben, wie eine Thontafel aussieht. Wer jedoch den rechten Eifer für seine Wissenschaft besitzt, wird selbst das Copieren nach den Originalen zu erlernen wünschen. Und in der That, er wird finden, dass er es im wahrsten Sinne des Wortes trotz aller grammatischen und lexicalischen Kenntnisse erlernen muss, mühsamer vielleicht noch als die Silben- und Ideogrammwerte von einigen hundert Schriftzeichen. Nur der grössten Liebe zur Sache und der zähesten Energie wird die Fähigkeit entspringen, eine Tafel fehlerlos zu copieren. Ich glaube, keiner der noch so geschickten Textherausgeber vergisst so leicht die Stunde, in welcher er zum ersten Male eine Tafel abschreiben wollte. Unwillkürlich drängt sich da dem am Gelingen Verzweifelnden die Frage auf: woher kommt es denn, dass die schönen, re-

gelmässigen Schriftzeichen einer Alabastertafel sich auf Thon so entsetzlich kraus und ineinanderlaufend darstellen? Der Grund davon kann nur die Verschiedenheit des Materials sein. Auf dem härteren Alabaster musste ein zweimaliger Schlag mit dem Meissel unter allen Umständen ein deutliches Keilzeichen ergeben; in dem weichen Thon dagegen musste der Eindruck eines scharfkantigen Werkzeugs sich an den scharfen Rändern wulstig emporheben. Kam nun noch ein dem ersten Keil paralleler oder gar noch andere, die ersteren rechtwinklig oder schräg schneidende Keile dazu, so bildeten die verschiedenen ineinanderlaufenden Randwulste ein merkwürdiges, bald erhabenes, bald vertieftes Gewirr, dessen Schlagschatten oft die eigentlichen Schrifteindrücke bis zur Unleserlichkeit beeinträchtigten. Diese Erwägung veranlasste mich, nach meinen ersten, durchaus misslungenen Copierversuchen, zuvor selbst auf weichem Thon die einzelnen Zeichen nachzubilden, um daran die Ursachen ihrer erschwerten Lesbarkeit zu studieren. Mit einer wasserharten Thontafel versehen, wollte ich meine Versuche beginnen, sah mich aber in nicht geringe Verlegenheit gesetzt durch die absolute Unkenntniss des notwendigen Schreibgriffels. Der irgendwo erwähnte metallene dolch- oder troikartähnliche Gegenstand, von dem eine Abbildung nicht zu erlangen war, schien trotz aller Versuche, mit derartigen Eisenstäbchen zu arbeiten, nicht zum Schreiben geeignet. Alle so erzielten Keilformen sahen denen der Originale durchaus unähnlich. Ein neuer Besuch im Berliner Museum brachte mir endlich die Lösung der Frage. Ich fand auf der sonst unbeschriebenen Rückseite des als V. A. Th. 31 inventarisierten Täfelchens eine ganze Anzahl regellos geschriebener Keile, die von ganz rohem, verwischtem Aussehen an allmählig immer feiner und correcter wurden, bis sie endlich die Gestalt hatten, welche die Schrift der Vorderseite aufwies. So war mir die Gewissheit geworden, dass der assyrische Griffel aus Holz bestand, denn anders konnte ich mir die zunehmende Formbestimmtheit dieser Griffelproben nicht erklären. Eine noch genauere Prüfung der Eindrücke führte darauf, dass sie unter dem Druck eines vierkantigen, vorn leicht schräg abgeschnittenen Holzstäbchens entstanden waren. Nach einigen misslungenen Versuchen glückte es mir, einen Griffel herzustellen, mit welchem es mir gelang, nach erlangter Übung eine Thontafel genau nachzubilden. Wie weit diese Proben Ähnlichkeit mit Originalen zeigen, möge jeder selbst aus der beigegebenen Abbildung entnehmen. (Der Text ist der der launigen Haupt'schen Šamaš-napištim-Rotweinballade aus dem Menu des Stockholmer Festmahls.)

Anmerkung. Für die Richtigkeit dieser Angaben über den Griffel traten verschiedene Herren Fachgenossen noch mit folgenden Gründen ein: Prof. Hommel glaubte in der ältesten Form des Zeichens na nicht das Bild einer Schreibtafel mit Griffel erkennen zu müssen, sondern vielmehr das Bild der unteren Fläche des von mir reconstruierten Griffels. Die seitlichen Keile seien vielleicht Handhaben des Griffels. Weit wahrscheinlicher und geradezu beweisend für den hölzernen Schreibgriffel ist die von Prof. Paul Haupt mitgeteilte Beobachtung, dass in der glatten Vertiefungsfläche einiger Keile unter der Loupe sich feine, oft gebogene, ganz parallele oder concentrische Linien bemerken lassen. Diese Linien können nur von härteren Adern in der Fläche eines Holzgriffels herrühren. Gegen Prof. Oppert's "dreikantigen, rechtwinkligen, vorn schräg abgeschnittenen, metallenen Degen" sprach sich auch Prof. Schrader ganz entschieden aus, indem er an dem vierkantigen Holzgriffel festhielt. Nach der von Prof. Oppert an die Wandtafel gezeichneten Form fertigte ich nun einen Griffel, der zwar brauchbare Keileindrücke gab, aber wegen der breiten Seitenfläche sehr beschwerlich zu handhaben war und schliesslich einen förmlichen Krampf der Finger verursachte. Dafür, dass der Griffel aus Holz bestand, finde ich noch folgende Beweise nachzutragen: Es ist der Fall, dass in längeren Texten plötzlich von einer bestimmten Stelle an der Winkel der Keile ein anderer wird, entweder spitzer oder stumpfer als zuvor. Dies erklärt sich nur daraus, dass der Schreiber seinen Griffel frisch gespitzt hatte, wie sich denn auch gerade kurz vor dieser Formänderung der Keile sehr deutlich zeigt, dass der Griffel stumpf geworden war oder einen "Bart" hatte. Ein bisher völlig übersehener Beweis aber liegt in dem Namen, den der Griffel bei den Assyrern führte: qan tuppi (K. 4378, I. 34. II. R. 24, I2a; 44, 63c. V. R. 32, 44b.), "Schreibrohr". Ein Metallgriffel würde schwerlich mit qan, "Schilfrohr, Rohr" d. i. "Schreibholz" bezeichnet worden sein.

Was hatte ich nun damit gewonnen, dass ich eine Thontafel nachbilden konnte? Wie ich erst später merkte, mehr als ich zuerst dachte. Ich probierte fast alle Zeichen auf dem Thon und fand gewisse immer wiederkehrende Bedingungen, unter denen ein System von Keilen deutlich oder undeutlich erscheint. Schreibt man z. B. drei wagerechte Keile hin und quer darüber einen senkrechten Keil, so entsteht eine sehr leicht irreführende Form des Zeichens as, welche sich bei ungleichem Druck auf die einzelnen Keile meist genau wie pa ausnimmt. Schreibt man

aber den senkrechten Keil zuerst und dann die wagerechten, so entsteht ein tadelloses as. Die sorgsame Beobachtung dieser subtilen, nur aus langer Praxis zu erlernenden Kunstgriffe ist sicherlich das, was die Babylonier unter tupsarrûtu, "Schreibkunst", verstanden. Eine Tafel zu schreiben hat wohl jeder freie Babylonier vermocht (vgl. Str. Nabd. 47; 625, wo ein bekannter Banquier als Schreiber fungiert), aber das kunstgemässe Schreiben war Sache einer besonderen Zunft. Interessant, aber nicht ohne Mühe ist es, die verschiedenen Arten ausfindig zu machen, wie einzelne Schreiber ihre Zeichen zu machen pflegten. In der genauen Erforschung der Eigenart eines Schreibers scheint mir ein noch unbeachtetes Kriterium zu liegen für den Nachweis der Entstehungsepoche einzelner Tafeln, für Zusammengehörigkeit von Bruchstücken etc. Im allgemeinen hat man auch bisher schon sagen können: diese zwei Tafeln zeigen eine Handschrift, allein nun auch im Einzelnen, aus der Art der Handhabung der Technik dies nachzuweisen, ist noch nicht versucht. Dies ist eine der Aussichten, welche mir meine scheinbare Spielerei eröffnete. Aber eine andere lag noch viel näher: durch eigenes Schreiben auf Thon lernte ich allmählig auch das Copieren und von diesem Gesichtspunkte aus möchte ich allen, die dasselbe Ziel anstreben, mein Verfahren als schneller zum Erfolg führend anraten. Doch noch etwas Wichtigeres sprang bei meinem Schreiben heraus, was sich ziemlich nahe mit dem oben zuerst Erwähnten berührt. Das Studium der vorteilhaftesten Schreibart einzelner Zeichen und die dadurch erreichte Kenntniss der unpraktischen Schreibweisen lässt in manchen Texten, welche von letzteren wimmeln, oft sofort die richtige Lesung finden, indess bisher darüber meist Streit herrschte. Bleiben wir einmal bei dem oben angeführten Beispiel von as stehen! V. R. 28, 90/91 (K. 169)cd lesen wir aš-hu und aš-ru. Gross aber war die Aufregung, als K. 422, das Duplicat dieser Tafel, pa-hu und paru bot. Wo lag der Fehler? Nach unseren Ausführungen nur an der Art und Weise, wie der Schreiber von K. 422 das as schrieb, indem er die wagerechten Keile zuerst eingrub.

Anmerkung. Wenn Pinches Z. K. II. 330 auch auf K. 169 in as verbessertes pa zu lesen glaubt, so verschlägt dies trotzdem nichts; dann hatte nicht der Schreiber des Duplicats K. 169 den Fehler undeutlicher Schreibung begangen, sondern der des uns nicht bekannten Originals, von

dem sowohl K. 169 als K. 422 Copieen sind. Der Originalschreiber schrieb  $a^{\S}$ , aber die wagerechten Keile zuerst, sodass es mit pa fast gleich sah. Zufällig hat nun der Schreiber von K. 169 die unpraktische Schreibweise erkannt und sein erst abgeschriebenes pa in  $a^{\S}$  verbessert, während der Schreiber von K. 422 den Fehler nicht merkte.

So konnten schon im Altertum die Schreiber irregeführt werden, wie dies noch ein anderer Fall zeigt. In der Einleitung des Assurbanipalprisma hat das sowohl auf Rm. 1 als auf Cyl. B sich findende pa-ru nak-lu die grössten Schwierigkeiten verursacht. Sind doch poëtische Köpfe dahin gelangt, dies Wort mit "farrenförmiges Kunstwerk" wiederzugeben! Haben doch andere paru naklu etymologisch als Distraction von parakku erklären wollen! Alles jedoch wird mit einem Schlage klar, wenn wir bedenken, dass die verschiedenen Exemplare der Assurbanipalannalen doch nach einem Original geschrieben sein müssen. Cyl. B und Rm. 1 können nicht das Original gewesen sein; bieten sie doch beide klar das unverständliche pa-ru! Vielleicht war einer der nur in Trümmern auf uns gekommenen Cylinder das Original der anderen, oder dieses ist verloren. Jedenfalls bot dasselbe an der betreffenden Stelle ein Zeichen, das wie pa aussah und von den Schreibern dafür gelesen wurde: pa aber giebt keinen Sinn, also bleibt nur übrig, auf schlecht geschriebenes aš zu schliessen. Und in der That, was gäbe wohl besseren Sinn als aš-ru nak-lu zur Bezeichnung des kunstvoll gebauten Harems? Dazu kommt, dass sich in einem Sanheribtext in Z. A. III. völlig analog deutlich dieselbe Wortverbindung as-ru nak-lu findet. Ein anderer Fall, in welchem unsere heutigen Textherausgeber getäuscht wurden, liegt vor II. R. 38, 8cd, wo paa-tu zu lesen ist, das erste Zeichen aber beinahe wie schlecht geschriebenes aš aussieht. Ganz ähnliche Fälle wie bei pa und aš finden sich bei ma und is (cf. II. R. 36, 18 b: a-ma-rum), bei ma und aš, da und du und bei sehr vielen anderen Zeichen.

Noch bleibt mir übrig, von der Herstellung der Thontafeln und Cylinder und von der Schnelligkeit der assyrischen Schrift Einiges zu erwähnen. Der erste Punkt ist sehr kurz abzuthun. Nachdem der Thon genügend durchgeknetet und geschlämmt war, um ihn von Sand und Steinen zu befreien, bildete man einen Klumpen, welcher auf einem Brette gepresst und flach ausgebreitet wurde. Nachdem die oben liegende, natürlich etwas

convexe Seite der Tafel geglättet war, drehte man die Tafel um und begann auf der durch die Unterlage mehr geglätteten Seite zu schreiben, es der anderen convexeren Seite überlassend, sich durch die Schwere der Tafel inzwischen ebenfalls auf der Unterlage zu glätten. So kommt es, dass die Anfänge der Texte meist auf die scheinbar etwas concave Seite zu stehen kommen, was bei Syllabaren oft das einzige Merkmal zur Unterscheidung von Avers und Revers ist. Die Cylinder in Tonnenform wurden gleich auf der Drehscheibe fertig hergestellt, auf eine weiche Unterlage gelegt und beschrieben. Prismen wurden wohl zuerst walzenförmig vorgearbeitet und mit einem Brett flachgeschlagen 1). Der Thon konnte nicht eher beschrieben werden, bevor er nicht eine gewisse Härte erreicht hatte, oder, wie heute die Töpfer es nennen, "wasserhart" geworden war. In diesem Zustande lässt er sich durch nasse Tücher über eine Woche lang erhalten. Aber zu kleinen Cylindern, wie die Nebukadnezar's, und Tafeln, wie die des 4. Bandes, bedurfte es gar nicht so langer Zeit. Ein geübter Schreiber konnte es dahin bringen, so schnell zu schreiben, wie heutzutage ein zehnjähriger Knabe in der Schönschreibstunde. Es giebt allerdings auch kalligraphische Meisterwerke, von denen in der Stunde kaum mehr als zehn Zeilen fertig geworden sein mögen.

Ich bin am Ende mit meinen Mitteilungen und gebe zum Schluss noch dem Wunsche Ausdruck, dass jeder Assyriologe einmal auf Thon zu schreiben versuchen möge; vielleicht, dass einer eine solche Übung erlangt, um uns viele im Zerbröckeln begriffene Tafeln, die keinen Abguss gestatten, in getreusten Nachbildungen zu erhalten. Was den schlauen Arabern möglich ist, in einer Weise, dass ernste Gelehrte und Kenner ersten Ranges ihren Fälschungen zum Opfer fallen, das sollten auch wir nicht einfach vernachlässigen, sondern es zu einem Mittel machen, Fälschungen aufzudecken und Zerfallendes der Nachwelt in getreuen Nachbildungen zu überliefern.

<sup>1)</sup> Vielleicht auch wurden sie aus einzelnen Lamellen zusammengearbeitet.

273



.



## Identificazione d'Iside e d'Osiride con Istar ed Asur.

Nota di

CESARE DE CARA S. J.



## Identificazione d'Iside e d'Osiride con Istar ed Asur.

La varietà e diversità delle trascrizioni del nome d'Iside e d'Osiride, la incertezza o poco soddisfacente interpretazione etimologica dell' uno e dell' altro nome fino a questo giorno è cosa nota.

Il gruppo geroglifico  $\int_{0}^{\infty}$  per Iside è letto da molti As ovvero As-t; dal Le Page Renouf Auset 1); confessa, peraltro, l'eminente egittologo che i veri nomi d'Iside e d'Osiride,  $\int_{0}^{\infty}$ , restano tuttora quistioni aperte, perciocchè non si trovino mai scritti foneticamente: "The real names of Isis and Osiris in the classic times of Egypt are yet open questions".

Il nome geroglifico  $\int -\infty$ ,  $\int -\infty \int -\infty$ , d'Osiride è letto da molti Us- $\dot{a}r$ , Us- $\dot{i}ri$  e  $\dot{A}s$ - $\dot{a}r$ ; ma di questa ultima trascrizione il Maspero scrive: "Quant à la transcription ordinaire asar, je préfère ne pas exprimer l'étonnement dont elle m'a toujours rempli". Il segno del seggio o della dimora  $\int$ , egli lo legge Isit o Ousit laddove da altri è letto  $\dot{A}s$ .

Dal nome d'Osiride scritto in aramaico e in fenicio, come nelle stele N°. 1 del Vaticano, di Carpentras e del Louvre, nulla si ottiene di certo, attesa la natura vaga delle vocali quiescenti, come osservò pure il Clermont-Ganneau<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Proceedings, Febr.-May 1884, pp. 95-189.

<sup>2)</sup> Rev. de l'Hist. des Rel., 1889.

<sup>3)</sup> Journ. Asiat., Août-Sept. 1878, vol. XII, septième sér., p. 238 e segg.

Le trascrizioni greche del nome d'Osiride sono: Οὔσιρις, "Οσιρις, Οὔσιρος, "Τσιρις con l'v. Sulle stele ricordate del Vaticano, di Carpentras, di Saqqarah e sulla tavola di libazioni del Serapeo, il nome d'Osiride è sempre scritto: אַרְּמַרֵּר, dove il gruppo iniziale אַר può avere il valore fonetico di δ (= au) e di u. Nel Papiro aramaico del Louvre leggesi senza il vav¹).

Un' altra trascrizione dove entra nel gruppo geroglifico il segno  $\odot$  è Us- $r\bar{a}$  e, senza il detto segno, Us- $\dot{a}r^2$ ).

Se poi dalla lettura passiamo al significato del nome d'Iside e d'Osiride, troveremo che la incertezza, e direi quasi la confusione, non è meno notevole. Imperocchè dal πολυόφθαλμος di Eusebio ³), che lo tolse dall' autore del Trattato d'Iside e d'Osiride, fino al Brugsch ⁴), Osiride significherà le cose più diverse e incoerenti: Sole, Potente, Forte, Pupilla potente, Capo, Sovrano. Iside anch' essa è la Potente, da Us, ovvero l'Antica, da As. Si aggiunga per Osiride ch' egli è l'occhio e la dimora di Rā e più altri significati.

Ora cotesta moltiplicità e diversità di trascrizioni, di letture e d'interpretazioni mi dimostra una cosa sola, l'ignoranza cioè in che siamo della vera origine primitiva dell' una e dell' altra divinità. Si attingono comunemente i concetti e le spiegazioni dal mito già svolto fin dal tempo delle Piramidi, e converrebbe, secondo me, ricercare l'esistenza originaria d'Iside e d'Osiride nel luogo dove primamente si formò, non là dove fu introdotta e dove si svolse in mezzo ad altre circostanze d'ogni maniera, e diverse dalle originarie. Questo luogo o patria primitiva del mito e del culto d'Iside e d'Osiride non è altrimenti l'Egitto, ma la Caldea. So bene quanto ardua impresa sia quella di tentare nuove spiegazioni differenti al tutto dalle universalmente ricevute; ma so pure d'altra parte, che le congetture sono permesse, è che quando si fondino sopra argomenti non improbabili, possono riuscire non inutili.

<sup>1)</sup> Cf. Bargès, Papyrus ægypto-araméen appartenant au Musée égyptien du Louvre, pl. 11; Clermont-Ganneau, l. c.

<sup>2)</sup> Brugsch, Religion und Mythologie.

<sup>3)</sup> Præparat. Evang.

<sup>4)</sup> Op. cit.

Una di siffatte congetture è questa mia, e come tale la propongo e sommetto al giudizio di coloro che io riconosco e venero siccome maestri miei, poichè da tutti ho io imparato e m' è dolce il significare qui loro di presenza la mia sincera gratitudine.

Le due divinità, Iside ed Osiride, entrarono, secondo me, per la prima volta in Egitto con le prime migrazioni di Kûshiti dalla Caldea e per la via della Siria, misti a tribù semitiche in minor numero e provenienti dalle stesse contrade dove vissero insieme.

Che Kûshiti e Semiti entrassero in Egitto fin dalle età prime, e che di pari avessero alcune tradizioni comuni, è cosa ammessa da tutti. Opino dunque che i nomi di due divinità de' primi abitatori della valle del Nilo furono Ašur e Ištar, leggermente modificati nel suono in Is o Is-t e in Asr con suono vocale equivalente ad un' e muta francese o ad un' u breve. Il nome d'Ištar fin dal tempo di Asurbânabal, si pronunziava per contrazione Iša e anche Sa, secondo l'osservazione di Stanislao Guyard 1), il quale notò similmente esser questa la ragione per cui nelle trascrizioni fenicie la voce Ištar è sempre rappresentata da voce l'acceptante de la un semplice vocale de la contrata de la cont

D'altra parte Ašur e Ištar vanno insieme e sono inseparabili 2) come Osiride ed Iside, e se Ištar va in cerca del marito e discende all' inferno, anche Iside va a Biblos in cerca d'Osiride. Il simbolismo poi d'Ištar e d'Iside non è meno notevole; conciossiachè Ištar è la stessa dea che Ḥatḥor, ed Ḥatḥor è spesso identificata con Iside 2), anzi il Pierret vuole che i due nomi Iside ed Ḥatḥor sieno identici nel significato; mercecchè il nome Ḥatḥor, che dinota "abitazione, dimora", e il geroglifico , che forma il nome d'Iside, serve a scrivere il vocabolo "dimora" 3). Il simbolismo d'Ḥatḥor e d'Iside è comune, le corna cioè e l'allattamento di Oro. Ma Ištar in una terracotta babilonese pubblicata dal Babelon 4) è rappresentata appunto nella stessa forma

<sup>1)</sup> Journ. Asiat., t. XIII, septième sér., Mai-Juin 1879.

<sup>2)</sup> Cf. De Rougé, Notice, p 138.

<sup>3)</sup> Dict. d'Archéol. égypt., p. 280-281.

<sup>4)</sup> Hist. ancienne de l'Orient, neuv éd., t IV, p. 126.

di Ḥatḥor tanto nella disposizione delle trecce, quanto nell' atto di dar le poppe al bambino che tiene sulle braccia.

Conchiudo, adunque, che se si prendono i soli nomi d'Iside e d'Osiride ne' loro elementi fonetici radicali; se si tien conto del loro significato e si fa astrazione, com' è dovere, dallo svolgimento posteriore del mito d'entrambi, Osiride ed Iside sono in origine Ašur ed Ištar, due divinità assiro-caldee entrate in Egitto con le prime migrazioni di Kûshiti.

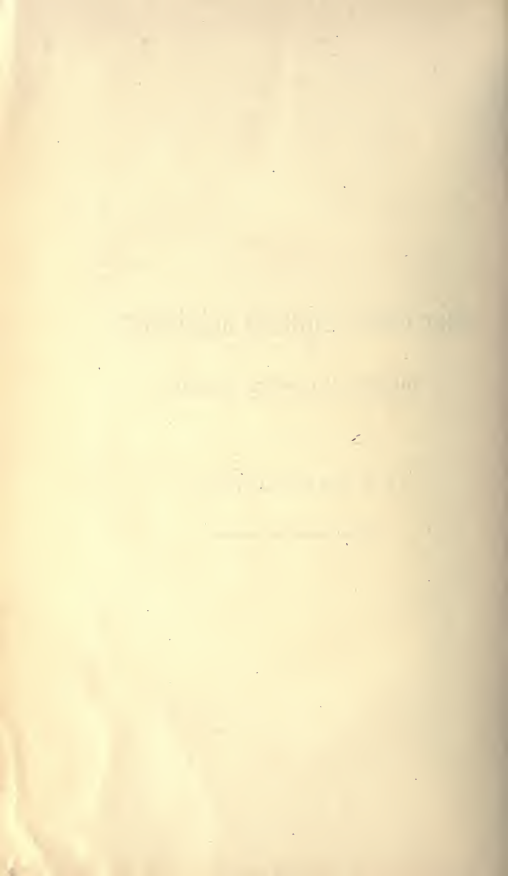
<sup>1)</sup> Journ. Asiat., t. II, huitième sér., Oct.-Nov.-Déc. 1883, p. 462.

# Einige kleinere babylonische Keilschrifttexte aus dem Britischen Museum.

Von

J. N. STRASSMAIER S. J.

Mit autographirter Beilage.



# Einige kleinere babylonische Keilschrifttexte aus dem Britischen Museum.

Unter den vielen Tausenden von sogenannten Contracttafeln, welche sich im Britischen Museum befinden und die uns die socialen Verhältnisse des babylonischen Privatlebens von der Zeit des Nabopalassar bis Darius schildern, sind besonders die Privatdocumente aus der Zeit von Nabonidus und Darius am zahlreichsten vertreten. Im Folgenden will ich einige solche Documente mit Text und Transcription geben aus der Regierungszeit anderer Könige, von denen wir verhältnissmässig nur wenige Urkunden besitzen, beziehungsweise bis jetzt kennen gelernt haben. Dieselben sind:

- 1) Eine kleine Inschrift vom Monat Schebat, 11. Jahr von Merodach-baladan (721—709 v. Chr.). Dieselbe ist auf einem kleinen Thontäfelchen in der Form einer Olive eingeschrieben, und diente wahrscheinlich als eine Art Amulet für die Frau Hipâ von Sin-ereš.
- 2) Eine Inschrift vom 12. Abu des 3. Jahres von Sargon (722—705 v. Chr.). Sumâ verkauft seinen Sohn, Bel-ahe-irba, mit dem ihm zukommenden Erbantheil an Edir-ziru.
- 3—5) Drei Inschriften von Esarhaddon (680—667 v. Chr.). N°. 3 ist ein Gelddarlehen von Nabû-ah-iddin an Muranu; N°. 4 eine Anklage von Bel-iddin und Marduk gegen Šum-iddin wegen unvollständiger Bezahlung; N°. 5 ein Verkauf eines Anwesens in Alu-eššu im Districte von Babylon.
- 6—8) Drei Inschriften von Šamaš-šum-ukin (Saosduchinus, 667—647 v. Chr.). N°. 6 ist ein Verkauf eines Anwesens im Gebiete von Aha(ki) im Districte von Babylon; N°. 7 ein Geld-

darlehen von Sulâ an Aqar-a; N°. 8 ein Verkauf eines Gartenlandes in Kullab im Districte von Babylon.

9—11) Drei Inschriften von Kandalanu (Kineladanos, 647—625 v. Chr.). N°. 9 eine Opfergabe für den Sonnengott, Šamaš; N°. 10 ein Gelddarlehen von Iddina-ahu; N°. 11 ein Darlehen von Ina-Saggil-šulumu.

12—15) Vier Inschriften von Labaši-Marduk (556 v. Chr.). N°. 12 eine Abgabe von eisernen Geräthschaften; N°. 13 ein Schuldschein für Iddin-Marduk von Nadin; N°. 14 eine Lieferung von 7 Balken, Bauholz; N°. 15 eine Quittung für Bel-baliţ.

16—22) Sieben Inschriften von Xerxes (485—464 v. Chr.). N°. 16 ein Brief von Marduk-kîn-aplu und Marduk-bel-šunu an ihren Bruder Iddin-Nabû; N°. 17 ein Darlehen von 12½ und 20 Mana Geld; N°. 18 ein Brief von Marduk-kîn-aplu und Marduk-bel-šunu an ihren Bruder Iddin-Nabû; N°. 19 eine Getreideabgabe für Opfer an Bel-balit; N°. 20 ein Getreidedarlehen von Beliddin; N°. 21 ein Getreidedarlehen (?) von den Schreibern des Sonnentempels, Bît Parra: Marduk-kîn-aplu, Bel-iddannu und Marduk-bel-šunu; N°. 22 eine Getreideabgabe (Steuern?) von der Familie Bazuzu.

23—31) Neun Inschriften von Artaxerxes (464—423 v. Chr.). N°. 23 eine Stiftung einer jährlichen Abgabe für Opfer auf 10 Jahre; N°. 24 eine jährliche Leistung von Aplâ für die Sklavin von Ukmanê; N°. 25 ein Getreidedarlehen für Bel-kaşir, das er in Kutê wieder erstatten soll; N°. 26 ein Getreidedarlehen von Bel-iddannu und Bel-ikşur an Ahu-šunu und Bel-ederu; N°. 27 eine Vereinbarung über die Mitgift der Kunnatum, der Tochter des Nabû-ibnî; N°. 28 ein kurzer Bericht über einen Einfall (Raubzug?) in Babylon; N°. 29 Verkauf eines Grundstückes in der Stadt Kapar ša piri; N°. 30 ein Schuldschein für Bel-ah-ušabši von Rimut-Nabû; N°. 31 Verkauf eines Grundstückes aus der Stadt Manahu.

32) Ein Brief von Nûr an seinen Bruder Iddin-Bel über die Mitgift der Frau Adirtum, Tochter des Nabû-šum-ibnî und Gemahlin des Nabû-uşur-šu, vom Jahre 164 der seleucidischen Aera, d.i. 148 v. Chr.

33) Eine kleine schön geschriebene babylonische Inschrift von 13 Zeilen von denen einige in der Mitte zur Hälfte weggebrochen sind. Die Wörter sind alle ungewöhnlich und die Inschrift scheint in einer bis jetzt unbekannten Sprache geschrieben zu sein; in welcher Sprache, ist mir unmöglich zu bestimmen. Die Thontafel scheint aus Abu-Habba zu stammen und gehört wahrscheinlich in die Zeit von Darius oder noch später in die Zeit der Seleuciden.

#### Anmerkung.

Statt Kab-tan-nu in N°. 23 und 25 ist nach neugetundenen Varianten Tad-dan-nu zu lesen.

# Texte und Transcription

zu der Abhandlung

von

J. N. STRASSMAIER S. J.

(Beilage.)

VIIIe Congr. internat. d. Orient,-Sect. sém. (b).

# Einige kleinere babylonische Keilschrifttexte.

1. Marduk-aplu iddina 11. 11. 0. (K. 3787.)

## 2. Sargori 3. 5.12. (.AH.1338. 83-1-18.)

# Transcription.

1.

Sa assatu Hi-pa-a so gâtâ Sin-eres arah Sabâtu sanat 11-tu Marduk aplu-iddina sar Bâbilu.

2.

Suma apil amelu nongaru ana Edir-zin apil marilu-edir kiam umma: Bel-ahe-vibor maru-u-a abuk-ma lû môru-u-ka kasû. Edir-ziru ana Suma kiam igbi umma: zittu sa Bel-ahe-irba mundi-ma, kiba Suma ina hud libbi-šu 4 gani emidu bitu Kuna apil amely ni (sur! 4 gani emidu Bel-eres apil amelu rab banû napharu 8 ganî bîtu zittu ša Bel-ahe vrba ... 12 ga zîru is gisimmaru ina kırû arku elis emidu Labasi apil Suhai arku šapliš libbu iglu; rapšu eliš emidu Muserib apil Ardu Ea, rapsu saplis ... idu harrani (?) sain, napharu 120 ga zîru · harrani samu

Rev. - TIP 20 M 翻 20. 下路路區 留下家 命一直軍事令 平一軍以以 不下在四月 公公至一些 中下好好 第一日 立境处此 紅旗空山台 52. 路公益地區 四面 四面 四面 四面 多层的复数形式 1 经 路 好 所然 阿里 随 邓山 阳 阳 30. 何时时附世年四 3. Esarhaddon 4. 1.25. (R.) 1. 「町町四町脚下町棚上町町」 被 随 一分 四 多 四 多歌 经销货了价料 测 进行 医慢性 国際国民 5. 四个下年了一个四日日下年至日 了國共門門的公門無國外於 军 對 阳 强 雕 器 器 二 Rev.下档了场侧 下降 中央研究 11. 下研究系统 下下 中央 11. 下 对 11. 下 对 11. 下 对 11. 下 1 路 黑石 经部门的 學學學學學學學學 學課級的智學的 16 年 四十年

halag-šu ligbū.

ina kanak duppi suāti.

mahar: Bel-uballit apil Dabibi,
mahar: Iba apil Dabibi,
mahar: Mirgal-ibuš apil Ina-ilu-edir,
mahar: Ziru-bibi apil amelu naš patri
mahar: Bel-ahe-irba apil amelu naš patri
u amelu dupsar Dur-ri-gal:zu apil Sin-dini-ibuš
Bābilu arah Abu umu 12-tu
šanat 3-tu Savru-ukin šar kisšat,
ša ittabalkitu

15 mana-e kaspu iturau.

3.

12/3 mana kaspu ša Nabū-ah-iddina
ina eli Muranu ina kit arah
ša orah Ulilu kaspu ana Nabū-ah iddina
inandin; ki lā iddannu
arah 2 šiglu kospu ina eli šu irabbi
omelu mukinni: Iššur-il-ai amelu vir-šu();
Quqii amelu sipiri
Sakin-šum apil Dabibi,
Zir-Bābilu apil Sadu-u-nu
Bel-ziru apil amelu barūi,
Moraduk-bullit apil Nūr-Papsukkal,
ii amelu dupsar Imbai
apil Itrkūt-ilani-damia,
alu Lib-bi alu, arah Nisannu ūmu 25-tu
šanat 4-tu Iššur-ah-iddina
šar Ni-šur(-ki).

#### 4. Esarhaddon 3. 12. b. 23. (AH. 219. 2 82-9-18.)

- 10. 了百分了阿罗罗里斯的多数下头 Rev. 用。另下海河下多级的国际国

TP m T 20/// 1. 1 / / / / 15. P T 17 1 4.1/1/日本/1// m P 中国 国 柳川川 居 兵 湖川 川南 口象际或 27. 姚 ア 姚 ア 叶 一 中 藏 衛州 田 知 九 一 中

### 5. Esarhaddon 4. 2. 22. (D.T. 34.)

難於即獨無差察問因知知。

4.
Bel-iddina u Mar-duk dîni Sum-iddina upil amelu sangîi Samas iyrû-ma umma: isque liti abî-ka sa Sipar sa bît papahi Samas ina gata-ka kî 2 mana 11 siglu kaspu nin-da-har; Sum-iddina kiâm iqbassunutu unma :
kaspu ina qata Muranu u Bel-iddina ul mahrak; ialla 1 mana 9 siqlu ina puhru amelu Babilai-e idbubu-ma : 1 mana 9 siqlu kaspu Sum-iddina ihid-ma iddina kaspu sa su-ur-ru mu-ta-me-ti bîtu ilu Za-ma-ma ina-eli Sum-iddina iprusu.

ina manzazu ša Bel-iddina apil Dr-a-ni,

Ku (nâ & E-ri)-šu

Saffin-šumu , Sin-erješ

Itti-... ukin

Iddina-(Habii , ...)

Bel-...

Dankli a ...

Dankli a ...

Babilu arah Idaru arkii ûmu 23-tu

šanat 3-tu Itš-šur-ah-iddina šar mat Itšiur.

5.

8 nik kas ganî iglu kirubû irsi-tim alu oššu(-ki) ša kirib Bâbilu.

2 ša (= 28 ammat) arku elis šaru aharrii idu sügu rapšu mu-tak (ilu u) šarri;

2 ša orku šapliš šaru šadů · idu liti

Ningal-edir apil Basia; 1 sa 1 ammut rapšu eliš šūru iltānu idu biti. Ina-eššu edir mahiran igli;

1 ša 2½ ammett- rapšu šapliš šaru šutu idu muse. ša Mirgal-edin apil ..... 大田本川川川 東京

Rev. 2012/1/11/11/11

小人 性 地域小路川

- 15. 本户解出》、
  - 今下中的 第一个母母的一个

李下野 医下水 医

- 25. 有可以明显

6. Šamaš - šum-ukin. 10.2.29. ( Rt. IV. 93.)

原籍 直屬 至許 點理雙星之

卷片 医季度线 溪季阿四野田

naphoru 8 nik-kas it-ti ..... mahar: Asaridu mahar: Sullumu. mahor: Kudur apil. mahar: Ea-rasir apil Nabû -... mahar: Bel-balit upil Bel-e-de-ru, apil ameli i-sir-ru(?) mahar: Kudur mochour: Kridier apil Bel-nasir, a amely dupour Mouduk-Sar-a-ni apil Sin-nasir; Babilu arah Airu umu 22-tu sanat 4-tu Assur-ah-iddina sur supur Mar-duk apil Egibi kunukki-in. kimor

8 2 ammot 20 ubani (?) yanî adi musê bîti abtu ša napasu u epišu irsitin Ahakij ša kirib Babilu. 1/2 sa 3 ammat 19 ubani arten elis saru veharrû idu biti Dummuqu apil Rimit-Bel; 1/2 sa 3 ammat 19 ubani arku saplis saru sadû idu biti Bel-edir apil amelu salmu sinni (!); 1 ša rapšu eliš šāru iltari idu biti Gilûa apil amaubarû, 1 sa rapsu saplis saru situ idu iylu lib bu u iglu. napharu 8 14 ubani ganî misihti isten iglu. 1/2 ša 1 ammat arku eliš šūru ahavi idu biti Dumug, apil Rimut-Bel û Labasi-Mirduk apil Mar-bu-tu; 1/2 sa 4 ubani arku šaplis i'aru šadū idu iglu lib-bu-u iglu 5 ammat 18 ubani rapsu elis saru ittaru idu biti Gilia azul amelu 6 ammat rapou saplis sara situ idu biti Dumuq apil Rimit-Bel. napharu 6 ammat q ubani gani misihtu sani i iglu. 1/2 sa ammut arku, 2/2 ammat rapsu musu idu biti Dunug apil napharu 8 Lammat 20 ubani ganî adi muçê misihti. bîti sumâti.

要据於了門 致因無一多多種和一門門門門 20. 其在中国对了国际对例的企品自然的人的 机川外湖水平 無多子學院問題軍 大子且外級名雄 ~ 国山山湖 叶山河///1/1/1/ 0) Nev. P. 国内下下的多多多种的工作的国际。 學就品 超路出路 西班牙 大下海川川 25. 官哪官魁 //// MORT 多年 片間 国 TF - BET VINCTED OF POSTI 30. 1 - K/1 7 PHY (// 11111111 1 ME AIII T + HE 111. 35. P 00 1/1/ 了国//// P 11/1/ 上、日本日本日11111 本田多四一時11111年111日本 40. 學 跟 公文群 學女人等其其為了多妻好 學多點可可用可用的問題或問題的學 国 冬季一日教四年四季四天 45. 1 1 1 DO 7. Samas-sum-ukin 16.10.4. (7.162. 82-3-23.) 1, 一人因此 下 同时 下 (本) AP T GR 军兵官了四千 F 130KF 55 5. I WHEN A THE TIES I THE WAY 生

Itti Kuna apil Ramânu-õum-eres, Ubaru apil Mukallim ki ½ mana 1 siglu napalsuhu(!) kaspu šibirtu mahinu imbê-ma išten siglu kaspu ša ki pi atri iddinu išam ana šimi.... naphar ½ mana kaspu piṣû ina gata Ubar apil .....

Kuna apil Ramanu-sum-eres simu! 8 2 ammat 20 ubani ganî mahir apil rugumma ul isû

matima i(na ahâni . . . ) kimti (nisutu)

ina kanak duppi šušti

mahar : Bel ...

Rel-... U florus

Du-(mu-qu)... Su-(zu bu)... Bel-...

Bel-e-(de-ru)...

û amelu dupsar Nahû....
arah tiru ûnu 29 tu šanat 10 tu Samas-sum-ukîn
sau Bûbilu; supur Kunâ apil Ramûnu-sum-ercs
kima kangi-su; ina ûmu-sûma amelu nahiru inaelialu
nadî-ma, sunĝa ina mati issakin-ma, mahiru 3 qa se-bar
ana 1 siglu kaopu ina pusru issamu.

7.

10 siglu kaspu ša Sulā

ina eli A-gar-a

ultu ûmu 1-tu
ša arah Adaru ana 1 manê
12 siglu kaspu ina eli-su
irabbi.

Band 多米其代了超级测型四

## 8. Šamaš sum-ukin 0.1.20. (n.25. 82-7-14.)

- - 14. 早餐腔壁牌///
  - Rev. 下田珠文川川 「時報【文川 「岡田田伊伊川 「岡田田田山川
- 25. 質 屑/11/1/1

```
amelu nukinnu: Bel-ahe-irba-
         apil paharw,
Nûr e a apil amelu sangû Bel
Sa-pû-Bel apil ameli nûr-Sin,
Nabir-ah-usur apil Ir-a-ni,
n amelu dupsar Bel-usallim,
Babilu, arah Jebitu. umu 4-tu
Sanat 16-tu Samas-sum-ukire
šar Bâlilu;
Balat-su
apil amelu rab banû.
6 gani ight kirubû irkitim ...)
 Kullab sa kirib Bâbili.
11/2 sa arku elis saru iltanu idu biti
   Dummuy aply-su sa Mabi-cres apil.
1/2 ša arku šapliš šõru šūtu idu biti
Apla anelu mahirani ...
1 ša rapšu eliš saru aharra sugu (rapšu ...)
1 sa rapsu saplis saru sada idu biti
                  apil amely bel pihati ....
napharu byani misihti biti...
itti Bel-ibni apil ....
Apla apil Ir-a-m ....
sa 1/2 sa iglu sa.....
ša ki pi ....
Bel-balit . . .
Erisi ...
Suma aplu-su sa ...
Labasi ....
 Bel-edir
û amelu dupsar ....
 apil Sin- (tabri. . . )
 ovah Nisonnu ûmu 20 ...
Samas-(sum-ukin sar Babilu)
supur.
 kima (kunukki-šu.)
```

#### 9. Kandalanu. 12.10. 4. (n. 163. 164. 82-3-23.)

- 写面 医野 医鸡吐 (1) 不 (1) 医 (1) 医 (2) 医 (3) 医 (4) E (
- 5. 一个了好样会够好好到
  - Rev 化甲酰 举 甲級 米 OFF 经
- 8. DE TO DE DE 10. Kandalanu 19. 9. 23. (7. 155. 82-3-23.)
- THE WEST THE STATE OF THE STATE

Rev. 成米国从下保证的下下降从非

- 11. 「下路下下城市的第一个公司,我们是不不是我们的一个人的。
- - 11. Kandalanu 0.0.0. (n.435. 84-2-11.)
- 1. 了一届年的一个人

9.

1 bilat. 53 manu tug-hi-a (- subati!) ša amelu ša-kin mati (?) ana ilu Šamaš iddinu, kî 17 šiglu kaspu ina pani Nabû-kuzub-ilâni u Bel-šum-iškun arah Jebitu ûmu 4-tu šanat 12-tu Kandalany.

10.

2 mana kaspu ša Iddina ahu apil Kaš-šad-i (!)

. aššatu Ma-gar-tum

. simu šu-nu

(ana) eli 1 manê . šiqlu kaspu

i albi

pud našů

amela mukinnu: Irašši-ila apil E-til-pi,
Kudur spil Kaš-šasl-i
Sada-na-a apil Sa-naši-šu,
Dumuq apil Sin-damagu,
Irašši-ila aku-šu ša ažšatu Magartu,
u amela dupsar Še-za apil anela šargi Šamaš
Bābilu ovak Kislimu imu-23-tu
šanat 19-tu Kandalanu
šar Bābilu

11.

Ina-Saggil
sa Samas-zir
ki Su (la-a

ano Morduk
iddin; pud

sa Ina-Saggil-su-(lu-mu

Samas-noinir nasi

15. 了产品所作。每个时间111111

20.

12. Labâši-Marduk acc. 2.13. (AH. 492. 83-1-18.)

5. 从时间晚晚间 Rev. 了超可证不过?

(ev. 了图图序是研】

#### 13. Labaši-Marduk acc. 2. 14. (S.+. 139. 76-11-17.)

- 5. 医参数了了好人们的
- 12. 國家學學學園學學學園
- 中. 种品种

omelu mukinnu: Bel-õum-iškun
apil Saggilai,
Nabû-ereš apil Saggilai,
Aplâ apil Basia,
Nabû-šum-iškun apil Egibi,
Sum-iddin apil Basu-...)
Talnea apil ....
Nabû-šum-lišir apil ....
Kištu-Marduk
u amelu dupsar ....
Bâbilu
Kanda(lanı šar Bâbilu).

10 zab-lilli
5. parzillu mar-ri
ina pani Aplâ
arah Airu ûmu 13-tu
šanat rîš šarrîti
Labâši-Marduk
šar Bâbilu.

13.

ina u-an-tim sa 1/2 mana kaspu ša Iddin Marduk aplusu ša Ikisa-aplu ša ina eli Nadin u ušsatu Ban i-šat n Marduk-irba uplu-su sa Nadin i'il; Nigal-ibnî amelu sa ab sarri ina gata Dânu.... aplu-su sa Zîria u Ri-muit-.. Marduk-irba u Ningal-ibrî matrie ; ina manzaru sa A-gal-lie-a (?) aplusu sa Irba-Marduk apil ... Nabû-sum-ibna aplu-su sa Rimut-Bel apil amelu massor abulli Kisiru aplusu sa Bel usur-su wah Avra ûmu 14 sanat ris sarruti Lâbasi- Marduk šar Babilu.

#### 14. Labaši- Marduk acc. 2. 21. (AH. 920. 83-1-18.)

- Kev. 水蓝 网络 路 面
- 10. 网络新斯斯

#### 15. Labasi- Marduk acc. 3.9. ( AH. 189. 82-9-18.)

- 1. 英雄學是是

Rev. 网际

#### 16. Xerxes acc. 10.7. (AH. 395. 83-1-18.)

- 12. 「職」師本如田間イヤヤ

14.

15.

16.

Duppu Marduk kin-aphu û

Marduk-bel-šunu ana
Iddin-Nabû amelu rab is-bar ša Samaš
ahi ini; Bel u Nabû sulum u balatu
ša ahi ini liqbû; 8 gur 3 pi
... rihit sattuk ša arah Jebitu
idin; 3 gur ... ana sattuk
ša arah ...
1 ribata kaspu
arah Jebitu ûmu 7-tu šanat rîš šarrûti
Ah-šu-mar-ši-> šar Bâbilu u mâtôti.

#### 17. Xerxes acc. 10. 22. ( AH. 365. 82-9-18.)

原作中国 一个小小小 1. 《日外图》 WHITE ME PH TI 16 Mal 1 12/11/11/11

TENTH THE THE THE THE 5.

10.

Rev. SOF BET AT KITTIII 野感 黎 百四多 了好作 河 四下 本州 是 安平阿拉安

#### 18. Xerxes acc. 11. 27. (AH.731. 83-1-18.)

- THE PER THAT A REPURED WHITHER MAY III I III LA LA MINISTER SILLE STELLENING STELLENING 題 多到 多出路三三十二年
- 景雅中 風水 和新祖母母 5. 人以 库比此 A 园与外 比别 的目的脚级 EEN 時限 教授 中國各部公川川
- 好倒时降那时 伊姆川州 官於照豫甲軍事獨特的問 前年时 数别沙西沙国 年日年百年 一日中日本 安母教 华西西人民 好到一 网络多种 红 多 多 中 五 多
- 風水水館 随旅公路了阿西巴出少個了 15.

#### 19. Xerxes 1. 5. 20. (AH. 170. 83-1-18.)

- 即 日本五甲 即 一日 国 智 图 雷 籍題 學 TP MAP 下明日本 日本 年 等州
- Rev. Suf FOLT OF W. CA M P SA 8.

17.

12/2 mana ...

20 mana ...

ana di-...

ano Bel-...

u iddina;

arah Telitu ûnu 22 -tu

sanat ris sarriti

Ak-ki-is-on-su

sar Bâliu u matati.

18.

19.

Duppu Marduk-kin-aphi u Marduk-bel-šunu (dupsare ana Iddin-Nobu (?))

(amehi rab) is-bour (ša Šamaš ahi-ini); Bel u Nabu (šulum u balatu ša) ahi-ini ligbii;

9 gur aš-a-an sat-tuk ša aro h Atolaru

10 gur aš-a-an ša kubbfu) ata u kubbfu) ata ša arah Atolaru

2 gur aš-a-an sattuk ša bitu kur-ra-tu...

9 gur aš-a-an sattuk ša arah ...

napharu 30 gur aš-a-an ana ...

napharu 30 gur aš-a-an ana ...

napharu 30 gur aš-a-an ana ...

ki eteppušu ibaššii
ina io-bar ša šanat 27-tu nimmannu ur (?)

arah Šabatu ūmu 27-tu šanat rūš šarrūti
Ak-ši-i-ma-ar-šu šar Bābilu šar mātāti.

150 masihi sa amelu pa(?)
makkasu
ana abu-u (!) ana
Bel-balit amelu pa iddina;
arah Abu ûmu 20-tu
sanat 1-tu
Ah-si-ia-mur-su

sar Par-su Mondai.

#### 20. Xerxes 3.2.2. (Sp. ..)

Rev. 为必图从了照样以及图中

21. Xerxes 0.3.0. (AH. 575. 82-9-18.)

15. 名圖智丁阿拉尔可亚州

18. 网络红红河 新 经 多 4 4 4

20.

5 que 54 que suluppu sa Bel-iddin aplu sa Munahimmu ina eli Bel-iddin aplu ša Ana-bîti-šu ina arah Itrah-samna suluppu ma 5 gur 54 ga ina is masihu ša 1 pi ina Babilu ina mukutu (?) gis-ri(!) Bel-idolin aplu sa Ana-biti-su ana Bel-iddin aplu sa Munahimmu inoundin. amely mutinner: Tastibi aplu sa Bullità, Bel-abu-usur apluša Ja-u-tumu, Zabida aplusa Mingatum-hi'ubu, Bel-sum aplusor Padêsii, aplusor Bel-usursu; Babilu arah Airu imu 2-tu, sanat 3-tu Ah-ši-ia-ar Sar Parsu u (mat) Madai, sar Bâbihi u matati.

21.

1 gur zoru gab-u bit is gisimmaru sa biti... ina ku gubbu Iddin-ahu amelu sangu Sipar Marduk-kin-aplu, Bel-iddammu u Marduk-kel-sunu a mela dupsare sa Bit Par-ra ana erisitu 1 gur zîru ana 1 gur še-bar ana Iddin-Ael aplu-su sa Nabu-nadin ahu apil amelu risi sisi iddin zven a-ta sihru mala ibbus aki ···· su ina pani-su adi 2-ta sanate · · - il isten ta-a-an saturi iltegii. amelu mukinnu: Bel-balit apluša Bel-kasir apil Sin-saduru; Hasdori aplu ša Ramanu-sum-iddin apil amelu man di di Gimil Samas u Bel-sunu aplâni sa Nabû-balat-su-igbî apil Kar-sad-i. amely dipo ar: Marduk-bel-sunu apil amely sangu .... Sipar arah Simannu. Ah-si-ar-su. sar Babilu sar matati.

#### 22. Xerxes 0. 9. 11. (AH. 747. 82-9-18.)

- 6. OP SP SE P & T & TOURS TO CHIT!

#### 23. Artaxerxes 1. 6.4. (n.12. 73-3-9.)

- 1. 经免货产品的证券的证券的公司的证券的证券的证券的证券的证券的证券的证券的证据的证券的证据证证

#### 24. Artaxerxes 3.3.11. ( R...)

- 1. 医安耳耳克酸类
- 5. 全球 阿 端 等下线 百种环川川

22.

2 gur 102 qa suluppu ša nu-u-zu ša biti Bazuzu ša gata Itti-Samaš-balațu amelu gu-gal, Mannu-igabu ittadin, arah Kislimu ûmu 11-tu Ili-si-'-ar-si-'

23.

24.

多多完成至一世鎮多家 vex

- 15. 水門祭了馬田縣地園家的

Rand 大學時間 一种時間 一种時間 一种時間 1 中期以供的

19. 多限多冊

#### 25. Artaxerxes 3. 10.7. ( m.2. 81-10-8.)

Rev. Hilly Commission

15. 下時時人可以來來即下下時時級之人 中下 第一分學一樣一樣一樣一樣 多用於了今時時也可以與一樣必然

#### 26. Artaxerxes 9. 6.4. (n. 110. 35-4-30.)

amelu mukinnu: Murduk-šum-iddin
aplu ša Mar-duk apil (!) Labaši
pagdu ša Itr-'en-nu,
Hašdari aplu ša Bel-ereš,
Bel-balit aplu ša Marduk-nosin
Kab (!)-ton-nu amelu dupsar aplu ša Bel-irba,
Babilu arah Simanin ûmu 11-tu
šovnat 3-tu Itr-tak-šat-su šar matati.
kunukku Hašdai; kunukku Marduk-šum-iddin
kunukku Labaši kunukku Bel-balit,
supur aišatu Habû.

25.

16 gun še-bar qur-ba-ni-tum makkuru Bel ša ina gata Bel-kasir amelu ardu ša Bel-šunu amelu pihatu ebir nari ina eli Il-tu-ni-id-di-in aplu ša Naba-ušezibina arah Simannu sanat 3-tu Hrtakšatsu šarri še-bar ma 16 gur gammirtum ina alu Kute ina is mašihu ša 1 pi 2 ga itti 1 gur 6 ga el-li-tu Il-tu-ni-id-di-ir ana Salam-ma-ri-e inoendin.

nabû-nadin-sum amelu dupsar aplu-su sa Nabû-usur-su alu Si-in-na-'-e (!) arah Tebitu ûmu 7-tu sanat 3-tu Iti-tak-sat-su sar matati unga Kidinnai, unga Kab(!)-tanıni, unga Iltu-niddir.

26.

20 gur suluppu imidtu iqli
ša garim (!) biti pania ša Bel-iddannu
aplu ša Pahir u Bel-ikour aplu ša
Mabū-edir-napšāti ina eli
Ahu-šūnu aplu ša trdu-Ningal
u Bel-edovu aplu ša Basia
ina arah trah-samno suluppu a'
20 gur-ina hazari ina mašihu
...ina eli e-du
...ša adi

#### 27. Artaxerxes 12. 8.13. (AH.1335. 82-9-18.)

10. 罗文哲广部版》处域了时段和河流

Rev. 中中国是阿里人 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( ) 在 ( )

25. 「京菜下水 多山」「京 下京菜」「京 多公

31.

.- ku 1 gur tuhalla 2 bil-tum -ri-ki · sis-sin-nu u amelu gu-gal e-din; amelu mukinnu:
Bel-iddin aplu sa Bulta
Ba-a-di-ilu ciplu sa Rimut,
Ningal-sum-ukin amelu dupsar aplu sa Bel-balit. Kute arah While imu 4-tu sanat 9-tu Ar-tak-sa- as-su sax matati. kaspu udu kumu sibtum rikistum nudunnu ša assatu Kun-na-tum martu sa Nabû-ibnî apil Suhai ina gata ša Nabū-kin-aply apil Bel-sunu apil Balatu sa ina eli Bel-aphi-usur Bel-saknu u Nabû-da aplâni sa Nabû-napsat-edir!), Nabû-kin-aplu apil Bel-sum hairu sa assatu Kun na-tum ina goita Nabû-da mala zitti-su u mala zittu sa Bel-aplu-uswi ahu-su mahir, elat u-an-tim sa 50 siglu kaspu mala ahi zittu sa Bel-aplu-uswi ša ina eli Bel aplu-usur sat-ri Nabû-... ki utivi ana nabu da id-(din ...) dibbi sa Nabû-kûn aplu apil Bel-Sunu... ana eli kaspu ma 50 siglu mala zittu sa Bel-aplu-uswi itti assatu Midintu-Beltia martu sa Bel-aplu-usur ana umu satim i-(nan-din) n dibbi sa Nabû-kin-aplu ana eli nasê bu-u-tu sa satari sa mudunnu sa ina eli Nabû-satemu u Nabu-da satri itti Nabu-da i anu amelu mukinnu: Nabû-bel sunu apil Nabû-bel-apli Bel-ibri apil Nabû-ahe-ibri. Bel-iddanni apil Nabû-balit Nabû-kasir apil Bel-ikisa Bel-abu-usur u Nabû-ahe-bullit ap lu-su son Bel-balat Bel-sum-lisin apil Nabû-nadin-ahu nabû-saknu Mabii-nasir apil u Bel-saknu amela dupsar apil Naba bel apili, Barsika arah Arah-samna imu 13-tu sanat 12-tu Artah satsu humukku Bel-abu usur; unga Nabû-ahe-bullit; unga nabû-kin-aplu; unga nabû-ioldommi; unga Bel-sim-tisir; unga nabû-bel-sunu; unga nabû-kasir.

#### 28. Artaxerxes 14.(1) 7. 16. (St. 1177. 76-11-17.) 网络城市 多一種 周周 出人如此好不到 1. 三三年間 野风 第四日甲属人門 明显 5. 日本 图 河水 图 图 日 日 了解酒 8. AND A 200 MM 600 29. Artaxerxes 17. 9. 5. (S.+. 1685, 76-11-17.) 1. W 大學了一個一個 Rev. 小国红田国河西西西州南部北国西州 了開中等了例如了如外的問題了 阿维姆阿斯多西安里 就是以既 弘 知我也是 學 好 Rand 源外头网 12. 30. Artaxerxes 40.3.4. (R" IV. 103.) 医以腊州岛五仙里路11111111 1. 上山田野公里上去 起 上上的人 川川 智野 野門 東 日 5. 於 胃 四 粉 人 雜 点 日 朗 次 1111/陈谓甲州吸附群 声声 Rev. 了好玩多的那个一个一个一个一个一个 11. 以外題以上祖祖 路 [11111] P出版从更下 军中 女 时 下門///// 15. 下明報外 典 聞 實育了其前間的 11111日本 安甲环 经11111 了你明 路 图 新 四 20.

28.
(šanat?)14-tu Umasu ša Ititakšatsu
(šumušu nabûfu arah Tišritu amelu šartu ša šavri
... mát si-da-nu šartu ša Bábilu u alu Šu-ša-an
... arhu šuatu ümu 13-tu amelu sab isû,
(.. lib) bi-šunu ana Bábilu eribû-ni;
umu 16-tu aššáti enšáti šartu ša mát si-da-nu
ša šavru ana Bábilu iš-pur; ûmu šuatu
ana ekal šavri eribû'

20. zîru zagpi bît is gisimmaru sa emidu Sin-magir nâru sa-na-nu, emidu Nar-gi-ia sa alu Ka-parsa pi-ri

Sulum-Bâbilu, Bel-edir apluša Rimut-...

Sulum-Bâbilu, Bel-edir apluša Su-zu-bu,
Wow apluša Ki Samas, Samas-nasir apluša...

Sulum-Bâbilu apil Iddin-Bel, ameludupsar...

apluša Belia, alu Ka-parša pi-ri arah Kislimu
imu 5-tu šanat 17-tu Ar-tak-ša-as-su
šar matati.

30.

ina u an tim sa 15 siglu kaspu...

ša Bel-ah-u šas ši uplu ša Harisanu.

ša ina eli Rinut Nabû aplu ša Bel-iddin
Dêki aplu ša Bel-... rihtum
... ki-ia aplu sa Ri-mit
... bi 5 siglu kaspu u hubulli su iddin;
... zittu sa Rimit Nabû aplu sa
(Bel)-ibus Bel-ah-u-šab-si
... mahir edir
Bel ah-u-šab-si aplu sa Harisanu
... zittu pud zittu sa Rimit-Nabû
... Rimit Nabû aplu sa Bel-ibus ianu
omelu mukinnu: Kab()-tan-nu
Bel-irba aplu sa Hasabai

# 31. Artaxerxes 40. 9. 17. ( n. 5. 81- 10- 8.)

10. 强度管理器等分别好路路面图图

Rev. 下公日级对路川 下增新 咀 声 下下下 市公 场 净 下四日 新代 下下下 中公 场 净

Siefel: 內外開 : 內外開 : 內外開 24. 「中間超過於於於 : 「中間起對於於於

# 32. Selencus 164.9.16. (Sp.II.27.)

31.

1/2 bilat kaspu galû ša Bel-šunu aplu-šu ša Bel-usur-šu ina eli šaduni û Nidintum-Bel aplâni ša Bel-ah-iddin zîvê zagpi û pû šul-bu ša ina alu Husu-e-tum su bi ni biti sisî sa saduni û-Nidintum-Bel aplâni sa Bel-ah-iddin sa emidu zîvu bîti kussî sa sin-magir û emidu zîvu bîti kussî sa thi-pur-ta?) maškanu kû kaspu ma ½ bilat ina nani Bel-usur-su adi eli ederu sa kaspu ma ½ bilat amelu rasû sanumma ina eli ul isallat, ilki sa savri sa eli zîvê annitum ellâ.

Biste aplu-su sa Sirku. nabû-bel-aplu aplu-su sa Abikni. Numingu aplu-su sa Bel-nasir Kasir M-illida-Marduk (!) aplu-šu ša Ba-ga-da-du, aplu- žu ša Bel- kazir, Bel-ibri aplu-su sa Bel iddannu Bel-ibri aplu su sa Bel-kasir aplu su sa Bel-zir-ibni . Bel-ediru Ahe- Su Bel-irba dupsar aplu-su sa Pasiri, alu Manahu arah Kislimu ûmu 17-tu sanat 40-tu Artak-sa-ous-su sar matati. kunukku Belabu usur amelu danu; kunnkku Bel-bullit-su amela danu.

32,

Duppu Num ana Iddin-Bel
amelu ahi-ia šubmu; Bel u Nabû šubmu
ša beli-ia liq-bû; su bu-da (?= mašku arku)
ša ina gati-ia (?) ipšetu ša ina mukinnu šarri
ituru ana eli
nudunnû ša aššatu Adirtum
martu ša Nabû-sum-ibnî aššatu
ša Nabû-uşur-šu aplu ša Nabû-balit
ša ina mukinnu šarri nubu-u
nî la nikšudu
ga bannasu;

美福狂 死 年 盛 岁 照 苍 上 医網門母 班 人品牌 一季以四月四日 经日日日日本 里 等 發 好 罪 祖 位 移 国

# 33. . . . . . (n.200. 82-5-22.)

- 1. 强於無期 出知即出 路 海湖 阿夏生了医吐性安耳氏药物
- 5.

Rand Rev.

10.

13.

ša ina arah Kislimu imu 16-tu šanat 164-tu ina mukinnu šani ša amelu Babilaie ituru, Bel u Nabū ina libli ša bėlija liškunu, ša ina kirbi gabriu tušebilu.

. 33.

dung sa-ka-ri utu-un ku-na
en-gu i-da e-si-ki-il am-mu-(ru?)-su
u-tu še li-ka mu-un bar e-na-on-ni-su
pi-še-il lu-ru-gu ga-...

en-nu-gi i-nu-uš u-dan-...
na-am-mu-gi ma-...
si-ni-gi ri-m-mu...
i-da-da kak-ka-su hu---hi-lum li-gi-ni-...
ul-lu hu-ša-bu
da-am-ga u Nu-mu-un bu-ra-am-...



## Table des matières

de la

### Deuxième Partie.

I.

## Section sémitique (a).

|                                                                       | Pages. |
|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| Eschatologische Gedanken Mûsâ ben Maimûn's mit Worten der Erin-       |        |
| nerung an H. L. Fleischer. Von M. Wolff                               | 1      |
| Über das sogenannte تاریخ ککماء des Ibn el-Qifți. Von August Müller.  | 15     |
| Les Russes-Normands, par M. J. DE GOEJE                               | 37     |
| La légende de Saint Brandan, par M. J. DE GOEJE                       | 41     |
| Zur Geschichte des Assaritenthums. Von Martin Schreiner               | 77     |
| L'ambassade d'al-Ghazal auprès du roi des Normands, par A. Fabricius. | 119    |
| Die Mischwörter im Arabischen (Quellenbeiträge zur Kenntniss des      |        |
| "naḥt".) Von Max Grünert                                              | 133    |
| L'Arte poetica di 'Abû 'l-'Abbâs 'Aḥmad b. Yaḥyâ 'Ta'lab secondo      |        |
| la tradizione di 'Ubaid 'Allâh Muḥammad b. 'Imrân b. Músâ 'al-        |        |
| Marzubânî, pubblicata da C. Schiaparelli                              | 173    |
| Sul taglio della vite di 'Ibn 'al-'Awwâm. Testo arabo originale ine-  |        |
| dito, pubblicato per la prima volta con traduzione ed annotazioni     |        |
| da Carlo Crispo Moncada                                               | 215    |
| Kleine Beiträge zur Lexikographie des Vulgärarabischen. I. Von        |        |
| HERMAN ALMKVIST                                                       | 259    |
| Über eine zu veranstaltende Ausgabe des grössten türkischen Lyrikers  |        |
| Bâkî mit einer Ausgabe von neun Kaşîden desselben. Von Rudolf         |        |
| Dwark                                                                 | 474    |

## Section sémitique (b).

|                                                                        | ages. |
|------------------------------------------------------------------------|-------|
| Un nuovo testo siriaco sulla storia degli ultimi Sassanidi, pubblicato | ages. |
| da Ignazio Guidi                                                       | 1     |
| Über des Hieronymus Übersetzung der alexandrinischen Version des       |       |
| Buches Iob in einer Sanct Gallener Handschrift des achten Jahr-        |       |
| hunderts. Von C. P. CASPARI                                            | 37    |
| The Ethiopic Legend of Socinius and Ursula. By KARL FRIES              | 53    |
| Vom sogenannten Perfekt und Imperfekt im Hebräischen. Von J. A.        |       |
| KNUDTZON                                                               | 71    |
| Über das Buch Judith. Von G. KLEIN                                     | 85    |
| Über eine im Orient vorhandene syrische Handschrift, enthaltend        |       |
| die Übersetzung des Commentars zum Johannes-Evangelium von             |       |
| Theodor von Mopsuestia. Von Friedrich Baethgen                         | 107   |
| Ein samaritanisches Fragment über den Ta'eb oder Messias. Von          |       |
| Adalbert Merx                                                          | 117   |
| L'État de la Palestine avant l'Exode, par J. Halèvy                    | 141   |
| Le royaume héréditaire de Cyrus, par J. Halévy                         | 153   |
| Das altbabylonische Maass- und Gewichtssystem als Grundlage der        |       |
| antiken Gewichts-, Münz- und Maassysteme. Von C. F. LEHMANN.           | 165   |
| Les Inscriptions du Pseudo-Smerdis et de l'usurpateur Nidintabel       |       |
| fixant le Calendrier perse, par JULES OPPERT                           | 251   |
| Über babylonisch-assyrische Tafelschreibung. Von Rudolf Zehnpfund.     |       |
| (Mit einer Tafel.)                                                     | 265   |
| Identificazione d'Iside e d'Osiride con Istar ed Asur. Nota di Cesare  |       |
| DE CARA S. J                                                           | 273   |
| Einige kleinere babylonische Keilschrifttexte aus dem Britischen Mu-   |       |
| seum. Von J. N. STRASSMAIER S. J. (Mit autographirter Beilage,         |       |
| 35 SS)                                                                 | 279   |
|                                                                        |       |

### Fautes à corriger.

Section sémitique (a).

Page 13, ligne antépénult.: lisez Aphrodisias

" 169, " 15: dei lisez dein

" 185, " 10: lisez اقتصاص

تُتِلَتْ تُتِلْتُ ، 197, ي 1: يُقْتِلُتْ يُتِلِّتُ ، 197, ي

" 203, " 4: " نخينُ

" 254, " 2: au lieu de "i francolini" plutôt "le canterelle" (الذراريح). Comparez,

pour la phrase "لأن الدراردم يتولد فيها", Ibn Sînâ, al-Qánún; Ibn al-Baiţâr; al-Damîrî, s. v. (P. H.)

Voyez aussi les corrections à la page 469.

#### Section sémitique (b)..

Page 48, ligne antépénult.: der lisez dem

" 95, " 5: *lisez* reliquiae" 1).

" 219, " 23: biffez la virgule à la fin de la ligne.

Dans les *Notes*, çà et là, comme dans le Mémoire de M. Almkvist et dans les deux premières feuilles de celui de M. Lehmann, les deux points de l'Ä ont disparu pendant l'impression, mais le sens (Ägypten, Ägypter, Äg., etc) n'étant douteux en aucun lieu, il ne semble pas nécessaire d'indiquer les différents passages.







